

# مصادر الشعرائي هاي مصادرت وقيمتها التاريخية

الدّكتورنَاضِرالدّينِ الأسّد

وَلارُ لالِحْثِ ل بَيروت الطبعة الأولى ١٩٥٦ الطبعة الثانية ١٩٦٢ الطبعة الثالثة ١٩٦٦ الطبعة الرابعة ١٩٦٩ الطبعة الخامسة ١٩٧٨ الطبعة السادسة ١٩٨٨ الطبعة الشابعة ١٩٨٨

بحث نال به مؤلّفه درجة الدكتوراه في الآداب من جامعة القاهرة بتقدير ممتاز سنة ١٩٥٠

جَمَيْع الحقوق يَحْف فوظَة لِدَار الجِيْل

مصادرالشعرائجاهلي

# ۺؙٳٛڵٮۜٵڷڿؖٳڷڿڝ*ؙ*

#### منت زمة

صلى بالشعر الجاهلي قديمة ، ترجع إلى أكثر من عشرين سنة ، أيام كناً نُحفظ المعلقات. فاستهوني كما لم يستهوني سائر الشعر الذي كناً نحفظه . ثم تلوجت في مراحل اللواسة ، وزاد محفوظي من الشعر العربي على اختلاف عصوره ، ولكن استهواء الشعر الجاهلي كان يزداد حتى ليطغي على غيره . وكان شعوراً ساذجاً غير معلل ، وما كنت مستطيعاً تعليله ولو أردت .

ثم قرأت - قبيل دخولى الجامعة - كتاب الأستاذ الدكتور طه حسين و فى الشعر الجاهلى ، ، ففتح أمامى آفاقاً فسيحة من التفكير ، ودفعنى إلى أن أنظر فى هذا الشعر نظر المتسائل عن قيمته وصحته ، وحملى على أن أستقصى الموضوع من جلوره ، وأتتبعه من جميع أطرافه .

وصرت – كلما قطعت شوطاً فى دراستى الجامعية – أستبين جوانب جديدة من قيمة العصر الجاهلى وشعره ، وخطرهما فى دراسة الأدب العربى فى عصوره الإسلامية . فالعصر الجاهلى – فى حساب الزمن – أول عصور التاريخ العربى ، ونحن لا نستطيع أن نعرف قومنا فى مراحل تطورهم ، ومواطن انتشارهم ، إذا لم نعرفهم فى موطنهم الأصيل وفى عصرهم الأول . ثم إن الشعر الجاهلى هو الأصل الذى انبثق منه الشعر العربى فى سائر عصوره ، وهو الذى أرسى عمود الشعر ، وثبت نظام القصيدة ، وصاغ المعجم الشعرى العربى عامة ، ولست أفهم الشعر ، وثبت نظام القصيدة ، وصاغ المعجم الشعرى العربى عامة ، ولست أفهم كيف نستطيع أن نحكم على ما فى شعر العصور الإسلامية من تطور وتجديد إذا لم نصل من أمر الشعر الجاهلى إلى مفصل نظمئن عنده .

ثم إن فى هذا الشعر الجاهلى وفرة من القيم الفنية الأصيلة لم يحظ بهاكثير من الشعر العربى بعده: ففيه من خصب الشعور، ودقة الحس، وصدق اأمن، وصفاء التعبير، وأصالة الطبع، وقوة الحياة، ما يجعله أصفى تعبير عن نفس العربى، وأصدق مصدر لدراسة حياته وحياة قومه من حوله،

من أجل ذلك كله عزمت ، حين أنهيت دراستى الجامعية الأولى ، على مواصلة بحث الشعر الجاهلى ودراسته . فقضيت أربع سنوات أبحث فيها بعض هذا الشعر ، وبعض ما كتبه القدماء والمحدثون عنه وعن العصر الجاهلى عامة " ، وخرجت من هذه الدراسة برسالتى الأولى لدرجة (الماجستير ) عن و القيان وأثرهن فى الشعر العربى فى العصر الجاهلى » . ومع ما بذلت من جهد ، وأنفقت من وقت ، وحققه البحث من نتائج ، فقد كنت أحس أنى أسير فى طريق لا أكاد أستبين فيها مواطئ قدى ، وأن على "أن أعود أدراجى ، ثم أبدأ بداية جديدة لا أخطو فيها خطوة إلا بعد تثبت وتيقن .

وعدت ، وبدأت الطريق من أوله ، وقضيت أربع سنوات أخرى ، خرجت منها بهذا البحث لدرجة ( الدكتوراه ) ، وأنا مقتنع بأن هذا الموضوع الذى أبحثه هو الحطوة الأولى الصحيحة التى تسبق كل خطوة غيرها – فى سبيل دراسة الشعر الحاهلى ؛ وأن بحث هذا الشعر بحثاً مجدياً لا يتم الا عن طريق دراسة خارجية أولا ، تعنتى بمصادره جملة فى مجموعها ، وتبحث رواية هذه المصادر وتسلسلتها ، ورواتها ومدى الثقة بهم ، ثم تتبع المصادر الأولى التى استى منها أولئك الرواة ، خطوة " ، حتى تصل بين هؤلاء الرواة والشاعر الجاهلى نفسه . وكل دراسة قبل هذه إنما هى تجاوز عن الأصل الأول الذى لابد من البدء به ، وأحسب أن كثيراً من الحطأ الذى وقع فيه من ضعقفوا وسيلة حفظ هذا البدء به ، وأحسب أن كثيراً من الحطأ الذى وقع فيه من ضعقفوا وسيلة حفظ هذا البدء الصحيحة .

وقد بذلت أقصى الجهد في أنأنهج نهجاً علمياً خالصاً: لا أميل مع هوى ، ولا أتعصب لرأى ، ولا أعتسف الطريق من أمامى اعتسافاً . بل لعل من الصواب أن أذكر أنى ، حين دخلت في الموضوع ، لم يكن يحفزني إلا الموضوع نفسه ، ولم يكن نصب عيني غاية بذاتها أتوخاها وأرمى إلى إقامة الدليل عليها ، غير الغاية المجردة التي سينهي إليها البحث الموضوعي وحده ، فقد كان قلبي مع هذا الشعر حين كنت أقرأه ، وكان عقلي عليه حين كنت أقرأ عنه ، فأردت أن أصل الشعر حين كنت أقرأه ، وكان عقلي عليه حين كنت أقرأ عنه ، فأردت أن أصل للى يقين يجتمع عنده اقتناع العقل واطمئنان القلب معاً . ولم يكن أمامي سبيل لذلك إلا أن آخذ نفسي بتحرًى المهج العلمي الدقيق ، والتزام حدوده التزاماً لا ترخيص فيه :

فشرعت أقرأ ، والغموض يحيط بى ، والحيرة تأخذنى من كل جانب . وقضيت نحو ثلاث سنوات لا أكتب فى الموضوع شيئاً غير ما كنت أدونه فى جزازات متفرقة من نصوص وأخبار وروايات ، تتصل بالموضوع فى صميمه ، أو تدور عليه من حوله . وكنت كلما قطعت شوطاً اتضح لى جانب ، فأضطر أحياناً إلى أن أقرأ مرة أخرى بعض ما كنت قرأت ، لأسجل منه \_ على ضوء فهمى الجديد \_ بعض ما كنت أغفلت . ولم أبدأ الكتابة إلا بعد أن جمعت من النصوص ما أتاح لى تمثل الموضوع تمثلاً كاملاً أو مقارباً .

ثم عدت إلى النصوص: أستكمل جمعها وتقييدها ، وأرتبها في مجموعات ، ينتظم كل مجموعة منها موضوع واحد، وتلتقى الموضوعات في فصول ، والفصول في أبواب. ثم مضيت أفحص هذه النصوص ، وأدرسها دراسة دقيقة: تقوم على استقراء النص واستنطاقه ، واستشفاف دلالاته ، في حدود ألفاظه ومراميه ، من غير تحميل له فوق ما يحتمل ، ولا توجيهه وجهة بعينها لا تتضمنها ألفاظه .

ولم أكن أكتنى بوجه واحد من الأمر حين يكون له وجهان أو وجوه ، وإنما كنت أعرض كل وجه ، وأقلب على جوانبه ، وأستوفى أدلته وشواهده ، ثم أقابل بين هذه الوجوه المختلفة وأناقشها، وأنتهى إلى ترجيح واحد منها حين يتيسسر الترجيع.

ولذكانت نتائج البحث الأدبى والتاريخي عامة تعتمد - في أغلبها - على الروايات والأخبار والنصوص ، فإن من الطبيعي أن تجئ نتائج ظنية ترجيحية الاسبيل إلى الوصول إليها إلا بجمع هذه الروايات والأخبار والنصوص ، واستقصائها ، ودراسها دراسة قوامها : مقابلة بعضها ببعض ، ومناقشها ، ونقد إسنادها ومتها ، بحيث ينتهي كل ذلك إلى تغليب نص على آخر ، أو توفيد إسنادها ومتها ، أو تفضيل خبر على سائر الأخبار . ولا سبيل في مثل هذه الأبحاث إلى اليقين القاطع ، والقول الفصل ، اللذين لا يتوافران إلا في العلم التجربي وحده ، حين يستطيع المره ، في معمله أو غتبره ، أن يعيد التجربة عليًا ليقيم البرهان على صحة ما يذهب إليه . ومن أجل ذلك تجنبت أن ألقي الأحكام إلقاء عامًا قاطعاً ، وإنما سقها في صيغ ترجيحية غالبة .

ومع هذا كله ، في البحث حاسة أحياناً ، وإلحاح على مسائل بعيبها أحياناً أخرى ، ولكن ذلك كله إنما هو نتيجة طبيعية لاحقة ، وليس مقدمة مفتملة سابقة . فإن من الطبيعى ، في المنهج العلمي نفسه ، أن ينلفع الباحث - في غير مغالاة ولا إسراف - في حاسته لبحثه وآرائه ، بعد أن يكون قد وصل - عن طريق هذا المنهج العلمي - إلى أدلة يقتنع بصوابها ، وحجج يطمئن إلى سلامتها ، فيؤكدها كلما سنحت له فرصة للتأكيد ، ويلع عليها كلما أمكنه الإلحاح . وأحسب أن الفرق واضح بين الحماسة البصيرة للرأى حين يصل إليه المرء بعد عث وتحر وتحقيق ، وبين التعصب الأهوج للفكرة التي يدخل المرء بها في عثه ابتداء . فالحماسة الأولى من أمارات الحياة السليمة في البحث والباحث ، والتعصب الثاني من علامات عجز الفكر وضيق الأفق . ومن هنا أرجو ألا أبعد عن الحق حين أقول : إن كل رأى في هذا الكتاب قد قامت من بين يديه وفرة من النصوص قادت إليه وانهت به ؛ وأن النص هو الذي وجه البحث إلى ما فيه من آراء ، وليست الآراء هي التي وجهت البحث إلى النصوص: عبتلها ، ويقتنصها ، ويستكثر منها ، ويقسرها قسراً لما يريد .

والباحث في العصر الجاهلي يلقي عناء كبيراً من مصادر بحثه ، وذلك الحديث عن الجاهلية — في المصادر العربية — لم يكن يتقصد لذاته: فتسبر أخواره ويلم شتاته ، وإنما كان يقصد لغيره من موضوعات العصور الإسلامية التي كان المؤلفون يكتبون فيها ، فيستطردون للحديث عن الجاهلية : للتمثيل والاستشهاد ، أو للمقابلة والموازنة ، أو للوعظ والإنذار ، أو للتمهيد بين يدى حديثهم الأصيل تمهيداً موجزاً يدخلون منه إلى الحديث عما يقصدون . فيكاد يكون حديثهم عن الجاهلية حديثاً عابراً ، منثوراً نثراً متباعداً في تضاعيف كتبهم وثنايا رسائلهم . ومن هنا كان لا بد للباحث في العصر الجاهلي من أن يقرأ الكتاب العربي قراءة متمعنة دقيقة ، يجرد فيها جرداً كاملاً من عنوانه حتى ختامه ، العربي قراءة متمعنة دقيقة ، يجرد فيها جرداً كاملاً من عنوانه حتى ختامه ، لا يغنيه عن ذلك تبويب الكتاب ، ولا هذه الفهارس الدقيقة الشاملة التي يصنعها المحد ثون للطبعات الحديثة من تلك الكتب القديمة . وقد يقرأ الدارس الكتاب ثم المحرج منه بشيء ، أو يخرج بخبر أو خبرين لعله كان قد استخرجهما من كتاب غيره ، فلا يضيفان إليه جديداً .

ولا يقف بحثنا عند حدود الجاهلية ، وإنما يتجاوزها حتى يشمل القرون الثلاثة الأولى للهجرة ، وذلك لأننا ندرس الشعر الجاهلي في الجاهلية نفسها ، ثم نتتبعه خلال هذه القرون حتى نصل به إلى مرحلة التدوين العلمي عند رجال الطبقة الأولى من الرواة العلماء ، ثم تلاميذهم من رجال الطبقة الثانية والثالثة . ومن أجل ذلك اقتضى هذا البحث دراسة تلك القرون ، والرجوع إلى مصادرها ، بالإضافة إلى دراسة الجاهلية نفسها .

وقد ألحقنا بآخر هذا البحث جريدة مفصلة فيها أسهاء المؤلفين مرتبة " على حروف المعجم ، وسنوات وفياتهم ، وأسهاء كتبهم وطبعاتها التي رجعنا إليها .

أما أساتِذَى الدكتور شوقى ضيف المشرف على هذا البحث ، والدكتور إبراهيم سلامة ، والأستاذ مصطفى السقا ، والدكتور عبد اللطيف حزة ، والأستاذ السباعى بيومى ، أعضاء لجنة المناقشة — فلهم الشكر صادقاً كفاء

م ما أنفقوا من وقت فى قراءة هذا البحث، ومن جهد فى مناقشة صاحبه، وكفاء ما حبّونى به من رعاية وتشجيع، وأسبغوه على البحث من ثناء وتقدير.

أما أخى الصديق الأستاذ محمود محمد شاكر فإن فضله لا يقتصر على هذا البحث وحده ، فلطالما اغترفت من علمه ، وأفدت من مكتبته ، وانتفعت بنصحه وتوجيه ، وما أكثر ماكان ينفق من وقت يناقش معى فيه بعض وجوه الرأى ، ويبصرنى عا لم أكن لأصل إليه لولا غزير علمه وسديد نصحه . ولقد كان له أكبر الفضل — بإخائه وعونه الكريم — في حثى على مواصلة العمل، وفي إخراج هذا البحث في كتاب يتداوله القراء .

وبعد :

فإن هذا البحث – كما ذكرت – هو الحطوة الأولى في سبيل دراسة هذا الموضوع ، وأرجو أن تتلوها خطوات ، تكمل ما فيه من نقص ، وتقوم ما قد يكون فيه من عوج ، وحسب هذا البحث أنه شق الطريق ، وألتى فيها من المعالم ما يهدى السالكين ، وحسبى منه أنى أخلصت النية ، وبذلت أقصى الجهد . ومن الله الهداية وبه التوفيق .

فاسترالة ين الأسكة

#### فهرست الموضوعات

#### مقدمة

#### فهرست الموضوعات

تمهيد: مجتمعات العرب في الجاهلية وتفاوتها في الحضارة عوامل الوحدة والتنوع في الوطن العربي القبيلة العربية الأعراب الطبقات الاجتماعية في الجاهلية الحضارة العربية الجاهلية: معناها ، عوامل إنشائها ، آثارها ، سبل اتصال العرب بغيرهم من الأمم .

#### الباب الأول الكتابة في العصر الجاهلي

# الفصل الأول: انتشار الكتابة بين العرب في العصر الجاهلي

- نشأة الحط العربي وتطوره النقط والشكل والإعجام تعليم الكتابة في الجاهلية وشيوعها – تجهيل الجاهلية –
- معنى الأميين معرفة الجاهلين بضروب من العلم –
- المدارس والمعلمون في الجاهلية \_ كتَّاب رسول الله \_
- الكامل فى الجاهلية ــ تعلم اللغات الأخرى ــ نساء كاتبات فى الجاهلية ــ آيات وأحاديث عن الكتابة . . ٢٣ ـ . .

#### الفصل الثاني : موضوعات الكتابة وأدواتها

موضوعات الكتابة في الجاهلية : معنى شيوع الكتابة بين عرب الجاهلية - كتابة الكتب الدينية - العهود والمواثيق

والأحلاف - صكوك الدين - الرسائل - مكاتبة الرقيق -موضوعات أخرى فرعية - أدوات الكتابة فى الجاهلية : الجلد ، المهارق ، أنواع النبات ، العظام ، الحجارة ، الورق - أسماء المواد التي يكتب عليها - المواد التي يكتب بها : القلم ، الدواة والمداد - وصف الحط فى الجاهلية . ٥٩ - ١٠٣

#### الباب الثانى كتابة الشعر الجاهلي وتدوينه

#### الفصل الأول : تقييد الشعر الجاهلي

#### الفصل الثانى: تدوين الشعر الحاهلي

نشأة التدوين العام عند العرب وأوائل المؤلفات - كثرة الصحف وشيوعها - الصورة اللغوية للتدوين فى صدر الإسلام - تدوين الحديث والفقه - تدوين التفسير - تدوين المغازى والسيرة - تدوين الشعر الجاهلي ضمن هذه الموضوعات - إفراد الشعر الجاهلي بالتدوين : أبو عمرو ابن العلاء ، حماد الراوية ، نصوص على تدوين الشعر الجاهلي ، معنى كتاب القبيلة ، كتب الحكم والأمثال ،

#### الباب الثالث الرواية والسياع

الفصل الأول: اتصال الرواية من الجاهلية حتى القرن الثاني

معى الرواية والراوية وتطورهما اللغوى ـ عمل الرواة ، تدويهم الشعر ـ تعقيب ابن سلام على قول لعمر بن الحطاب : مناقشة عامة ـ رواية الشعر الحاهلي زمن بني أمية ـ روايته الراشدين ـ روايته أمية ـ روايته دمن رسول الله والحلفاء الراشدين ـ روايته

ف العصر الجاهلي نفسه ــ النسابون ورواية الشعر الجاهلي . ١٨٨ ــ ٢٢١

#### الفصل الثاني: طبقات الرواة

الشعراء الرواة — رواة القبيلة — رواة الشاعر — رواة مصلحون للشعر — رواة وضّاعون — رواة علماء : الفرق بين الراوية والراوية العالم . . . . ۲۲۲ — ۲۵٤

#### الفصل الثالث: الإسناد في الرواية الأدبية

## الباب الرابع الشك في الشعر الجاهلي

#### ( الوضع والنحل)

#### الفصل الأول: المشكلة الهومرية

دراسة مقارنة: المشكلة الهومرية - وجوه الشبه بين الشعر الجاهلي والشعر الهومرى - ناظم الإلياذة والأوديسة - وسيلة حفظ الشعر الهومرى - المدارس التي عنيت بهومر . ۲۸۷ - ۳۲۰

# الفصل الثاني : وضع الشعر الجاهلي ونحله \_ عند الأقدمين

الوضع والنحل والانتحال ظواهر أدبية عامة – فى النسب – فى الخديث – فى الشعر الجاهلى منذ الجاهلية وصدر الإسلام – تنبه العلماء القدامى للوضع والنحل: نصوص وأخبار – ابن هشام فى السيرة – ابن سلام فى طبقات

#### الفصل الثالث: النحل والوضع فى الشعر الجاهلي – آراء المستشرقين

مرجوليوث: عرض مفصل لآرائه واستدلالاته شارلس جيمس ليال وردوده على مرجوليوث - جورجيو ليني

دلافیدا ورأیه فی الموضوع . . . . ۳۵۲ – ۳۷۲

## الفصل الرابع: النحل والوضع في الشعر الجاهلي ــ آراء العرب المحدثين

مصطنی صادق الرافعی – الدکتور طه حسین : عرض مفصل لآراثه واستدلالاته – الذین ألفوا کتباً فی الرد علی الدکتور طه حسین : عرض مفصل لهذه الردود . ۳۷۷ – ۴۲۸

## الفصل الخامس: توثيق الرواة وتضعيفهم

#### الباب الحامس دواوين الشعر الحاهل

### الفصل الأول: اللواوين المفردة

بحث عام - ديوان امرىء القيس: أصول رواياته وأنواعها، نسخه المختلفة، قيمة هذه الروايات والنسخ - مقياس حديث لمعرفة الشعر الصحيح من غيره - قصائد امرئ القيس ومقطعاته من رواية الأصمعي ومقارنها بالروايات الأخرى - رواية المفضل - ديوان زهير بن أبي سلمي: أصول رواياته وأنواعها، نسخه المختلفة، قيمة هذه

الروايات والنسخ – قصائله ومقطعاته من رواية الأصمعي ومقارنها بالروايات الأخرى . . . ٤٨١ – ٤٤٠

#### الفصل الثاني: دواوين القبائل

بحث عام: دواوین القبائل الی ذکرتها المصادر العربیة وصانعوها ، ما بنی منها ، معنی دیوان القبیلة ، منی بدأ تدوین دواوین القبائل - دیوان هذیل : عدد من فیه من الشعراء وأبیات الشعر ومدی النقص فیه ، أصول روایاته وأنواعها ، طبعاته ونسخها ، قیمة هذه الروایات والنسخ عص ۵۲۳ - ۷۷۰

#### الفصل الثالث: المختارات

المفضليات: روايتها ، تحقيق عدد قصائدها – الأصمعيات روايتها والإسناد فيها ، تحقيق ما ذكره ابن النديم عنها – حماسة أبى تمام: مصادرها ، روايتها – جمهرة أشعار العرب : نسبتها ، التعريف بصاحبها ، روايتها – قيمة كتب المختارات في تاريخ الرواية الأدبية . . . . ٧٧٠ – ٩٩١

# الفصل الرابع: الشعر الحاهلي في غير الدواوين

كتب النحو: كتاب سيبويه – كتب اللغة: إصلاح المنطق وتهذيب الألفاظ – كتب السيرة والتاريخ: ابن هشام وسيرة ابن إسحق – كتب الأدب العامة: البيان والتبيين، الحيوان – رواية الشعر الجاهلي وإسنادها في هذه الكتب ـ قيمة الشعر الجاهلي المتضمن فيها.

الخاتمة: خلاصة البحث المصادر والمراجع المصادر والمراجع الفهارس العامة

#### تمصيد

# مجتمعات العرب في الجاهلية وتفاونها في الحضارة

١

موطن العرب ، فى جاهليتهم ، يمتد فى رقعة من الأرض واسعة (١) ، ذات بقاع متباينة ، تختلف بيئاتها الطبيعية اختلافاً يكاد يجعل منها مواطن متعددة وإن كانت ، مع ذلك ، وطناً واحداً مناسكاً . فما بين البحر الهندى فى أقصى المجانوب إلى ما بعد دمشق فى أقصى الشهال ، وما بين بحر فارس وبهرى دجلة والفرات فى الشرق إلى البحر الأحر بل إلى نهر النيل فى الغرب (٢) \_ كانت تسبيح

<sup>(</sup>۱) « ليس فى خريطة الأرض شبه جزيرة تضاهيها حجماً، فهى أكبر من شبه جزيرة الهند، ومساحبًا ثمانية أضعاف الجزر البريطانية ، وأربعة أضعاف فرنسا . . . » تاريخ العرب ( مطول ) لحتى وجرجى وجبور ١ : ١٥ . . « وهى تعادل ربع أوربا أو ثلث الولايات المتحدة مساحة . . . » المرجع السابق ص : ١ .

<sup>(</sup> ٢ ) تحديد البلاد التي سكنها العرب ليس بالأمر اليسير المتفق عليه ، وإنما يحتاج إلى تحديد المراد بلفظ العرب أولا وإلى تحديد الزمان الذي تدور فيه أحداث البحث ثانياً :

<sup>(</sup>١) كان الفراعنة والآشوريون والفينيقيون يقصدون بالمرب أهل البادية في البقعة الممتدة بين الفرات في الشرق والنيل في الغرب ، ويدخلون فيها - عدا بادية العراق والشام وشبه جزيرة سيناه - صحراه مصر الشرقية ما بين وادى النيل والبحر الأحمر . وقد كانت بلاد العرب في عصر جيولوجي مبكر متصلة في جنوبها عند اليمن بإفريقية عدا اتصالها بها في شهالها ، فكان البحر الأحر آنذاك محيرة داخلية ، (انظر : De Lacy O'Leary, Arabia Before Mohammad, 1927, P. 11) وكان بهر النيل هو الحد الغربي لبلاد العرب .

<sup>(-)</sup> وكان اليونان القدماء يعدون جنوبى جزيرة العرب بين خليج فارس والبحر الأحر من الحبشة ، فيجعلون الحبشة واليمن وضفاف خليج فارس إقليها واحداً يسمونه « إثيوبيا آسيا » . ثم أطلق العبشة في عهد البطالسة على الجزيرة كلها امم بلاد العرب ، وقسموها ثلاثة أقسام : البادية =

هذه الأمة العريقة: في الأغوار والأنجاد، وفي السهول وفوق قَنَن الجبال، وفي أجواف الصحارى وعلى سواحل البحار. وكان لا بد لهذه الرقعة المترامية الأطراف، المتباعدة الأقطار، من أن يختلف مناخها كما اختلفت طبيعة أرضها: ففيها مشواظ من لهيب الحر يشوى الوجوه، وستموم تُلوَّ الأبدان؛ وفيها ثلوج تكلل الجبال، وصقيع يجمل اللم في أطراف الأحياء ويقفع الجلود(١)؛ وفيها ما بين

وبلاد العرب في هذا البحث هي الجزيرة العربية التي يحدها من الغرب البحر الأحمر ، ومن المحنوب البحر الأحمر ، ومن المحنوب البحر العربي ، ومن الشرق خليج فارس ، وتمتد في الشهال حتى تشمل هذه البقاع التي قامت فيها دولات عربية كالمناذرة في الحيرة ، والغساسنة في الشام ومن قبلهم الأنباط في براً وتدمر .

(1) يبلغ ارتفاع أعالى الجبال في اليمن أكثر من اثني عشر ألف قدم ، ونحو عشرة آلاف قدم في كل من مدين وجبال السراة في الحجاز والجبل الأخضر في عمان . بل إن في نجد – وهي هضبة متوسط ارتفاعها ٥٠٥٠ قدم – جبلا يبلغ ارتفاعه ٥٥٥ قدماً وهو جبل أجأ (انظر تاريخ العرب – مطول – ١٦:١) . وقد ذكر عرام بن الأصبغ السلمي في كتابه وأساء جبال تهامة وسكانها و بعض هذه الجبال الشاهقة، وأشار إلى ارتفاعها وذهابها في الساء ، من ذلك قوله عن جبل ورقان: و جبل أسود عظيم كأعظم ما يكون من الجبال و (ص: ١٥) وقال عن جبل آرة و جبل من أشمخ ما يكون و (ص: ١٥) . وقال عن جبل أحد قط ولا درى ما على ذروقه و (ص: ٢١) . وقال عن جبل عن جبل عن جبل هد جهد و (ص: ٢١) .

<sup>.</sup> Arabia Felix ، والحجرية Arabia Petra والسميدة Arabia Deserta 🛥

<sup>(</sup>ح) وأما جغرافيو العرب فهم يقصدون ببلاد العرب الجزيرة العربية كلها ، ويدخلون فيها بادية سيناه وبلاد الشام جيمها وجزها من العراق ؛ فيحددها الحمدانى بقوله : وجنوبها اليمن ، وشرقيا عان وثياليا الشام ، وغربها شرم أيلة وما طردته من السواحل إلى القلزم وفسطاط مصر ، وشرقيا عمان إلى البحرين وكاظمة والبصرة ، وموسطها المجاز وأرض نجد والعروض . وتسمى جزيرة العرب الأن اللسان العربي في كلها شائع وإن تفاضل . . . » (صغة جزيرة العرب ص : ١) . ويفصل يقوت القول عند كلامه على تحديدها تفصيلا نذكر مبتدأه ومنتهاه قال : وقد اختلف في تحديدها ، وأحسن ما قبل فيها ما ذكره أبو المنذر هشام بن محمد بن السائب مسنداً إلى ابن عباس ، قال : وأحسن العرب جزيرتها على خسة أقسام؛ قال : وإنما سميت بلاد العرب جزيرتها على خسة أقسام؛ قال: وإنما سميت بلاد العرب جزيرة لإحاطة الأنهار والبحار بها من جميع أقطارها وأطرافها ، فصاروا منها في مثل الجزيرة من جزائر البحر . وذلك أن الفرات أقبل من بلاد الروم فظهر بناحية قنسرين ، ثم انحط عل أطراف الجزيرة وسواد العراق حتى ملغ قلزم مصر وخالط بلادها ، وأقبل النيل في غربي هذا المنتي من أعلى بلاد السودان مستطيلا معارضاً للبحر ممم وخالط بلادها ، وأقبل النيل في غربي هذا المنتي من أعلى بلاد السودان مستطيلا معارضاً للبحر ممم دخي دفع في بحر مصر والشام ، ثم أقبل ذلك البحر من مصر حتى بلغ بلاد فلسطين فر بعسقلان وسواحلها وأتي صور ساحل الأردن وعلى بيروت وذواتها من سواحل دمشق ثم نفذ إلى سواد العراق » (معجم البلدان — جزيرة العرب) .

# هذا وذاك مناخ معتدل فيه دفء لايغلو فيصبح حراً، ولا يقصر فيصبح برداً .. وفيها مع ذلك أمطار غزار تنساب أنهاراً وجداول (١١)، تقوم على حفافيتها مدن

= وقد كان الماء يجمد على بعض قم الجبال وذلك مثل جبل صنعاء وجبلغزوان بجوار الطائف ( انظر المطدانى : الإكليل ص : ٩ ، والإصطخرى : مسالك المالك ص : ١٩) . « ومكثوا سنة جرداء، وسموها سنة الحمود لحمود الرياح فيها » ( الهمدانى : صفة جزيرة العرب ص : ٢١٤) . وكانت الثلوج تسقط على جبل حضور الشيخ في اليمن في شتاء كل عام تقريباً ، وأما الصقيع فهو أكثر من ذلك شيوعاً ( انظر تاريخ العرب – مطول ١ : ٢١) .

وقد ذكر عرام السلمي أساء كثير من القرى الزراعية وأنواع فواكهها وثمارها وأشار إلى كثرة مائها ، من ذلك قوله عنجبل رضوى وعزور: « في الجبلين جيماً مياه أوشال ، والوشل : ماء يخرج من شاهقة لا يطورها أحد ولا يعرف منفجرها . . و يصب الجبلان في وادى غيقة ، وغيقة تصب في البحر ، ولما مسك : وهي مواضع تمسك الماء ، واحدها مساك » (ص : ٦) و يذكر « ينبع » فيقول : « قرية كبيرة غناء . . . فيها عيون عذاب غزيرة الماء و واديها يليل يصب في غيقة . . . وفي يليل هذه عين كبيرة تخرج من جوف رمل من أعذب ما يكون من العيون وأكثرها ماء . . . » (ص : ٨ - ٩) ويذكر « الصفراء » فيقول : « قرية كثيرة النخل والمزارع وماؤها عيون كلها ، وهي فوق ينبع نما يل ويذكر « الصفراء » وماؤها يجرى إلى ينبع » (ص : ٨) و يذكر قرية السوارقية وفواكهها فيقول : « قرية غناء كثيرة الأهل . . ولم مزارع ونخيل كثيرة وفواكه وموز وتين و رمان وعنب وسفرجل وخوخ . . » غناء كثيرة الأهل . . ولم مزارع ونخيل كثيرة وفواكه وموز وتين و رمان وعنب وسفرجل وخوخ . . »

وهو يذكر كثرة المطر فيقول : « وغدير خم هذا . . لا يفارقه ماه أبداً من ماه المطر » ( ص : ٣٣ ) ويذكر الآبار التي فى بعض الجبال فيقول عن مائها إنه « ماه سهاء لا تنقطع هذه المياه لكثرة ما يجتمع فيها » ( ص : ٤٥ ) .

وقرى ، وتهتز الأرض فتخرج من ثمرها وبقلها وفاكهنها ما شاء لها الله ؛ ويكون من كل ذلك تلك الحضارة الزراعية التى عرفها التاريخ فى العرب والأمم الأخرى ذات طابع واضح ومعالم مميزة . وقد تضن لطبيعة بمائها فلا تكاد ترسله إلا بمقدار ، ثم تمسك إمساك الشحيح يندم على ما بسط من يده ؛ فيكون من هذا الرذاذ الهيئن الليئن سُهوب ومراع ينتجعها تطان الصحارى بأنعامهم يلتمسون الكلاء ثم لا تكاد تطمئن بهم النوى حتى تقتلعهم اقتلاعاً ، وتقذفهم إلى مرعى جديد يكون أوفر حظاً وأوفى نصيباً. فتنشأ من ذلك طبقة اجتماعية عرفها التاريخ كذلك فى سيره الطويل بطابعها الواضح ومعالمها المميزة .

وهذه الصحراء العربية يضيق جوفها عن أن يمد لقنطًانها من أسباب العيش غير ماكان يعيش عليه رجل الغابة الأول: يتنكب قوسه ويعلق كنانته ، أو يحمل رمحه ويتقلّد سيفه ، ثم يضرب في الأرض باحثًا عن قنوته بين حيوان الصحراء. وقد يؤوب بصيد سمين وقد يكون هو الصيد ، أو قد يفوته ما أمثّل ، فلا يجد له بدًا من أن يجعل هدفه أخاً له يفتك به ويجرده مما يحوز. فتكون من ذلك طبقة اجتماعية ثالث هي أولى الجماعات التي عرفها التاريخ منذ أن وجد الإنسان.

ولقد كانت هذه البلاد فى مكان سُوكى بين أممالعالم، يتوسط الشرق والغرب، ويصل الجنوب بالشهال ، فلا بد إذن من أن تكون طريقاً تجتازه التجارة من الشرق والجنوب إلى الشهال والغرب . وكان لا بد أن يكون لهذه التجارة قوامون يبذلون من مالم ومن جهدهم فى شرائها ونقلها وحراستها ثم بيعها ما يضطرهم إلى تنظيم أمرها وتهيئة وسائلها ، فنشأت من ذلك تجارتان : تجارة داخلية محلية ،

بل إن هذه الأمطار ما زالت إلى يومنا هذا تهطل على الصحارى نفسها – بله السهول والجبال –
 كصحارى النفود والربع الحالى حتى إنها لتغطيها «ببساط من الحضرة يحولها إلى جنة للإبل والأغنام »،
 وتغنى الأرض بالمراعى » ( انظر تاريخ العرب – مطول – ۱ : ۱۷) وانظر كذلك ص : ۲۰ – ۲۱ فقيما وصف للخصب والحضرة في هضبة فجد وفي الحجاز وعدير واليمن في أيامنا هذه .

وتجارة خارجية عالمية . وكان لا مفر من أن تقوم طبقة اجتماعية رابعة بجانب الطبقات الثلاث المتقدمة .

وكانت شمَّة حررَف صغيرة، وصناعات كثيرة، تتناول من الأمور دقيقها وجليلها، وكانت بعض المدن تختص بضرب من هذه الصناعات دون غيره، فتشهر به، ويؤمها الناس يتعلمون هذه الصناعة من أهلها، ثم يعودون إلى موطهم بطريف لم يكونوا يعهدونه (١). وكان لا بد من أن يقوم على هذه الحرف والصناعات رجال محتصون: من العرب المخلص، ومن الرقيق المجتلب، فكانت مهم جميعاً طبقة اجتماعية خامسة، ذات طور حضاري يختلف عن الطبقات السابقة.

ولعل آخر هذه الطبقات هؤلاء السادة المترفون من الملوك والأمراء والحكام والأثرياء مسنّ كان يجتمع لهم السلطان والمال .

۲

والقبيلة عند العرب في حاجة إلى دراسة مستفيضة خاصة ، لا يتسع لها مثل هذا العرض التمهيدي ، و بحسبنا أن نشير إلى أن الشائع المتعارف أن القبيلة كانت في الجاهلية جماعات من الأعراب البدائيين : يسكنون الحيام و يقطنون الصحراء ، لا هم لم إلا الغزو وانتجاع الكلا . وقد يكثد في ذلك على بعض تلك القبائل ، أو على أقسام منها . غير أن الذي لا يتطرق إليه ريب ، فيا نرى ، أن قبائل كثيرة كان منها من يسكن في الحواضر والقرى مستقر الابتا : فالأوس والحزرج

<sup>(</sup>١) من أمثلة ذلك ذهاب عروة بن مدعود وغيلان بن سلمة من الطائف إلى جرش في اليمن ليتعلما بمض الصناعات الحربية . قال ابن إسحق : « ولما قدم فل أقيف الطائف أغلقوا عليهم أبواب مدينتها – وصنعوا الصنائع للقتال . ولم يشهد حنيناً ولا حصار الطائف عروة بن مسعود ولا غيلان بن سلمة ، كانا مجرش يتعلمان صنعة الدبابات والمجانيق والضبور » (السيرة ٤ : ١٢١)

كانتا تسكنان المدينة ، وثقيف كانت تسكن الطائف ، وقريش البيطاح كانت. تسكن بطحاء مكة ، وتغلب وبكر وإياد كان بعضها حاضرة تسكن الجزيرة وما بين الهرين ، وعبد القيس كان مها حاضرة تسكن عُمان والبحرين ، وغيرها وغيرها من القبائل التي كانت تستوطن قرى البيامة وقرى اليمن . فهذه وأشباهها من قبائل العرب كان أكثرها أهل مدر ، مستقرة في موطها ، لا يُعنجلها التنقيل والارتياد عن أن تقيم لنفسها من حولها حياة مدنية لا تختلف في شيء عما نعرفه من حياة سكان المدن في بلاد العرب لذلك العهد . وما أوضح ما رُوى لنا عن أحد أحلاف الجاهلية من أن ذلك الحلف كان «في أهل الوبر في الجاهلية فلما جاء الإسلام وكانت حقيفة بقيت من قبائل بكثر لم تكن دخلت في الجاهلية في هذا الحلف قال : وذلك أنهم أهل مدر حدخلوا في الإسلام مع أخيهم عجب في فصاروا ليهنومة »(١).

ونص الخرلا يقل وضوحاً وإبانة ، قالوا (٢) : « قريش الأباطح أشرف وأكرم من قريش الظواهر ، لأن البطحاويين من قريش حاضرة وهم أقطاًن الحرم ، والظواهر أعراب بادية ، وضاحية كل بلد ناحيتها البارزة » .

فكثيراً ما نجد إذن قبيلة واحدة تحيا حياتين مختلفتين: كان قسم منها يتحضر ويستقر ويسكن المدر ، على حين يبقى قسم منها بادياً فى أهل الوبر ، فى أطراف القرى والمدن . وقد كان هذا شأن القبيلة فى الجاهلية والإسلام معاً ؛ فن ذلك: جُه يَنْنَة ، كان قسم منها يسكن فى الوبر دون المدر فى نواحى جبلى وضوى وعزور (ماعل حين يسكن قسم آخر منها فى المدر فى ينبع « وهى قرية كبيرة غناء . . . فيها عيون عيذاب غزيرة الماء . . » (1) ويسكن قسم ثالث منها فى

<sup>(</sup>١) النقائض : ٧٢٨ .

<sup>(</sup>٢) اللمان (ضحا).

<sup>(</sup>٣) عرام بن الأصبغ السلمي ، كتاب أساء جبال تهامة وسكانها ، ص : ٧ .

<sup>( )</sup> المصدر السابق : ٨ .

الصَّغْرَاء ( قرية كثيرة النخل والمزارع وماؤها عيون كلها ، وهي فوق ينبع مما يلي المدينة ، وماؤها يجرى إلى ينبع (١١) ..

ومثال آخر : نَهَدْ، كانت كجُهيَّنة تسكن في الوبر دون المدر في جَبَلَتَيْ رَضُوَّىٰ وَعَزَوْرَ (٢) ، وكان قسم منها يسكن في قرية الصَّفْراء .

ومثل ثالث: مُزينة ، كان قسم منها يسكن ف جبل ور قان (٣) ، وقسم آخر في جبل القُد سين (٤) ، وقسم ثالث في جبلي منها في قرية الفُر وُعي قرية غناء كبيرة ، (٥) .

ومثل رابع: 'هذ يئل ، كانت أقسام مها تسكن ضرعاء وهي و قرية بها قصور ومنبر وحصون ، (١) ، وقسم يسكن في قريتي رُهاط والحديبية (٧)، وقسم يسكن في مسرَّ الظَّهْران وهي وقرية في واديها عيون كثيرة ونخيل وجُمَّيز ، ، إلى آخر ما شئت من الأمثلة .

وإذا كان يحلو لبعض الباحثين أن يجعلوا والأهل الكتاب في الجاهلية سهماً في الحضارة أوفر من سهام والأمنين في ولعلهم على شيء من الحق في ذلك في في يكون أهل الكتاب أولئك ؟ وكيف يغرب عنا أن نصارى بلاد العرب ويهود ها لم يكونوا ما عدا قلة قليلة من الوافدين ما غير قبائل قد تنصرت وتهود ما كاملة بقضها وقضيضها (^).

<sup>(</sup>١) عرام بن الأصبغ : ٨

<sup>(</sup>٢) الممار البابق: ٧

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٩

<sup>( ؛ )</sup> المصدر السابق : ١٨

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق: ١٩

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٢٥ - ٢٦

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ٧٧ – ٢٨

<sup>(</sup> ٨ ) ابن حزم ، الجمهرة : ٧٥٧ – ٤٥٨ و فيقال إن إياداً كلها ، وربيمة كلها ، وبكر ، وتغلب ، والنمر ، وعبد القيس كلهم نصارى ، وكذلك غسان ، وبنو الحارث بن كعب بنجران ، وطيئ ، وتنوخ ، وكثير من كلب ، وكل من سكن الحيرة من تميم ولحم وغيرهم =

ثم إن القبائل البادية نفسها التي لم تستوطن الحواضر والقرى ، ولم تتنصر أو تهود حده القبائل كانت تتفاوت تفاوتاً كبيراً في نظام حياتها ، وطرق معيشها وطبقتها الاجهاعية ؛ وبحسبنا أن نشير إلى ما رُوِي عن عائشة ، قالت: لما قلمنا المدينة نهانا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نقبل هدية من أعرابي ، فجاءت أم سنبلة الأسلمية بلبن ، فدخلت به علينا فأبينا نقبله ؛ فنحن على ذلك إلى أن جاء رسول الله معه أبو بكر ، فقال : ما هذا ؟ فقلت : يا رسول الله هذه أم سنبلة أهدت لنا لبنا ، وكنت نهيتنا أن نقبل من أحد من الأعراب شيئا . فقال رسول الله عليه وسلم : خذوها ، فإن أسلم ليسوا بأعراب هم أهل باديتنا ، ونحن أهل قاريتهم ، إذا دعوناهم أجابوا ، وإن استنصرناهم نصرونا(١١) .

وثمة نَصَّانَ لايقلاً نَعنهذا النص وضوحاً وقيمة ": أولهما ما ذكره عَرَّام ابن الأصبغ في حديثه عن السُّوارِقبَّة قال: « قرية غناء كثيرة الأهل» ثم قال: كان لبني سُليم فيها « مزارع ونخيل كثيرة وفواكه من موز وتين ورمان وعنب وسفرجل وخوخ. . ولم خيل وإبل وشاء كثير ، وهم بادية ، إلا من وليد بها فلهم ثابتون بها ، والآخرون بادون حواليها و يميرون طريق الحجاز ونجد في طريق الحاء » (٢) .

وثانيهما ما ذكره عرَّام أيضاً ف حديثه عن قرية خمَيْف سَلاَّم قال: «....وفيه منبر وناس كثير من خزاعة ، ومياهها فُقُرُّ أيضاً ، وباديتها قليلة ، وهي : جُشَم وخُزَاعة وهُذَيْل »(٣) .

فنحن نفهم من هذه النصوص الثلاثة المتقدمة أن المقصود بالبادية إنما هو

\_ وكانت حمير يهوداً ، وكثير من كندة » . وذكر أبو عبيد (معجم ما استعجم ١ : ٢٩) أن قبيلة من بل نزلت أرضاً بين تياء والمدينة «فأبت يهود أن يدخلوهم حصهم وهم على غير ديهم ، فهودوا ، قادخلوهم المدينة . . . »

<sup>(</sup>١) ابن سعد ، الطبقات ٨ : ٢١٥ ، والقارية : الحاضرة الجامعة .

<sup>(</sup>٢) كتاب أسهاء جبال تهامة وسكانها : ٦٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٣٥ ؛ والفقر : في الماء ، واحدها : فقير .

٣

ونحب أن نخلص من كل ما قد منا من أمر عرب الجاهلية وبلادهم إلى أنهم لم يكونوا مجتمعاً واحداً ، بل كانوا طبقات اجتماعية مختلفة متباينة تمثل المجتمعات الإنسانية التي مرت بها البشرية في تاريخها الطويل.

وقد استبانت هذه الفروق الاجهاعية بين تلك المجتمعات منذالقيد م ليمن كتب عن العرب من مؤلى اليونان والرومان. فهذا ديودوروس الصقد في سعض أنحاء قبل الميلاد - يُفيض في حديثه عن الحضارة الزاهية التي قامت في بعض أنحاء المحزيرة العربية ، ويصور لنا الحياة المترفة الراقية التي كان يحياها عرب الين ، ثم يتحدث عن الأجزاء الداخلية المتوسطة في بلاد العرب فيقول: إنه وكان يقطنها جمهور كبير من العرب الرحل الذين اتخذوا لأنفسهم حياة الحيام، وكانت لهم قطعان كثيرة من الأتعام، وينصبون مضاربهم في السهول الواسعة المنبسطة . . ، قطعان كثيرة من الأجزاء الباقية من بلاد العرب المتاخة للبحر والتي تقع إلى الشهال من العربية السعيدة وتمتد حتى تجاور سورية يقطنها جمهور من المزارعين والتجار من العربية السعيدة وتمتد حتى تجاور سورية يقطنها جمهور من المزارعين والتجار على اختلاف أنواعهم ، يبيعون ما عندهم ويبتاعون ما عند غيرهم في مواسم وأسواق تجارية . . . وتتخلل هذه البلاد كثير من الأنهار ، ويهطل عليها مطر غزيو في

الصيف ، فيكون لهم بذلك موسمان زراعيان في السنة الواحدة ، (١) .

وقد لحظ بعض الذين كتبوا في العصور الإسلامية عن العصر الجاهلي هذه الفروق في المجتمعات الجاهلية — فهم يقسمون عرب الجاهلية قسمين رئيسيين : الملوك ، وغير الملوك ، وغير الملوك . ثم يقسمون غير الملوك قسمين رئيسيين : أهل مدر وأهل وبَرَر ، ويقسمون أهل المدر إلى زراع وتجار . قال ابن العبري (٢) و وأما سائر عرب الجاهلية بعد الملوك فكانوا طبقتين : أهل مدر وأهل وبر . فأما أهل المدر فهم الحواضر وسكان القرى ، وكانوا يحاولون المعيشة من الزرع والنخل والماشية والضرب في الأرض للتجارة . وأما أهل الوبر فهم قُطًان الصحاري وكانوا يعيشون من ألبان الإبل ولحومها ، منتجعين منابت الكلأ ، مرتادين لمواقع القطر ، في منابك الماساعدهم الحصب وأمكهم الرعى ، ثم يتوجهون لطلب العشب وابتغاء المياه ، فلا يزالون في حل وترحال . . »

٤

ولذلك كان من الإخلال الفاضح بالمهج السديد أن يُنظر إلى العصر الجاهلي نظرة واحدة، وأن يُحكم عليه حكم عام مطلق، وأن يُوصَمَ عرب الجاهلية جميعاً بالبداوة والجهالة، فلا تراعي هذه الفروق الواسعة في البيئات الاجتماعية المتباينة. فإن صح أن بعض الأعراب في صحراوات الجزيرة كانوا في معزل عن العالم المتمدين آنذاك، فإنه من الصحيح كذلك أن بعض البيئات الاجتماعية الأخرى كانت متصلة بمعالم المدنية لذلك العهد، مواكبة لركب الحضارة.

والحضارة في العصر الحاهلي موضوع يحتاج إلى شيء من البحث المتعمق

Diodorus Siculus, London, William Heinemann Ltd. Gambridge, Book 2, p. 54 (١) مختصر الدول – ط، بير وت ص ١٥٨ – ١٥٩، وكذلك صاعد الأندلسي ، طبقات الأم

س ۲۵ – ۲۹ .

الدقيق ، ويستحق منا في هذا المجال وقفة قصيرة أنلم به المامة سريعة . ا وأول ما يلفت نظرنا من أمر هذه الحضارة الجاهلية الأخيرة أنها حضارة ظاهرية تأثرية (سلبية) ، لم تبلغ من العمق أولا "ومن القوة ثانياً ما يجعل لها طابعها الحاص الذي تتسم به ، وما يبعث في حناياها الحياة القوية حتى تندفق على الحضارات الأخرى فتؤثر فيها أو تتفاعل معها . وتعليل ذلك أن هذه الحضارة في الجاهلية الأخيرة إنما انحدرت من جدولين : أولهما تليد موروث ، وثانيهما طريف مقبوس .

أما الجدول الأول فهو صور مطموسة ، وأطلال مدروسة ، وظلال باهنة ، كان يحس بها عرب هذا العصر إحساساً غائماً ، ويسمعون بها سماعاً غامضاً ، ويرون من آثارها ما لم يحسنوا الانتفاع به أو ما لم تطق حالتهم آنذاك أن تبعث فيه الحياة دافقة كما كانت . ومعالم تلك الحضارة التليدة قائمة في بلاد العرب في هذه النقوش والآثار التي اكتشف بعضها في الين حيث قامت دول متمين وسبأ وحمير ، وفي الراحيث قامت دولة الأنباط .

وقد أشار كثير من المعنيين بالدراسات الشرقية من الأوروبيين إلى هذه الحضارة العربية القديمة بعد استقراء النقوش واستنطاق الآثار . فقال ونكلر (۱) Winckler أن تاريخ الجزيرة العربية كما توضحه النقوش يُظهر لنا مجموعة من الحكومات والدول المنظمة منذ أقدم القدم . وقال سايس A.H. Sayce لا م يكن المسلمون الذين انطلقوا من الجزيرة العربية وفتحوا العالم المسيحى وأسسوا الممالك الا من نسل أولئك الذين كان لهم في القدم أثر عيق في مصير الشرق (۲) . وقال هومل Hommel: «إن الحضارة العربية الجنوبية بآلهما ومذابحها ذات البخور ونقوشها وحصومها وقلاعها لا بد أن تكون مزدهرة متحضرة منذ الألف الأول قبل الميلاد . . » وقال : «إن أهمية العرب في الشرق القديم تكن في عجال الحضارة الميلاد . . » وقال : «إن أهمية العرب في الشرق القديم تكن في عجال الحضارة

Margoliouth, Relations Between Arabs and Israelites Prior to The Rise (1) of Islam, 24.

A.H. Sayce, Early Israel, 128.

والدين ، ويكنى أن نذكر كلمتى : البخور وعبادة النجوم ، لندرك أثر العرب في الأم المجاورة لهم ولا سيا العبرانيين واليونان ، (١) .

أما نحن فحسبنا هذه الاستشهادات، ولن نعرض بالقول المفصل لهذه الدول، فما زال الحديث عنها مبتوراً يحتاج إلى استكمال التنقيب والكشف في مجاهل الصحراء و بطون الرمال. ولكننا نحب أن نشير إلى أن المستشرق أوليرى قد فصل القول، في فصول كتابه و بلاد العرب قبل محمد، عن علاقة الأمة العربية بغيرها من الأمم الحجاورة لها منذ أقدم الأزمنة، وكشف عن الروابط القوية التي كانت قائمة بين العرب وبين دول ما بين النهرين والمصريين والأحباش والهنود والفرس واليونان والرومان (٢).

0

فإذا ما انتقلنا بعد ذلك إلى العصر الجاهلي الأخير وجدنا أن هذه الحضارات العربية جميعها قد انحطت وانقرضت منذ أزمان متفاوتة . ويذهب فريق من الباحثين إلى أن انحطاط هذه الدول العربية وانقراضها إنما يرجع إلى عوامل اقتصادية ؟ وهم يرون أن هذا الانحطاط قد بدأت بوادره منذ ابتداء التاريخ المسيحي ، واستمرت تقوى حتى قوضت أركان هذه الحضارات . وأهم الأسباب التي يوردها هذا الفريق لتعزيز رأيه : زوال المدن العظيمة في سهول جزيرة الفرات بعد سقوط بابل وآشور ، وما لهذا الزوال من أثر في الممالك العربية التي كانت منذ القدم السحيق تسيطر على الطرق التجارية . وتلا ذلك زوال الأسواق الفينيقية ؛ وأهم السحيق تسيطر على الطرق التجارية . وتلا ذلك زوال الأسواق الفينيقية ؛ وأهم

Hommel : نقلا عن Farmer, History of Arabian Music, Introduction (١)

Ancient Hebrew Tradition, 77

<sup>(</sup> ٧ ) وانظر أيضاً : الدكتور جواد على ، تاريخ العرب قبل الإسلام ٢ : ٣٧٧ – ٢٦٤ ؟ ٣ : ٢٧٤ -- ٢٧٤ .

من ذلك كله فتح الرومان الطريق التجارى البحرى خلال البحر الأحمر فى نحو القرن الأول الميلادى . وكان من أثر هذا أن تضاءلت تجارة القوافل البرية فى الجنوب ، وكانت هذه التجارة عماد الممالك العربية الجنوبية . وزادت المشكلات السياسية هذه العوامل قوة : فنى الشهال قضى الرومان على بترا سنة ٢٠١م بقيادة تراجان ، ثم قضوا على تدمر سنة ٢٧٧م بقيادة أورليان ، وقد كان الأنباط مستودع تجارة القوافل الشهالية . ولم تنتعش الممالك العربية بعد هذا الإضطراب السياسي والاقتصادى ، فانتشرت الهجرة وترك الناس المدن التي كانت عظيمة فزالت . ويعقب فارمر H.G. Farmer على هذا بقوله (۱) : وومع ذلك كله فإن الجزيرة العربية لم تُصب بالعقم ، فن هذه البلاد التي كانت مهد الساميين وكلدت الحضارة العربية التي صارت بحق خير خلف لحضارة الساميين العظيمة في القدم ،

ونحن نرى أن هذا العصر الجاهلي الأخير الذي توسط بين الحضارتين: العربية القديمة والإسلامية الناشئة، لم يكن فجوة عيقة واسعة بحيث تقطع الأواصر بين الحضارتين. فقد كان العرب في هذه الجاهلية الأخيرة يعرفون عن ماضيهم قبسات أوصلها إلينا المؤرخون الإسلاميون غائمة غامضة تشوبها الأساطير والحرافات.

وهذا القرآن الكريم فى خطابه لعرب الجاهلية الأخيرة حافل بالإشارات الى تدل على ما كان يرفل فيه أولئك الأقوام ودولهم فى الجاهلية الأولى من نعيم وترف، وما كانوا يتمتعون به من قوة ومنعة . وفيه أيضاً تأنيب لعرب الجاهلية الأخيرة الذين كانوا يسيرون فى الأرض فيمرون بآثار منازل هؤلاء الأسلاف الأقدمين ، ويعلمون من أمرهم ما يعلمون ، واكنهم مع ذلك لا يتعظون بمصيرهم ، ولا يعتبرون بما آلوا اليه . فالقرآن الكريم يصف سبأ بالحياة الزراعية المستقرة الناعمة ، وبضربهم فى الأرض آمنين ، وذلك قوله تعالى :

H.G. Farmer, History of Arabian Music, Introduction 13 (1)

(لقد كان لِسبَا في مَسْكَنِهِم آيَةً : جَنْتَانِ عن كَمينٍ وشِمَالٍ ، كُلُوا من رزق رَبِّكُم واشكرُوا لَهُ ، بَلْدَةً طَيِّبَةً ورَبُّ غَفُور ﴾ .

﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهِمْ وَبَيْنَ القُرَى الِّي بَارَكْنَا فيها قرى ظاهِرَةً وَقَلَّرْنَا فيها السَّيْرَ ، سِيرُوا فيها لَيَالِيَ وَأَيَّاماً آمِنِين ﴾ (١١)

فإذا ما عرض لذكر عرب الجاهلية الأخيرة وصفهم بأنهم لم يبلغوا معشار ما أوتيت الدول من قبلهم :

﴿ وَكَذَّبَ الَّذِينِ مِنْ قَبْلِهِمْ وما بَلَغوا مِعْشارَ ما آتَبْنَاهُمْ ، فَكَلَّبُوا رُسُلِي ، فَكَنْبُوا رُسُلِي ، فَكَيْفَ كَانَ نَكِير ﴾ (٢)

ويصف القرآن الكريم قوم عاد بفن العمارة وبالصناعة ، وذلك قوله تعالى :

﴿ أَنَبْنُونَ بِكُلَّ رِيعِ آيةً تَغْبَثُونَ ؟ وتَتَّخِذُونَ مَصَانِعِ لَعَلَّكُمْ تَخْلُدُونَ ! وإذا بَطَشْتُمْ بَطَشْتُمْ جبَّارِينَ . فاتَّقُوا اللهُ وأَطِيعُونَ، واتَّقُوا الذي أَمَدَّكُمْ بِما تَعْلَمُونَ ، أَمَدَّكُمْ بِأَنْعَامٍ وَبَنِينَ وَجنَّاتٍ وَعُبُونَ ﴾ (٢)

ويصف ثمود بالحياة الزراعية المستقرة الحصبة وبفن العمارة كذلك ، وذلك قوله تعالى :

﴿ أَنُتْرَكُون فِي مَا هَا هُنَا آمِنِين ؟ في جنَّاتٍ وَعُيُون ، وَزُرُوعٍ وَنَخْلٍ طَلْعُهَا هَضِيمٍ ، وَتَنْحِنُون مِنَ الجِبَالِ بُيُوتاً فارِهِين ؟ ﴾ ( )

وأما إشارات القرآن الكريم إلى مرور عرب الجاهلية بديار أولئك الأقوام

<sup>(</sup>١) سورة سبأ ، آية ١٥ وآية ١٨

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ ، آية ٥٤

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء ، آيات ١٢٨ – ١٣٤

<sup>(</sup> ٤ ) سورة الشعراء ، آيات ١٤٦ – ١٤٩

من أسلافهم ومعرفتهم أخبارهم وأحوالهم فكثيرة ، منها :

﴿ وَعَادًا وَثَمُودَ وَقَدْ تَبِيْنَ لَكُمْ مِنْ مَسَاكِنِهِمْ ، وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّمُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُستَبْصِرِين ﴾ (١)

﴿ وَلَقَدُ أَتُوا عَلَى القَرْيَةِ التي أَمْطِرَتُ مَطَرَ السَّوْءِ ، أَفَلَمْ يَكُونُوا يَرُونُوا يَرُونُوا يَرُونُوا لا يرْجُون نُشُورًا ﴾ (1)

﴿ أَفَكُمْ يَهُدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنَ القُرُونِ يَمْشُونَ في مَساكِنِهِمْ ؟ إِنَّ في ذَلك لآياتٍ لأُولِي النَّهَى ﴾ (")

﴿ أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كِيف كان عاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِم؟ كَانُوا أَشَدٌ مِنْهِم قُوةً ، وَأَثَارُوا الأَرْضَ وَعَمَرُوها أَكْثر مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالبِيِّنَاتِ ، فَمَا كان اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ ، ولكنْ كانوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُون ) (1)

﴿ أَوْلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِم ؟ كَانُوا هُمْ أَشَدٌ مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثَارًا فِي الأَرْضِ ، فَأَخَذَهُمُ اللهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهِمْ مِن اللهِ مِنْ واقِ ﴾ ومَا كَانَ لَهِمْ مِن اللهِ مِنْ واقِ ﴾

ولا ريب أن القرآن الكريم ليس كتاباً تاريخياً يقصد إلى ذكر الحوادث مفصًلا القول فى أجزائها، ولكنه يعرض للحادثة التاريخية ليُسبين عن العظة والعبرة . وإنما عرضنا هذه الآيات لندل على أن عرب الجاهلية الآخيرة كانوا يدركون طرفاً من أخبار أسلافهم ، ويعرفون شيئاً عن هذه الحضارات التليدة التي ورثوا

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت : ٣٨

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان : ٠٠

<sup>(</sup>٢) سورة طه : ١٢٨

<sup>(</sup> ٤ ) سورة الروم : ٩

<sup>(</sup>٥) سورة غافر : ٢١

بعض بقاياها ورواسبها ؛ وذلك هو ما أشرنا إليه بالجدول الأول لحضارة العصر الجاهلي الأخير .

وأما الجدول الثانى - وهو ما سميناه بالحضارة الطريفة المقبوسة - فيكفينا منه ما كفانا فى سابقه : إشارات عامة تكشف لنا عن خطوطه الكبرى . وتتمثل هذه الحضارة فى ذلك الاتصال الوثيق الذى كان يربط عرب الجزيرة بالحضارات القائمة فى جوارها من فارسية ورومية ومصرية إلخ . . وربما كانت أهم سبل هذا الاتصال هى :

أولا": هاتين الإمارتين العربيتين اللتين كانتا تتاخان الحضارتين الكبريتين لللك العهد، واللتين كانتا أشبه ما تكونان بالثغور على الحدود، وهما: المنافرة في الحيرة، والغساسنة في الشام. فقد كان اتصال هاتين الدولتين بالفرس والروم من جانب، وبإلجزيرة العربية من الجانب الآخر، اتصالا " وثيقاً. فكانتا لذلك قناتين كبرتين انسرب منهما أثر هاتين الحضارتين إلى الجزيرة العربية.

ثانياً: هذه الطرق التجارية المنظمة التي كانت تتخلل صحراوات بلاد العرب ، وتلك المواثيق والعهود التي كانت تربط العرب الذين تمر تلك القوافل ببلادهم فيتمهدون بالمحافظة عليها لقاء جُعل بدفع اليهم .

ثالثاً: هذه الأسواق والمواسم العربية التي كان العرب يقيمونها في أطراف الجزيرة حيناً وفي قلبها حيناً آخر . فكان يؤمها العرب من مختلف بقاعهم وعلى تباين حظوظهم من الحضارة والمدنية . وكان يؤمها كذلك بعض التجار الفرس والمنود والمصريين والرومان ، فكان كل أولئك يلتقون في صعيد واحد ، يأخذون و يعطون ويتبادلون ما عندهم من متاع وعروض ، ومن آراء وأفكار ، ومن مظاهر الحضارات المختلفة (۱) .

<sup>(</sup>١) كان كثير من تجار الأم المحيطة ببلاد العرب - سواء فى ذلك الأم القريبة والنائية ــ ينتقلون إلى جزيرة العرب، فكان بعضهم يوافى أسواق العرب ويجتمعون فيها التجارة ، كما كانت

رابعاً: هذه الجاليات الأجنبية الكبيرة التي كانت تفد على الجزيرة العربية فته فيها وتطيل المقام ، بل تتخذ مها موطناً آخر تقضى فيه حياتها وتنشئ فيه فريها. فكانت هذه الجاليات محتلفة الأديان والأجناس والأهداف: فهم النصرانى واليهودى والمجوسى والوثنى ؛ ومهم الفارسى والروى والمصرى والهندى والحبشى ؛ ومهم من جاء الجزيرة للتجارة فافتتع فيها دوراً للهو من غناء وشراب وبغاء ، ومهم من جاءها فانشأ فيها مستعمرات زراعية فعمر الأرض وأثارها هناك؛ ومهم من جاءها لفانشأ فيها مستعمرات زراعية الدينية التى انبثت في أنحاء الجزيرة وجاست خلالها وانتشرت بين أهلها وأقامت البييم والصوامع والأديرة في المدن والصحراء (١).

خامساً: هذه الجماعات والأفراد من العرب أنفسهم الذين كانوا يفدون على فارس و بلاد الروم والحبشة ومصر للتجارة حيناً ، وللتعرض لعطاء الملوك والسادة حيناً آخر ، ولطلب العلم والهداية حيناً ثالثاً . أما التجار العرب فكانوا يضربون في الأرض ضرباً بعيداً فيصلون إلى أقصى ما كان يعرف من عالمهم آنذاك (٢) .

<sup>=</sup> تفعل فارس حيباً كانت توافى بسوق المشقر يقطعون البحرإليها ببياعاتها (ابن حبيب ، المحبر ص : ٢٦٣ – ٢٦٥) وكان يجتمع فى دبا تجار الهند والسند والصين وأهل المشرق والمغرب فيشتر وبنهها بيوع العرب والبحر ثم يسيرون بجميع من فيها من تجار البحر والبر إلى الشحر ، شحر مهرة ، ويبيعونهم ما ينفق بها من الأدم والبز وسائر المرافق ، ويشترون بها الكندر والمر والصبر والدخن (أبو على المرزوق الأصفهانى ، الأزمنة والأمكنة ، ط . الهند ، الباب الأربعون) .

<sup>(</sup>۱) عقد ابن حبیب النسابة (نی المحبر ۳۰۱ – ۳۰۸) فصلا ذکر فیه أبناه الحبشیات فی الجزیرة العربیة ، غیر ما نجده من أساه الحبشیات مبثوثاً فی بطون المراجع الأخری . وفی سیرة ابن هشام (ط بولاق ۱: ۷۰) ذکر لحالیة حبشیة من النصاری . وفی أسد الغابة أساه كثیر من الروم والروسیات (۱: ۲۱۲ ، ۶۱۲ ، ۲۳۲ ، ۱۹۵ ) وفی سیرة ابن هشام والروسیات (۱: ۲۱۲ ، ۶۱۲ ، ۲۳۲ ، وفی (۱: ۲۲ ) ذکر لیمودی من الشام قدم علی بنی قریظة وأقام عندهم ، وفی (۱: ۱۱۷) ذکر لنبطی من أهل نینوی ، وفی (۳: ۱۵) ذکر لنبطی من نبط الشام قدم بالعامام ببیعه بالمدینة .

<sup>(</sup>٢) مثل : هاشم وكان متجره إلى الشام فهلك بغزة ، وعبد شمس وكان متجره إلى الحبشة ، والمطلب وكان متجره إلى العبشة ، والمطلب وكان متجره إلى العراق . وهم أصحاب الإيلاف من قريش (راجع لذلك المحبر لا بن حبيب ص ١٦٢ – ١٦٤ ، والسيرة ، بولاق ١ : ٤٧) .

وأما المتعرضون للعطاء فكانوا من الشعراء ورؤساء القبائل وأصحاب الرأى فيها ، يفدون إلى ملوك المناذرة أو الغساسنة أو بلاط كسرى أو بلاد مصر والحبشة ، فيقيمون هناك ما شاء لهم الله أن يقيموا يرون ما لم يروا فى بلادهم ، ويتزودون بالجديد الطريف من ألوان الحضارة المتباينة . وأما طالبو العلم والهداية فقد كانوا ممن استبدت بهم نزعات نفسية أو خواطر فكرية فكانوا يطلبون فيا نأى عن ديارهم ما يفيدهم علماً أو يكسبهم يقيناً واطمئناناً (١١) .

٦

وبعد ، فإن حياة العرب فى الجاهلية - فيا بدا لنا - بعيدة كل البعد عما يتوهمه بعض الواهمين ، أو يقع فيه بعض المتسرعين الذين لايتوقفون ولا يتثبتون ، فيذهبون إلى أن عرب الجاهلية لم يكونوا سوى قوم بدائيين ، يحيون حياة بدائية فى معزل عن غيرهم من أم الأرض . ونحن لا نحب أن نغلو كما يغلون ، ونسرف على أنفسنا وعلى الحقيقة كما يسرفون ، ونذهب إلى أن عرب الجاهلية الأخيرة كانوا من الحضارة بمنزلة لا سبيل إلى تجاوزها ، ولا مزيد عليها لمستزيد ، وإنما نحب أن نشير إلى ما قررناه من أمر اتصال العرب بالحضارات المجاورة لهم أولا ، ومن أمر حضارات أمر حضارات المجاورة لم أولا ، ومن متعاقبة موصولة ذات حلقات ، آخذ بعضها برقاب بعض ، بدأت منذ شاء الله من المنين وكان من ذلك الحضارات المعينية والسبئية ، والعادية والنمودية ، والنبطية : الى ازدهرت في شهال الحجاز وجنوب الشام أربعة قرون ، وزال سلطانها السياسي في القرن الثاني بعد الميلاد ؛ ثم الحميرية الى استطالت حتى أشرفت على أواثل

<sup>(</sup>١) مثل : زيد بن عمرو بن نفيل الذي شك في الأوثان ورحل يطلب دين إبراهيم حتى بلغ الموصل والجزيرة ثم جال في الشام ( السيرة ١ : ٧٦ والأغاف – دار الكتب ٣ : ١٢٦ - ١٢٧) ومثل الحارث بن كلدة الثقلي الذي تعلم الطب وضرب العود بغارس واليمن ( طبقات الأم لصاعد الأندلسي ص ٤٧).

القرن السادس للميلاد. فلم يكن إذن ما ذكرفاه من هذه الحضارات أمراً جمع إليه الحيال ، وأثبته الوهم ، ولم يكنشيئاً قد تطاول عليه الزمن حتى عفى عليه ، واندرست معالمه ، وانمحى أثره ، وخلف من بعده أحقاباً طوالاً ، وقروفاً ممتدة ، أرجعت هؤلاء العرب على أعقابهم ، وأعادتهم إلى النشأة الأولى والحياة البدائية . وما ينبغى لمتثبت أن يغفل عن الفروق الكثيرة في المعالم الاجتماعية بين قوم لم يكن لم في حياة الجماعة سابقة من حضارة أو علم ، أو كانت لم ثم عفى عليها الزمن ، فعادت كأن لم تكن . . فأولئك هم البدائيون حقاً ، وبين قوم قد كان لم ماكان فعادت كأن لم تكن . . فأولئك هم البدائيون حقاً ، وبين قوم قد كان لم ماكان ثم تقلص ظله ، وتسرب الوهن إلى كيانه ، ولكنه لم يزل حياً في نفوسهم وضمائرهم ، قائماً في خيالهم وتصورهم ، مبثوثة معالمه في حيث كانوا يجوسون خلال ديارهم .

ولقد تكلفنا ما تكلفنا من القول ، وحشدفا له ما حشدفا من الأمثلة والشواهد في إيجاز شديد واقتضاب من القول ، لأتنا إنما عُنينا \_ في هذا البحث التمهيدي بتبيان الحطوط الرئيسية التي نستدل بها على أن عرب العصر الجاهلي ليس بمستنكر عليم \_ بما كان لهم من حظ موروث في حضارات أصيلة سامقة ، وما كان لهم من سهم موفور في الاتصال بالحضارات المنتشرة لعهدهم \_ أن يحيوا ، على تفاوت ميناتهم ، حياة حضارية ، من ألوانها : معرفتهم بالكتابة معرفة "سنفصل القول فها فها سيتلو من صفحات .

وإذا كنا لا نقصد بما قدمنا أن 'نثبت - ابتداء" ومن غير سند من نص أو رواية - انتشار الكتابة في الجاهلية ، فإننا نريد أن ننبه على سقوط 'حجة من يسرع ابتداء" - كذلك - إلى نبي أي نص أو رواية فيهما ما يدل" على انتشار هذا اللون من الحضارة ، بحجة أن الجاهلية جاهلة ، وأن العرب كانوا قوماً بدائبين لم يعرفوا هذا الضرب من الحضارة . أما وقد أسقطنا الحجة بما قدمنا من القول فقد سقط بذلك الاحتجاج كله ، وأصبحنا نحن وهم على أرض سواء لا يغنى فيها إلا دليل من نص ، أو برهان من رواية ، وذلك ما نسأل الله تعالى أن يعيننا على الوفاء به فيا سيل من أبواب وفصول .



# البائبالأول

الكتابة في العصر الجاهلي



# الخصيل لأول

### انتشار الكتابة بين العرب في العصر الجاهلي

### نشأة الحط العربي وتطوره :

أصل الخط العربي مشكلة كانت مستعصية تتأرجع حولها الآراء ولا تكاد تستقر . وللعرب القدامي في ذلك روايات مختلفة ، وللمستشرقين المحدثين آراء متباينة ، لا يعنينا منها جميعاً إلا هذه الإشارة العابرة إليها (١) . فسواء عندنا في هذا البحث ،

- (1) انظر أصل الحط العربي في :
- (۱) البلاذري ، فتوح البلدان: ۲۷۱ ۲۷۷ .
- (٢) ابن أبي داود السجَستاني ، كتاب المصاحف، ٤ ٥
  - (٣) ابن عبد ربه ، العقد ٤ : ٢٤٠ وما بعدها .
  - ( ٤ ) الجهشياري ، الوزراء والكتاب: ١٦ ، ١٦ ١٤
    - (ه) العمول ، أدب الكتاب: ٢٨ ـ ٣٠
  - (٦) ابن فارس ، الصاحبي في فقه اللغة ص ٧ وما بعدها .
- (٧) حزة بن الحسن الأصفهانى ، التنبيه على حدوث التصحيف (مصورة فوتوفرافية) أدب تيمور ٨٩٦، ص ٢٠ ٣٥ .
  - (٨) القلقشندى ، صبح الأعشى ٣ : ١١ وما بعدها . وغيرها كثير .
     أما من كتب من الهدثين في ذلك فهم :
- (٩) الكتان ، التراتيب الإدارية ص ١١٤ وما بعدها المطبعة الأهلية بالرباط سنة ١٣٤٦.
  - (١٠) ولفنسون ، تاريخ اللغات السامية:١٦١ ٢٠٦ .
- (١١) خليل يحيي نامى ، أصل الحط العرب وتاريخ تطوره إلى ما قبل الإسلام-مجلة كلية الآداب مايوه١٩٣ =

أن يكون الحط العربى توقيفاً علم الله أدم ثم أصابه إسماعيل بعد الطوفان (١) ، وأن يكون اختراعاً أخذته العرب عن الحيرة ، والحيرة أخذته عن الأتبار، والأتبار الخذته عن المين (٢) ، أو أخذته عن العرب العاربة الذين نزلوا في أرض عدنان (٣) ، وأن يكون مشتقاً من الحط الآرامى كما كان يذهب بعض المستشرقين (١) ، أو مشتقاً من الحط النبطى كما يذهب المستشرقون اليوم ، وهو أرجع الآراء عند الباحثين في هذا الموضوع .

فأصل الحط العربي إذن مرحلة سابقة لبحثنا هذا متقدمة عليه في الزمن ، لا نحب أن نضل في تيهها ، ونبعد بذلك عن موضوع بحثنا . وإنما الذي يعنينا من كل ذلك أن نصل إلى معرفة أمرين ؛ الأول : صورة الحروف التي كان يكتب بها عرب الجاهلية الأخيرة ؛ والثانى : أقصى زمن نستطيع أن نؤرخ به وجود الكتابة العربية في الجاهلية بهذه الحروف التي عرفنا صورها . وسبيلنا إلى معرفة هذين الأمرين أن نتبع النقوش العربية الجاهلية التي اكتشفت حتى الآن، ونستقربها فلعل فيها الخبر اليقين .

وتفصيل ذلك أن المنقبين من المستشرقين قد عثر وا على نقوش عربية شمالية: ثمودية ولحيانية ونبطية كثيرة . ولا يعنينا منها هنا إلا النقوش النبطية وحدها .

<sup>= (</sup>١٢) إبراهيم جمعة ، قصة الكتابة العربية، رقم ٣٥ من سلسلة اقرأ .

<sup>(</sup>١٣) طه باقر ، أصل الحروف الهجائية – مجلة سوير تموز ١٩٤٥ ص ٥٦ – ٦٠

<sup>(</sup>۱۶) ناصر النقشبندى ، منشأ الحط العربي وتطوره لغاية عهد الحلفاء الراشدين – عجلة سومر – كانون الثاني ۱۹٤٧ ص ۱۲۹ – ۱۶۲.

<sup>(</sup>١٥) جواد على، تاريخ العرب قبل الإسلام ١ : ١٨٦ ومابعدها ؟ ٣ : ٣٦ ومابعدها .

<sup>(</sup>١٦) بلاشير ، تاريخ الأدب العربي ص : ٧٠ – ٢٠.

N. Abbott, The Rise of The North Arabic Script..., Chicago 1939 (14)

<sup>(1)</sup> ابن فارس ، الصاحبي: ٧.

<sup>(</sup> ٢ ) ابن النديم ، الفهرست : ٦ - ٧ ، والصولى ، أدب الكتاب : ٣٠ ، والقاموس ( جزم )

<sup>(</sup>٣) الفهرست : ٦ .

<sup>(</sup> ٤ ) ولفنسون ، تاريخ اللغات السامية : ١٧١ .

ونستطيع – بعدما بذله العلماء المختصون في الكشف عنها وقراءة حروفها – أن فدرسها دراسة توضح بعض الغموض الذي غشًى تاريخ الكتابة العربية في الجاهلية . ولن نتعرض في دراستنا للجوانب اللغوية ، ولكننا سنقصر حديثنا على الجانب الحطيً المتصل بصورة الحروف وأشكالها . وقد رأيت أن أقسم هذه النقوش إلى ثلاث مجموعات تتدرج تدرجاً تاريخياً . فالمجموعة الأولى هي نقوش القرن الثالث الميلادي ؛ والمجموعة الثالثة : نقوش القرن الرابع ؛ والمجموعة الثالثة : نقوش القرن السادس .

وقد أهملت الإشارة إلى النقوش المؤرخة قبل القرن الثالث لأنى – بعد دراستى لها بالقدر الذى أستطيعه – لم أجد فيها من الكلمات الكاملة ما تتفق صورة حروفها فى الحط مع الحط العربى الإسلامى ؛ وإن كان فيها من الحروف المفردة المنفصلة ما يتفق مع حروف الحط العربى ، أو ما يصح أن يكون أصلا تطورت عنه هذه الحروف لقرب الشبه بينهما .

### ١ ــ نقوش ألقرن الثالث الميلادى :

وهى خسة ، وقد جمعتها فى ضرب واحد معاً لأننى رأيت أن الكلمات التى تشبه صورة حروفها فى الحط صورة كلمات اللغة العربية قليلة جدًّا تتراوح فى النقش الواحد بين كلمة وثلاث كلمات . وهذه النقوش جميعها لا تتصل بموضوعنا إلا من حيث هى تمهيد لنقوش المجموعتين التاليتين ، وربما كانت أصلاً لهما .

- (۱) فالنقش الأول مؤرخ سنة ١٠٦ من سقوط سلع ، أى سنة ٢١٠ للميلاد . وقد اكتشف فى وادى المكتب فى شبه جزيرة طورسينا . وكلماته التى تشبه صورتها صورة كلمات اللغة العربية هى : « بن » ( الكلمة الرابعة فى السطر الأول كذلك) .
- (س) والنقش الثانى مؤرخ سسنة ١٢٦ من سقوط سلع ، أى سنة ٢٣٠ الميلاد . وقد اكتشف في وادى فران في شبه جزيرة طور سينا كذلك . وكلماته

# १६मपत्रभ्र सम्मूनिष्ठ रूत

رقم (۱) نقش و دی المکتب

المال المال المالة المالة

رقم ( ۲ ) نقش طور سینا

שלן יון זפף ין שמות טיים שטת ניסאל

رقم (۲) نقش وادی فران

رتم (ع) نقش مدائن صالح

الله الله الله الا الله المحال المحلة المحال المحلة المحال المحال المحال المحال رقر (م) نقش أم إبعال

التي تعنينا هي : «سلم » أو «سلام » (الكلمة الأولى في السطر الأول) و «بن» (الكلمة الأخيرة في السطر نفسه).

(ح) والنقش الثالثوُجيدكذلك في طور سينا، وتاريخه سنة ١٤٨ من سقوط سلع ، أى في سنة ٢٥٣ للميلاد . وكلماته هي «كلب » (الكلمة الثانية في السطر الأول) « وبن عمرو » (الكلمتان الأخيرتان في السطر نفسه) .

(د) نقش اكتشف فى الحجر (مدائن صالح) وتاريخه سنة ١٦٢ من سقوط بسلع ، أى سنة ٢٦٧ للميلاد . وكلماته هى « بن » (الكلمة الأخيرة فى السطر الأولى) و « عبد » (الكلمة الأولى فى السطر الثالث) و « لعن » (الكلمة الأخيرة فى السطر التاسع – الكلمة الثانية) .

(ه) والنقش الأخير من هذه المجموعة نقش اكتشف في بلدة أم الحمال – في حوران – وهو غير مؤرخ، ولكن الكونت De Vogue وليمان يرجحان أن تاريخه سنة ٢٧٠ للميلاد. وكلماته هي: «سلي» – وهو اسم علم (الكلمة الثانية في السطر الثاني) و «حذيمة » (الكلمة الأخيرة في السطر نفسه) و «ملك» (الكلمة الأولى في السطر الثانث).

٢ – أما القرن الرابع الميلادى : فلم يعثر فيه إلاعلى نقش واحد ، كشف فى مدفن امرئ القيس بن عمر و ملك العرب فى النمارة – وهى من أعمال حوران .
 وتاريخه سنة ٢٢٣ من سقوط سلع ، أى فى سنة ٣٢٨ للميلاد .

ولهذا النقش قيمة كبيرة فى بحث تاريخ الكتابة العربية ، وذلك أن كثيراً من كلماته ، بل ربما كانت جميع كلماته ، ذات صورة تشبه شبها كبيراً صورة الحط العربى الإسلامى ، وحسبنا أن نشير إلى بعضها :

السطر الأول: نفس مرالقيس بن عمرو ملك العرب (من الكلمة الثانية حتى السابعة).

السطر الثانى: وملك الأسدين ونزرو وملوكهم وهرب مذحجو ( من الكلمة الأولى إلى السادسة ).

رقم ( ٦ ) نقش النمارة

کالال سرحو بر امدمنعدو هلیکندمرالفند ه سر به بر سعه و وسیر و وسد بحری

رقم (۷) نقش زبد

اسردراد طلمه سد ۱۱ المر هر سد به کلکسر پید معسد حبید بعد

رقم ( ۸ ) نقش حران

السطر الرابع : الشعوب . . . فلم يبلغ ملك مبلغه ( الكلمة الأولى ، ثم من الحامسة إلى آخر السطر ) .

السطرالخامس: حكدى (أى في القوة) هلك سنة (الكلمات الأولى والثانية والثالثة).

فهذا نقش عربی بیتن ُ العربیة ، عربی فی أكثر لغته ، عربی فی صورة خطه . وهو فی مرحلة تاریخیة ُ تظهر فی وضوح جلی تطور الخط العربی إذا ما قیس بالنقوش التی ذكرنا أنها ترجع إلى القرن الثالث المیلادی .

### ٣ ــ أما القرن السادس الميلادى : فقد اكتشف فيه نقشان :

أولهما: نقش وجد فى خربة زبد - بين قنسرين وبهر الفرات - وتاريخه سنة ١١٥ للميلاد ؛ وعليه ثلاث كتابات: اليونانية والسريانية والعربية . وخطه قريب الشبه بالحط الكوفى الإسلامى - وإن كانت بعض كلماته ما زالت غير مقروءة ، وهى لا تعدو كلمة واحدة فى السطر الأول وكلمة أو كلمتين فى آخر السطر الثانى ؛ أما سائر كلماته فهى عربية الحط على اختلاف العلماء فى قراءتها.

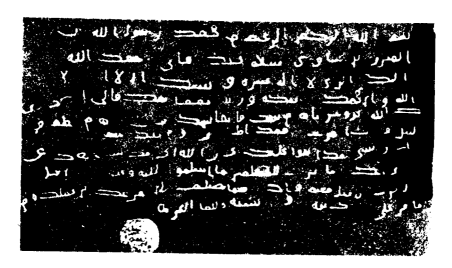
السطر الأول : . . . الإله شرحو بر . . منفو و . . بر امرئ القيس السطر الثانى : وشرحو بر سعدو وسترو وشريحو . . .

وثانيهما: نقش مؤرخ فى سنة ٤٦٣ من سقوط سلع أى سنة ٥٦٨ للميلاد. عليه كتابتان باليونانية والعربية. وقد وجد منقوشاً على حجر فوق باب كنيسة بحرًان اللجا فى المنطقة الشهالية من جبل الدروز، وهذا النقش كما يلى:

السطر الأول : أنا شرحيل بن ظلمو بنيت هذا المرطول

السطر الثانى : سنة (٤٦٣) بعد مفسد

سراله الرحوال سها العراد العراد مواله العراد مورحداله والعمال الحدد والعامية الحدد المحدد ال



رقم (١٠) رسالة رسول الله إلى المنذر بن ساوى

السطر الثالث: خيبر

السطر الرابع: بعام(١)

. . .

ولكن لا بد لنا من أن نعترف، اعترافاً واضحاً لا لبس فيه ، أن كل دراسة لموضوع الكتابة فى العصر الجاهلي ستبقي دراسة مبتورة ناقصة ما دامت رمال الجزيرة العربية تضن بهذه الكنوز ، التي ترقد في بطونها ، عن أن تجلوها لأبصار الدارسين ، حتى يسائلوها أخبار هؤلاء الأسلاف الذين شاء لم جحود التاريخ أن يوصموا بالجهل والبدائية (٢) . ولا بد لنا من أن نقر ركذلك أن في هذه النصوص التي بين أيدينا – على جليل قدرها وعظيم نفعها للدارس – ثلاث نقائص :

الأولى : قلة عددها قلة تلجئ الدارس إلى أن يحتاط في حكمه ويلتى القول إلقاء مقيداً بعيداً عن التعميم .

والثانية: تباعد فقراتها، وانفصال أواثلها عن أواخرها، لوجود فجوات زمنية عريضة. فقد أغفلنا ذكر قرن كامل بسنيه الماثة، هو القرن الحامس الميلادى، لأننا لم نجد نقشاً عربياً يرجع تاريخه إلى هذا القرن. وكذلك لم نعثر فى القرن الرابع إلا على نقش واحد يرجع إلى ثلثه الأول، وأما ثلثاه الأخيران فخاليان أصمان. ولم يعثر فى القرن السادس إلا على نقشين: أولهما فى سنواته الأولى (سنة ١١٥م)، والآخر بعد منتصفه (سنة ٢٨هم)، وما بينهما نصف قرن صامت منصمت. ومن هنا كان لا بد للدارس الذى يريد تتبع البحث من أن يملأ هذه الفجوات بالاستنتاج والاستنباط.

<sup>(</sup>١) يقول ليبّان: إن مفسد خيبر إنما يشير إلى غزوة أحد أمراء بنى غسان لخيبر، ويستدل بقول ابن قتيبة ( المعارف – طبعة وستنفيلد: ٣١٣): ثم ملك بعده الحارث بن أبي شمر... وكان غزا خيبر، فسيى من أهلها ثم أعتقهم بعد ما قدمالشام (ولفنسون: تاريخ اللغات السامية: ١٩٣) (٢) انظر: جواد على، تاريخ العرب قبل الإسلام ١: ١٩٥ – ١٩٩، ٢٠١.

وأما النقيصة الثالثة – وهي أخطرها في نظرنا – فهي أن هذه النقوش كلها قد اكتشفت في المنطقة الشهالية من بلاد العرب التي تمتد من العلا ومدائن صالح إلى شهال بلاد حوران؛ وأما متوسيط بلاد العرب وصميمها : الحجاز ونجد، فلم يعثر – حتى الآن – على شيء من النقوش الجاهلية فيها . فإذا كانت هذه النقوش بكلماتها الفصيحة وخطها العربي قد اكتشفت في منطقة كانت مسرحاً لآثار ورواسب من النمودية والآرامية والنبطية لغة وخطاً، فكيف تكون هذه النقوش التي قد تكتشف في الحجاز ونجد ؟ وإذا كانت اللغة الفصيحة والقلم العربي قد نقيشا في تلك المنطقة منذ أوائل القرن الرابع الميلادي – بل ربما قبله – فإلى أي عهد ترجع بنا نقوش الحجاز ونجد ؟

ومن تمام هذا البحث أن نشير إلى الكتابات العربية الى يرجع تاريخها إلى صدر الإسلام - عصر الرسول الكريم وخلفائه الراشدين - وذلك ليستبين لنا مدى الشبه - بل المطابقة - بيها وبين هذه النقوش الجاهلية ، وخاصة في طورها الأخير : نقش حرًان . وهذه الكتابات الإسلامية على ضربين : نقوش وكتابة .

#### ١ ــ النقوش :

(۱) نقش القاهرة ، وهو مؤرخ فى سنة ٣١ للهجرة ـــ أى فى عهد الخليفة الثالث عثمان بن عفان رضى الله عنه ـــ وهو محفوظ فى دار الآثار العربية (انظر صورة رقم ٩) .

(ت) وقد كان يُظنَنُ أن نقش القاهرة أقدم نقش إسلامي عُثر عليه، واكن الدكتور محمد حميد الله عثر على عدة نقوش على قمة الطرف الجنوبي لجبل سلع في المدينة المنورة خارج سورها الشهالي. ويرجع الدكتور حميد الله أن هذه النقوش ترجع في تاريخها إلى غزوة الجندق في السنة الجامسة للهجرة (١١).

M. Hamidullah, Some Arabic Inscriptions of Medinah of The Early Years (1) of Hijrah, Islamic Culture, Vol. 13 No.4, October 1939, p. 427 Seq.

Y - الكتابات : وهى ثلاث رسائل أرسلها رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى المقوقس عظيم القبط في مصر ، وإلى المنذر بن ساوى ، وإلى النجاشي في الحبشة . وقد عثر على ما يُظَنَّ أنه الأصول الحقيقية لهذه الرسائل . وقد كتب الدكتور حيد الله بحثاً قيماً في عبلة "Islamic Culture" عرض فيه صورتين لرسالتي المنذر والمقوقس بحثاً قيماً في عبلة المنذر صورة رقم ١٠) وتحدث مفصلا "القول في اعتراضات بعض المستشرقين على صحة هذه الرسائل وأصالتها ، وفندها جميعها ، وانتهى إلى أن هذه الاعتراضات لا تثبت أمام البحث العلمي الدقيق . ومع ذلك فهو ، في بحثه السليم ، يتوقف توقف العالم المتثبت ، فلا يقطع بصحة هذه الأصول ، بل السليم ، يتوقف توقف العالم المتثبت ، فلا يقطع بصحة هذه الأصول ، بل يكتني برد تلك الشبهات التي حامت حول صحتها ، ثم يدعها قائمة تنتظر نفياً أو إثباتاً جديدين .

ومهما يكن من أمر ، فنحن — فى بحثنا هذا — فى موقف بعيد عن هذه المزالق ، وذلك أننا نكتى بهذه النقوش الإسلامية التى اكتشفت على الحجر والصخر والتى ترجع إلى صدر الإسلام ، وهى أصول ثابتة يقينية — مهما يكن تاريخ نقوش جبل سلع — نعتمد عليها فى أمر واحد لا نعدود ، هو تبيان هذا التشابه بين كتابة صدر الإسلام وكتابة العصر الجاهلى الأخير ، وإظهار أنه ليس بيها من فروق إلا ما يقتضيه عامل الزمن من تطور .

فقد كان العرب إذن يكتبون فى جاهليهم ثلاثة قرون على أقل تقدير بهذا الحط الذى عرفه بعد ذلك المسلمون . وقد أصبحت معرفة الجاهلية بالكتابة ، معرفة قديمة ، أمراً يقينيًا ، يقرره البحث العلمى القائم على الدليل المادى المحسوس ، وكل حديث غير هذا لا يستند إلا إلى الحدس والافتراض . ولا ريب فى أن ما سيعشر عليه فى مُقبل الأيام من نقوش فى قلب الجزيرة سيدعم رأى الذين يذهبون إلى أن عرب الجاهلية كانوا يعرفون الكتابة منذ قرون قبل الإسلام ، وسيلتى كثيراً من النور على ما لا يزال خافياً من أجزاء الموضوع .

### النقط والشكل والإعجام:

وهذه النقوش تقودنا إلى الحديث فى نقطة أخرى لها خطرها الكبير فى تاريخ الكتابة العربية فى الجاهلية . ونحن نعرض فى هذا الموضوع ما وصلنا اليه فى بحثنا ، وسنكتنى بالعرض المجرَّد وحده ، لا نثبت ولا نننى ، فحسبنا أن نثير هذا الموضوع ونجعله ميداناً للبحث لعل مقبل الأيام يتكفل بجلائه ويـُمدنا بما نستطيع أن نلتى به القول الفصل مطمئنين واثقين .

تلك هي مسألة النقط والإعجام. فهذه النقوش التي عرضناها جميعاً خالية من النقط خلواً كاملاً ، فليس فيها حرف واحد منقوط ، وكذلك كانت الكتابة النبطية – التي يرجع أن الحط العربي مشتق مها ومتطور عها – لا تعرف النقط والإعجام (۱). وقد كان من الجائز أن نقف عند هذا الحد الذي أوقفتنا عنده هذه النقوش ، وأن نرد د مع جميع الباحثين قبلنا رأيهم في أن الكتابة العربية ، في أول نشأتها ، كانت غير منقوطة ، بل إنها استمرت خالية من النقط حتى زمن عبد الملك بن مروان (۱). ولكن وجها آخر استبان لنا في أثناء المراسة فوجدنا وحماً علينا أن نعرضه. وخلاصة ذلك أننا عثرنا في خلال بحثنا على قول أورده القاضي أبو بكر بن العربي في كتابه والعواصم من القواصم ، قال (۱): وكان نقل المصحف إلى نسخه على النحو الذي كانوا يكتبونه لرسول الله صلى الله عليه وسلم كتابة عثمان وزيد وأتي وسواهم من غير نقط ولا ضبط . واعتمدوا هذا النقل ليبتي بعد جمع الناس على ما في المصحف نوع من الرفق في القراءة ما النقل ليبتي بعد جمع الناس على ما في المصحف نوع من الرفق في القراءة ما النقل ليبتي بعد جمع الناس على ما في المصحف نوع من الرفق في القراءة ما النطو الفيلوث الضبط و .

<sup>(</sup>۱) خليل يحيى فامى ، أصل الحط العربى وتاريخ تطوره إلى ما قبل الإسلام ، ص : ۸۷. (۲) افظر كتاب التنبيه على حدوث التصحيف لحمزة الأصفهانى (ورقة ۳۷ – ٤٠) حيث يذكر أن الحجاج أمر كتابه أن يضموا للحروف المشتجة – مثل الباء والتاء والثاء والنون – علامات

<sup>(</sup>۳) ج ۲ ص ۱۹۹ – ۱۹۷ (ط. الجزائر) .

وقول ثالث رُوِى عن ابن مسعود رضى الله عنه ، قال (٢) و جرَّدوا القرآن ليربو فيه صغيركم ولا ينأى عنه كبيركم . . » وقد ذكر الزمخشرى شارحاً قول ابن مسعود أنه و أراد تجزيده من النقط والفواتح والعشور لثلا ينشأ نشء فيرى أنها من القرآن » .

وهذه الأقوال الثلاثة يُفهم منها أن النقط أمر قد كان معروفاً قبل كتابة مصحف عبان، ثم عُدل عنه عدلاً مقصوداً، وجرر دالقرآن منه تجريداً متعمداً. والقول في « تجريد » القرآن طويل ، ونحن نعلم أن من ضمن ما يقصد من « التجريد » أن يُكتب القرآن وحده في الصفحة لا يختلط به شيء من التفسير أو الحديث أو القصص أو أية كتابة أخرى ، لئلا يختلط على القارئ فيتوهم أن جميع المكتوب هو من القرآن الكريم . ولكن كلام الزمخشرى وابن العربي وابن الجزرى واضح وضوحاً لا لبس فيه ، وهو ينص على أن « تجريد القرآن » يتضمن تجريده من النقط أيضاً .

وقد يكون المقصود من النقط هنا « النقط بالنحو » أي نقط أبي الأسود

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشر (ط. دمشق) ص ٢٢ - ٣٢ .

<sup>(</sup>۲) الزنخشري ، الفائق ۱ : ۱۸۹

الدّ قلى ، وهو بيان حركات أواخر الكلام بوضع نقطة فوق الحرف للدلالة على الفتحة ، ونقطة بين يدى الحرف للدلالة على الكسرة ، ونقطة بين يدى الحرف للدلالة على الضمة ، بحبر يخالف لونه لون حبر الكتابة نفسها (١) .

ومع تقريرنا لهذا المعنى فإننا نرى فى قول ابن الجزرى: « وإنما أخلوا المصاحف من النقط والشكل لتكون دلالة الحط الواحد على كلا اللفظين المنقولين المسموعين المتلويين شبيهة بدلالة اللفظ الواحد على كلا المعنيين المعقولين المفهومين » - تفريقاً بين النقط والشكل ، وذكراً لكل منهما وحده ؛ ونرى كذلك أن تجريد الكلمات من النقط لاحتمال الكلمة القراءات المختلفة يقتضى أن يكون من معانى النقط المعنى الذى نفهمه منه اليوم . وللقراءات الى تحتملها الكلمة الواحدة الخالية من النقط أمثلة كثيرة (٢) ، لعل أوضحها وأشهرها ما ورد فى سورة النساء آية ٤٤ :

﴿ بِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُم فِي سَبِيلِ اللهِ فَتَبَيِّنُوا وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ اللهِ اللهِ اللهِ قَلْمُ اللهِ اللهِ قُلْمُ اللهِ اللهِ قَلْمُ اللهِ اللهِ قُلْمُ اللهِ اللهِ قُلْمُ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّ

وفى قراءة : ﴿ فَتَثْبَتُوا ﴾ ورسم هذه الكلمة ﴿ فسنوا ﴾ محتميل للقراءتين .

كانت إذن هذه الأقوال الثلاثة: قول الزمخشرى وابن العربى وابن الجزرى، أول ما وَقَـفنا عند أمر النقط، فضينا فى أثناء بحثنا نجمع من الروايات والنصوص والأدلة ما قد يدعم هذا الوجه ؛ فكان من ذلك:

<sup>(</sup>١) انظر لبيان المقصود بنقط المصحف : السحستاني ، كتاب المصاحف : ١٤٣ وانظر ابيان نقط أبي الأسود : ابن النديم – الفهرست ص ٦٠ ، والسيراني : ١٥ – ١٨ .

 <sup>(</sup>٢) انظر بعض هذه الأمثلة في كتاب جولد تسيهر : المذاهب الإسلامية في تفسير القرآن ،
 ترجمة على حسن عبد القادر ، ص : ٤ - ٢ .

۱ – ما رواه الفرَّاء قال (۱): وحدثنى سفيان بن عُييَـنة ، رفعه إلى زيد ابن ثابت ، قال : كتب فى حجر : سسرها ، ولم سس ، وأنظر إلى زيد بن ثابت فنقط على الشين والزاى أربعاً ، وكتب " يتسنه " بالهاء » .

Y — وروى عن ابن عباس قال (٢): « أول من كتب بالعربية ثلاثة رجال من بولان ، وهي قبيلة سكنوا الأنبار ، وأنهم اجتمعوا فوضعوا حروفاً مقطعة وموصولة ، وهم : مرامر بن مرة ، وأسلم بن سدرة ، وعامر بن جدرة — ويقال مروة وجدلة — فأما مرامر فوضع الصور ، وأما أسلم ففصل ووصل ، وأما عامر فوضع الإعجام » .

وقد ذكرنا في صدر هذا البحث أن صحة هذه الرواية وأمثالها عن أصل الخط العربي لا تعنينا في شيء ، ونحن هنا لا نسوقها إلا لأمر واحد لا نعدوه ، وذلك أن في هذا القول لابن عباس إن كان قاله - دليلا واضحاً على أن ابن عباس كان يعرف الإعجام ، وأن من قبله كانوا يعرفونه ؛ وأما إن لم يكن قاله فما زال يحمل من الدلالة ما لا يصح معها أن نغفله ، وذلك أن واضع هذا القول وناسبه إلى ابن عباس كان لا بد يعرف أن ابن عباس كان يعرف الإعجام - وإلا لما قبل الناس قوله .

٣ – وقد ذكر السجستانى أن ١ الحجاج بن يوسف غير فى مصحف عثمان أحد عشر حرفاً، قال : ... وكانت فى يونس (آية ٢٢) "هو الذى ينشركم " فغيره " يسيركم " . .

وقد نقبل أن يكون الحجاج هو الذي نقط هذه الكلمة وكانت من قبل عير منقوطة كما يزعمون ، ولكن أن يكون غير نقطها فذلك هو ما نقف عنده ،

۱۷۳ – ۱۷۲ : ۱۷۳ – ۱۷۳ .

<sup>(</sup>٢) مصاحف السجستاني : ٤٩ ، ١١٧ .

ونفهم منه أنها كانت منقوطة قبله ، ثم غير هذا النقط ، وإلا فالكلمة من غير نقط تحتمل الوجهين ولا سبيل إلى ذكر أن الحجاج قد غير نقطها .

٤ – ولقد كانت الكتابة الحميرية والصفوية والممودية واللحيانية ، والكتابات النبطية التي يرجع أن الكتابة العربية مشتقة منها – كانت كل هذه الكتابات غير منقوطة (١١) ، ولكن المدقق فيها يجد أن الكثرة الغالبة من حروفها يختلف بعضها عن بعض اختلافاً يمنع اللبس والاختلاط ، ومن هنا لم تكن في حاجة لمل نقط . وأما الحط العربي فكثير من حروفه متشابهة في الكتابة تشابهاً كاملاً ، مختلفة في الصوت اختلافاً تاماً ، ولا سبيل إلى التفرقة بينها إلا بالنقط ، بل إن هذا التشابه العجيب بين الحروف ليكاد يجعلنا نظن أن الحرف منذ أن وجد وجد معه نقطه ، وأن النقط ضرورة من ضرورات هذه الحروف منذ نشأتها (١٠) ، الا إذا كان يفرق بينها بوسيلة أخرى من وسائل الحط توضحها وتمنع اختلاطها مع غيرها . وإلا لكانت الكتابة ، وخاصة "الطويلة منها ، عسيرة القراءة لا سبيل إلى فهمها . ولا عبرة في تجريد القرآن الكريم فإن الأصل فيه أن يكون عفوظاً في الصدر ، وأن يرجع الحافظ إلى الكتاب للتذكر ، أو أن يتلقاه المتعلم من معلم يخفيظه إياه ثم يعود إلى الكتاب للاستذكار .

ه ــ ومن أوضع الأحاديث وأصرحها عن النقط ما أورده ابن السيد البطليوسي
 وهو يتحدث عن الكتاب، قال (٣): و.. فإذا نقطته قلت: وشمته وشماً ،

<sup>(</sup>١) انظر جرائد حروف هذه اللغات في ولفنسون، تاريخ اللغات السامية ص ١٧٩ وص ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٧) وفى ذلك يقول القلقشندى (صبح الأعشى ٣ : ١٥٥) « والظاهر ما تقدم - يعى : أن الإعجام موضوع مع وضع الحروف - إذ يبعد أن الحروف قبل ذلك مع تشابه صورها كانت عربة عن النقط إلى حين نقط المصحف»، وانظر كذلك كتاب مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم للمولى أحد بن مصطلى المعروف بطاش كبرى زادة ج ١ ص ٨٠٠

<sup>(</sup>٣) الاقتضاب في شرح أدب الكتاب : ٩٣.

ونقطته نقطاً، وأعجمته إعجاماً ، ورقد ترقيماً». وكان من اليسير علينا أن نمر بهذا القول مراً هيناً ثم نتجاوزه من غير أن نقف عنده ، معتقدين أنه ينصرف إلى أزمنة تالية للقرن الأول الهجرى لولاأن ابن السيّد نفسه يستشهد بعد قوله المتقدم بأشعار جاهلية فقد أورد دليلاً على هذه الألفاظ الدالة على النقط أبياتاً لأى ذؤيب والمرقش وطرّفة . قال أبو ذؤيب :

برقْم وَوَشْم كَمَا نَمْنَمتْ بِمِيشَمِهَا المُزْدهَاةُ الهَدِيُّ وقال المرقِّش :

الدَّار قَفْرُ والرسُومُ كَمَا رَقَّش في ظَهْرِ الأَدِيمِ قَلَمْ وقال طرفة:

كَسُطورِ الرَّقِّ رقَّشَهُ بالضَّحَى مُرقِّشُ يَشِمُه

وقد كدنا ننسب قول ابن السيد إلى التعجل والتسرع وإغفال الدقة فى تحديد أزمان الألفاظ – فقد كان يبدو لنا أن الوشم والرقم والرقيش ، فى هذه الأبيات ، لا تعنى أكثر من تجويد الحط وتحسينه – لولا أن الأعلم الشَّنْتَمَرَى يذكر ما ذكره ابن السيد . قال الأعلم فى شرح بيت طرفة المتقدم (١) و وقوله : كسطور الرق : شبه رسوم الربع بسطور الكتاب ، ومعنى رقشه : زينه وحسنه بالنقط ، ولولا أن أبا على القالى قد ذهب إلى ذلك أيضاً، قال (٢) : ورقشت الكتاب رقشاً ورقشته : إذا كتبته ونقطته » . ثم استشهد ببيت طرفة .

٦ - وربما كان أخطر ما يوجه إلى من يدعى نقط الكتابة فى الجاهلية
 هو هذه النقوش الجاهلية الخالية من النقط. وهو دليل لا سبيل إلى إنكاره ،
 وإن كان لا بأس فى التحدث عنه حديثاً قد يكون فيه بعض حجة ؟ وذلك أن

 <sup>(</sup>١) ديوان طرفة (ط.شالون سنة ١٩٠٠) س: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) الأمال ٢: ٢٤٦.

جيع ما عثرنا عليه من الكتابة الجاهلية كان نقوشاً على الحجر والصخر ، وكان سطوراً قلائل بل كلمات معدودات ؛ ولم نعثر على كتابة جاهلية على الرق أو البردى مثلاً كثيرة السطور والكلمات . فربما كان عدم النقط ناجماً عن اطمئنان الكاتب إلى أن كلماته هذه المنقوشة فى نجاة من التصحيف والحلط فى القراءة ، لأنها أسماء أعلام ، وسنوات ، وكلمات بيهما من البسير معرفها ؛ وربما كان مما يسوع له إهمال النقط فوق ذلك صعوبة فنية ومشقة عملية فى اانقش .

٧ - ولعل خير ما يدعم هذه النقطة السابقة من حديثنا: تلك الوثيقة البردية التي يرجع تاريخها إلى سنة ٢٢ هجرية على عهد عمر بن الحطاب وهي مكتوبة باللغتين العربية واليونانية (١). والذي يعنينا من هذه البردية أن بعض حروفها منقوط مُعجم وهي حروف: الحاء والذال والزاي والشين والنون . وكذلك الشأن في نقش وُجد بقرب الطائف ومؤرخ في سنة ٥٨ هجرية على عهد معاوية ابن أبي سفيان ، فإن أكثر حروفه التي تحتاج إلى نقط منقوطة مُعجمة (٢).

فنحن نرى إذن أن تاريخ الوثيقة البردية وهو سنة ٢٧ هجرية سابق بسنوات كثيرة على ما ذكره الكُتَّاب العرب فى نشأة النقط والإعجام، وكذلك هذا النقش المؤرخ فى سنة ٥٨ هجرية . وثمة أمر آخر يجدر بنا أن ننبه عليه وهو أن أكثر الوثائق البردية – التى عُرُر عليها مؤرخة فى القرن الأول الهجرى – غير منقوطة ولا معجمة ، وذلك يعنى أن إهمال النقط فيا عثرنا عليه من نقوش جاهلية لا يعنى ضرورة أن النقط لم يكن معروفاً مُستعملاً ، لأن إهمال النقط فى النقوش وأوراق البردى الإسلامية لم يمنع وجود وثائق ونقوش منقوطة . وجدير بالذكر أن إهمال

<sup>(</sup>۱) صورة هذه البردية في كتاب الدكتور جروهمان Papyri, Pl. 11 (a) من ۱۱۴ و وصفها ونصبا مع ترجمها في ص ۱۱۳ – ۱۱۴ ؛ ثم انظر ص ۸۲ من الكتاب نفسه .

انظر مقالة : ج . س . مايلز عن : النقوش الإسلامية المبكرة بقرب الطائف في الحجاز (٢) انظر مقالة : ج . س . مايلز عن : النقوش الإسلامية المبكرة بقرب الطائف في الحجاز (٢) G.C. Miles. Early Islamic Inscriptions Near Taif in The Hijaz, JNES. 7 (1948). وصورة النقش هناك رقم 18 .

النقط أمر كان شائعاً في العهود الإسلامية قروناً متوالية ، بل لقد عد بعضهم الإعجام والنقط مما لا يليق في الكتب والرسائل لأنه يدل على أن الكاتب يتوهم فيمن يكتب إليه الجهل وسوء الفهم (١) .

وحسبنا ما قدمنا عن النقط ، ونحن أول من يعرف أن هذا كله لا يقوم وحده دليلاً قاطعاً على وجود النقط قبل الإسلام ، ولكننا أحببنا أن نثبته الأسباب التي قد مناها ، فلعل غيرنا قادر من بعدنا على الوصول إلى مفصل من الأمر يتم به ما بدأنا .

تعلم الكتابة في الجاهلية وشيوعيها:

١

لم يمُعن القدماء من المسلمين – فيا وصل إلينا من كتبهم – بدراسة مناحى الحياة الجاهلية دراسة مفصلة ، تتناول أجزاءها ودقائقها في كتب أو رسائل مفردة ، يحتص كل كتاب بمنحى من مناحى تلك الحياة المتشعبة . ولا يتعني ذلك أن هؤلاء القدامى قد أغفلوا الجاهلية إغفالا ، بل لا يكاد كتاب عربى قديم يخلو من ذكر الجاهلية وحياة أهلها – ولكن الحديث عن هذه الجاهلية لم يكن يُقصد لذاته ، فتسبر أغوار ، و يُلمَ شتاته ، وإنما كان يُقصد لغيره من موضوعات العصور الإسلامية التي كانوا يكتبون فيها ، فيستطردون للحديث عن الجاهلية : متمثلين مستشهدين ، أو مقابلين موازنين ، أو واعظين منذرين ،

<sup>(</sup>١) قال أبو بكر الصولى فى كتابه أدب الكتاب ص ٧٥ – ٥٥: « كره الكتاب الشكل والإعجام إلا فى المواضع الملتبسة من كتب العظماء إلى من دوبهم ، فإذا كانت الكتب بمن دوبهم إليهم ترك ذلك فى الملتبس وغيره، إجلالا لهم عن أن يتوهم علهم الشك وسوه الفهم ، وتنزيها لعلومهم وعلو معرفتهم عن تقييد الحروف » .

أو ممهدين بين يدى حديثهم الأصيل تمهيداً موجزاً يدخلون منه إلى الحديث عما يقصدون . فيكاد يكون حديثهم عن الجاهلية حديثاً عابراً منثوراً نثراً متباعداً في تضاعيف كتبهم وثنايا رسائلهم . ومن هنا كان لا بد للدارس المدقق ، الذي يبحث في العصر الجاهلي ، من أن يقرأ الكتاب العربي القديم قراءة متمعنة دقيقة ، يجرد و فيها جرداً كاملاً من عنوانه حيى ختامه ، لا يعنيه عن ذلك تبويب الكتاب، ولا هذه الفهارس الدقيقة الشاملة التي يضعها المحدثون للطبعات الحديثة من تلك الكتب القديمة .

وكان من أثر هذا الذى قدمنا أن أخبار حضارة الجاهلية جاءت فى هذه الكتب ناقصة شائبة ، ثم متناقضة متنافرة فى الكتاب الواحد للمؤلف الواحد . ولكن الصفة الغالبة والسمة الظاهرة التي لايكاد يشذ عبها كتاب قديم ، هى وصف تلك الجاهلية بأنها كانت قليلة الحظ من كل عمران ورق ، بعيدة عن كل مظهر من مظاهر الحضارة والمدنية ، وأن العرب كانوا أمة أمياً حاهلة لاحظ لها من علم أو معرفة أو كتابة .

ولتجهيل الجاهلية في الكتب العربية أمثلة عديدة أكثر من أن تُستقصى، وحسبنا منها بعضها الذي يشير إلى أمينهم وجهلهم بالكتابة:

قال الجاحظ (١): • وكل شيء للعرب فإنما هو بديهة وارتجال . . ثم لا يقيده (العربي)على نفسه ولا يدر رُسُه أحداً من ولده وكانوا أميين لا يكتبون. مع أن الجاحظ نفسه ، الذي ينكر على العرب معرفتهم بالكتابة، ويتعمم مع بوصف الأمية ، لا ينكر على أي جنس من الأجناس وأمة من الأمم ذلك ، فيقول (٢): • وليس في الأرض أمة بها طرق أولها مُسكة ، ولا جيل لهم قبض وبسط ، إلا ولهم خط . . . »

وابن سعد في طبقاته يسمني عدداً كبيراً من الرجال كانوا يكتبون في الجاهلية ،

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ٣ : ٢٨ .

<sup>(</sup>۲) الحيوان ۱ : ۷۱ .

ولكنه لا يكاد يذكر ذلك حتى يعقب عليه بقوله: وكانت الكتابة في العرب قليلة ع. وهو يقول ذلك في كل مرة يذكر فيها كاتباً في الجاهلية ، لا يكاد يُخلِ بلك مرة واحدة ، ذلك مع أننا جمعنا من كتابه وحده عدداً وافراً من الأخبار عن الكتابة في الجاهلية وأسماء الذين كانوا يكتبون.

ومن أمثلة ذلك أيضاً ما يردده بعضهم من أنه لم يكن أحد يكتب بالعربية حين جاء الإسلام إلا بضعة عشر نفراً (١).

وهذا عبد القادر البغدادى صاحب الخزانة يورد بيت الخطيئة (٢): سيرى أمام فإن الأكثرين حصا والأكرمين، إذا ما يُنسبون، أبا

ثم يقول: ومعنى الحصا: العدد، وإنما أطلق على العدد لأن العرب أميون لا يقرعون ولا يعرفون الحساب، إنما كانوا يعدون بالحصا، فأطلق الحصا على العدد!! » أفبعد هذا تجهيل؟ أو بعد هذا أمية وبدائية ؟ (٣).

وكان من أثر هذه المحاولة التي ترمى إلى تجهيل الجاهلية أن امند أثرها الم تجهيل الصحابة أنفسهم – رضى الله تعالى عهم – بالكتابة ، ونعهم بالأمية ، وما ذلك إلا مبالغة في وصم الجاهلية نفسها بهذا الجهل ، لأن هؤلاء الصحابة ، أو كثرتهم الكاثرة ، إنما نشأوا وتم تكونهم الثقافي الفكرى في الجاهلية . فقد قال عالم جليل هو ابن قتيبة حين تعرض في حديثه لساح الرسول الكريم لعبد الله ابن عمرو بتقييد الحديث ، قال ابن قتيبة (١): ولأنه (أي عبد الله بن عمرو) كان قارياً للكتب المتقدمة ، ويكتب بالسريانية والعربية ، وكان غيره من الصحابة

<sup>(</sup>١) أبن عبد ربه ، العقد ع : ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) الحزانة – سلفية ٣ : ٢٦٠ – ٢٦١ ، والبيت في ديوان الحطيئة : ٦

<sup>(</sup>٣) ومع ذلك فإن في هذا الكلام وجه حق لوأنه حدد ووضح ونص عل أن كلمة «أحصى» من أقدم الكلمات تاريخاً في اللغة العربية لأنها شاهدة عل أنها كانت تعيش في الزمن الأول البدائي الذي كان العرب فيه لا يعرفون الحساب وإنما يعدون بالحصى .

<sup>(</sup>٤) مختلف الحديث (ط. مصر) ١٣٢٦ ص : ٣٦٥ – ٣٦٦

أمين ، لا يكتب مهم إلا الواحد والاثنان ، وإذا كتب لم يتقن ولم أيصب المجمّى » .

ولا ريب أن هذا القول من ابن قتيبة افتئات على الحقيقة التاريخية ، وتعميم لا سند له من الحق . ولو قال ابن قتيبة إن بعض الصحابة كان أميًا لقبلنا هذا القول على سليماً لا ريب فيه ، أو لو قال إن أكثر الصحابة كان أميًا لقبلنا هذا القول على أنه تجوزٌ وتعميم لا يبعدان عن الحق كثيراً . أما أن يقول إن الصحابة كانوا « أميين لا يكتب منهم إلا الواحد أو الاثنان » ثم لا يلبث أن يستنكر عليهم أن يكون منهم كاتب واحد أو كاتبان فيستدرك بقوله « وإذا كتب لم يتقن ولم يصب التهجى » فللك هو الإسراف الذى ننكره . وكيف لا ننكره وكتب الطبقات والرجال تعدد من الصحابة عشرات بعد عشرات كلهم كاتب ضابط لما يكتب ؟ وقد نسى ابن قتيبة في سورة رغبته في تجهيل الجاهلية أن هؤلاء الصحابة الكاتبين إنما تعلم أكثرهم الكتابة في الإسلام — لا في الجاهلية ، وأن حيض الرسول الكريم المسلمين والصحابة على التعلم ، وأمر و يأهم بتعلم الكتابة في الأسلام . كانها أمور في غي عن الإفاضة في الشرح والاستشهاد .

ولا بد لنا من أن نستدرك قبل أن نمضى ، وننبه على أن القرآن الكريم قد وصف العرب فى جاهليهم بأنهم أميون ، وورد ذلك فى ثلاث آيات ؛ قال تعالى : ﴿ وَقُلْ لِللَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ وَالْأُمّيِّينَ أَ أَسْلَمْتُم ﴾ (آل عران: ٢٠)، وقال تعالى : ﴿ ذٰلك بِأَنَّهُمْ قالوا : لَيْسَ علَينَا فى الْأُمّيِّينَ سَبِيل ﴾ (آل عران: ٧٥) ؛ وقال تعالى : ﴿ هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِى الْأُمّيِّينَ رُسُولًا مِنهُمْ ﴾ (الجمعة ٢٠) .

غير أن هذا الوصف بالأمية لا يعنى – فى رأينا – الأمية الكتابية ولا العلمية ، وإنما يعنى الأمية الدينية ، أى أنهم لم يكن لهم قبل القرآن الكريم كتاب دينى ، ومن هنا كانوا أميين دينياً ، ولم يكونوا مثل و أهل الكتاب، من اليهود والنصارى ، الذين كان لهم التوراة والإنجيل .

ومن الأدلة التي نسوقها للاحتجاج لهذا الرأى أن القرآن الكريم قد وصف فريقاً من أهل الكتاب بالأميين ، وذلك في قوله تعالى :

﴿ وَمِنْهُمْ أُمَّيُونَ لا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلاَّ أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلا يَظُنُونَ . فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بَأَيْدِيهِمْ فَم يَقُولُونَ هذا من عِنْدِ اللهِ لَيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنا قَلِيلاً ، فويل لَهمْ مِمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِم وَوَيْلُ لَهُمْ مِمَّا يَكْسِبُون ﴾ ليشتر وابه به ٧٧ ) . فأمية هذا الفريق ليست أمية كتابية ، لأنه قد أخبر أنهم كانوا يكتبون بأيديهم ، وإنما هي أمية دينية أي جهل بالدين وإنكار له وعلم تصديق ، ومن أجل هذا فسر ابن عباس هاتين الآيتين فيا رواه ابن جرير الطبرى بإسناده إليه (١١) ، قال : وصهم أميون ؛ قال : الأميون قوم لم يصدقوا وسولا أرسله الله ، ولا كتاباً أنزله الله ، فكتبوا كتاباً بأيديهم ، ثم قالوا لقوم سفالة جهال : هذا من عند الله . وقال : قد أخبر أنهم يكتبون بأيديهم ، ثم سماهم أميين ، بلحودهم كتب الله ورسله » .

وأما قوله صلى الله عليه وسلم: وإنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب ٥. فلا ينقض ما قد منا من رأى ، وذلك لأنه قال ذلك فى حديث الصيام عن رؤية الهلال ، وفى الحديث بقية ، وهو كاملاً : وإنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب، الهلال ، وفى الحديث بقية ، وهو كاملاً : وإنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب، الشهر هكذا وهكذا ٥.

<sup>(</sup>۱) تفسیر الطبری ، تحقیق محمود محمد شاکر ۲ : ۲۰۸ – ۲۰۹ ؛ وانظر کتاب ، «المرأة في الشمر الحاهلي » للدکتور أحمد محمد الحوفي ، ص ۳۳۳ – ۳۳۴ .

فهذا الحديث - أولا - لا يعنى إلا ضرباً خاصًا من الكتابة والحساب ، هو حساب سير النجوم ، وتقييد ذلك بالكتابة لمعرفة مطلع الشهر ، فقد أخبر أن هذا الضرب من العلم المدون المسجل القائم على الحساب والتقويم لم يكن للعرب عهد به ، ومن هنا على الحكم بالصوم وغيره بالرؤية لرفع الحرج عهم فى معاناة حساب التسيير .

وهذا الحديث - ثانياً - لا يعنى ننى الكتابة والحساب نفياً عامًا شاملاً، وذلك لأن عرب الجاهلية قد كانوا يكتبون ويحسبون ، وإنما هو ننى لأن تكون الكتابة وأن يكون الحساب نظاماً عامًا متبعاً فى كل الشئون كما كان ذلك عند بعض الأمم الأخرى ذات التقاويم الفلكية .

ومن أجل هذا رأينا أن الحديث لا ينقض ما قد منا من أمر معرفة العرب بالكتابة بعد أن أقمنا عليها من الشواهد والأدلة ما أقمنا .

۲

لقد فرغنا منذ قليل من الإشارة إلى أن عرب الجاهلية قد عرفوا الكتابة العربية بهذا الحط الذي عرفه الصحابة ، رضوان الله عليهم ، في صدر الإسلام ، وأن معرفة الجاهليين بهذه الكتابة قد امتدت ، في الجاهلية ، ثلاثة قرون على أقل تقدير ، وأن ذلك ثبت بالبرهان القاطع ، والدليل المادي الملموس الذي لا سبيل إلى دفعه . وسنفصل القول هنا ، وفيا سيتلو من صفحات ، في معرفة الجاهلية بالكتابة — تفصيلا يدعم ما أظهرته لنا النقوش الجاهلية ويزيد جوانب الأمر جلاء ووضوحا (1).

<sup>(</sup>١) من خير ما كتب في هذا الموضوع الفصل الذي عقده الدكتور أحمد محمد الحوفي في كتابه برالمرأة في الشعر الحاهلي بر من ص : ٣٢٧ – ٣٣٠ .

وفحب أن نبلاً حديثنا بإيراد نص "لابن فارس ، مشرق العبارة ، ناصع الحجة ، هو خير ما قرأناه في هذا الموضوع . قال ابن فارس بعد أن عرض للكر بعض الأعراب بمن كان لا يحسن الكتابة (١١): و . . . فأما منحكي عنه من الأعراب الذين لم يعرفوا الهمز والجر والكاف والدال ، فإنا لم نزم أن العرب في كلها ، مدراً ووبراً ، قد عرفوا الكتابة كلها والحروف أجمعها . وما العرب في قديم الزمان إلا كنحن اليوم : فا كل يعرف الكتابة والحط والقراءة ، وأبوحية (النم يترق الذي لم يعرف الكاف) كان أمس، وقد كان قبله بالزمن الأطول من يعرف الكتابة ويخط ويقرأ ، وكان في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كاتبون . أفيكون جهل أبي حية بالكتابة حربة على هؤلاء الأثمة ؟ والذي نقوله في الحروف هو قولنا في الإعراب والعروض . والدليل على صحة هذا وأن القوم قد تداولوا الإعراب أنا نستقرئ قصيدة الحطيئة التي أولها :

## شَاقَتْكَ أَظْمَانُ لِلَيْ لَي دُوْنَ ناظرةٍ بَواكِرْ

فنجد قوافيها كلها عند الترنم والإعراب تجىء مرفوعة ، ولولا علم الحطيثة بذلك لأشبه أن يختلف إعرابها لأن تساويها فى حركة واحدة ــ اتفاقاً من غير قصد ــ لا يكاد يكون .

فإن قال قائل: فقد تواترت الروايات بأن أبا الأسود أول من وضع العربية، وأن الحليل أول من تكلم في العروض، قيل له: نحن لا ننكر ذلك، بل نقول إن هذين العلمين قد كانا قديماً، وأتت عليه الأيام، وقلاً في أيدى الناس، ثم جددهما هذان الإمامان، وقد تقدم دليلنا في معنى الإعراب. وأما العروض فن الدليل على أنه كان متعارفاً معلوماً اتفاق أهل العلم على أن المشركين لما سمعوا

 <sup>(</sup>١) الصاحبي : ٨ - ١١ .

القرآن قالوا \_ أو من قال مهم \_ : إنه شعر . فقال الوليد بن المغيرة منكراً عليهم : لقد عرضت ما يقرؤه محمد على أقراء الشعر : هزجه ورجزه وكذا وكذا وكذا فلم أره يشبه شيئاً من ذلك . أفيقول الوليد هذا وهو لا يعرف بحور الشعر ؟ . . . .

ومن الدليل على عرفان القدماء من الصحابة وغيرهم بالعربية كتابتهم المصحف على الذى يعلله النحويون فى ذوات الواو والياء والهمز والمد والقصر . فكتبوا ذوات الياء بالياء ، وذوات الواو بالواو ، ولم يصوروا الهمزة إذا كان ما قبلها ساكناً فى مثل " الحبء " و " الدفء " و " الملء " فصار ذلك كله حجة ، وحمى كره من العلماء ترك اتباع المصحف من كره ه .

فابن فارس يذهب إذن إلى تقرير معرفة بعض العرب فى الجاهلية وصلو الإسلام بالكتابة معرفة "دقيقة ، ثم يذهب إلى أبعد من هذا حين يقرر معرفهم بعلوم اللغة وقواعدها وعروضها ؛ ويرد على من يذهب إلى استحداث هذه العلوم بعد الإسلام بدهر — ردا يغنينا عن أن نتصدى نحن له . ومع أن ابن فارس بعد الإسلام بدهر هذا بقوله : و فإنا لم نزعم أن العرب كلها : مدراً ووبراً ، قد عرفوا الكتابة كلها والحروف أجمعها ، وما العرب فى قديم الزمان إلا كنحن اليوم: فا كل يعرف الكتابة والحط والقراءه . . . » ، نقول : مع أن ابن فارس قيد كلامه وحصر معرفة العرب بهذه العلوم فى أهل المدر والبيئات المتحضرة ، إلا أننا ، فضلا عن ذلك ، نستبعد أن يكون العرب ، حى أهل المدر مهم ، قد عرفوا النحو والعروض من حيث هما علمان لهما مصطلحات وقواعد ، بالمعى الذي عرفه المسلمون بعد ذلك . والأرجع أن ابن فارس يقصد أن العرب كانوا يعرفون من أمر النحو ومن أمر العروض وعيوب القافية ما يستطيعون به أن يميز وا الصحيح من أخطأ ، وما أصبح بعد ذلك أساساً لعلمى النحو والعروض . فإن كان ابن فارس يعيى هذا الذي قدمناه ، فإننا نحب أن نضيف إلى ما أورد أمثلة أخرى تسند أمثلته وتقويها .

فن أمثلة ما ذكره عن معرفة الجاهليين بالعروض ما أورده ابن سعد والزعشرى في حديث إسلام أبي ذر الغفاري (١١) ، وذلك قول أبي ذر : و قال لي أخي أنيس: إن لي حاجة محكة . فانطلق ، فراث ، فقلت : ما حبسك ؟ قال : لقيت رجلاً على دينك يزعم أن الله أرسله . قلت : فما يقول الناس ؟ قال : يقولون : ساحر كاهن شاعر . وكان أنيس أحد الشعراء فقال : والله لقد وضعت قوله على أقراء الشعر فلا يلتم على لسان أحد . . »

ومثل ثان لمعرفتهم بالعروض وعيوب القافية ، ما ذكره أبو عبيدة قال (٢): «حدثى أبو عمرو بن العلاء قال : فحلان من الشعراء كانا يقويان : النابغة وبشر بن أبى خازم: فأما النابغة فدخل يثرب فغنتى بشعره ، ففطن فلم يعد إلى إقواء . وأما بشر فقال له سوادة أخوه : إنك تقوى . فقال له : وما الإقواء ؟ . وفي رواية أخرى « فقال له أخوه سمير : أكفأت وأسأت . فقال : وما ذاك ؟ » .

فقد كان القوم إذن يعرفون الإكفاء والإقواء ، وإن جهله أحدهم أو بعضهم فاحتاج إلى من يذكره به ويعرِّفه إياه .

ومثل ثالث: تلك القصة التي جرت بين النابغة الذبياني وحسان بن ثابت (٣) ولا يعنينا منها إلا قول النابغة لحسان حين أنشده قصيدته التي فيها:

لَنا الجَفَناتُ الغُرُّ يَلْمَعْنَ فِي الضَّحَى وَأَسْيَافُنا يَقْطُرن مِن نَجْدَة دَمَّا

قال النابغة: « أقللت جفائك وأسيافك ! » وذلك لأن « أسيافاً » جمع لأدنى العدد ، والكثير « جفان » . العدد ، والكثير « جفان » . فهل كان النابغة يعرف جموع القلة وجموع الكثرة ؟ لست أدرى لم ننكر عليه ذلك بالمعنى الذى أوضحناه ، إلا أن يكون إنكارنا ضرباً من ضروب « تجهيل الجاهلية » الذى أسلفنا الإشارة إليه .

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبير ١/٤: ١٦١ – ١٦٢ ، والفائق ١ : ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) المرزباني ، الموشّع : ٥٩ .

<sup>(</sup>٣) الموشع : ٦٠ .

فإذا كان القوم ، أو بعض القوم ، يعرفون الكتابة وبعض ضروب المعرفة الأخرى فأين تراهم تعلموها ؟ أتناقلوها تناقلا شفهياً عابراً من غير أن يقصدوا إلى تعلمها قصداً ، ومن غير أن يعمدوا إلى معرفها عمداً ؟ أم أخذوها عن معلمين كانوا منقطعين إلى تعليمها في أماكن خاصة أعيدات لتلقي هذه الضروب من المعرفة ؟

أما وجود المعلمين في الجاهلية فأمر ثابت منصوص عليه في وضوح لا يقبل الشك ، فقد عقدت بعض المصادر العربية فصلا خاصا أثبتت فيه جريدة بأسماء المعلمين في الجاهلية والإسلام (١١) . فن هؤلاء المعلمين في الجاهلية : عرو ابن زُرارة، وكان يسمى كذلك الكاتب؛ وغيلان بن سلمة بن معتب، جاهلي أسلم يوم الطائف ، — والطائف هي التي أخرجت ، بعد غيلان ، يوسف بن الحكم الثقني ، وابنه الحجاج بن يوسف المعلمين فيها ، وشهرة الطائف ، وقبيلة ثقيف خاصة ، بالكتابة وإتقانها منذ الجاهلية ، دعت عمر بن الحطاب إلى أن يجعل كتبة المصحف من قريش وثقيف، ودعت عثمان بن عفان إلى أن يقول : و اجعلوا الممثلي من هذيل والكاتب من ثقيف ه. بل إن هذه المصادر يقول : و اجعلوا الممثلي من هذيل والكاتب من ثقيف ه. بل إن هذه المصادر لتذكر أن بشر بن عبد الملك السكوني لم يمنعه شرفه ، ولا كونه أخا أكيدر صاحب دومة الجندل ، من أن يكون معلماً في الجاهلية .

وأما تعلم الكتابة فى مدارس خاصة بهذا الغرض فأمر لا يقل عن سابقه يقيناً وثباتاً ، فقد ذكر ابن سعد والطبرى (٢) أن جفينة – وكان نصرانياً من أهل الحيرة ظاراً لسعد بن أبى وقاص – أقدمه للصلح الذى بينه وبيهم ، وليعلم بالمدينة الكتابة .

وذكر البلافرى نقلا عن الواقدى أنه (٣) : • كان الكتاب في الأوس

<sup>(</sup>١) ابن حبيب ، المحبر : ٤٧٥ ؛ وابن رسته ، الأعلاق النفيسة : ٢١٦ .

 <sup>(</sup> ۲ ) الطبقات ۱/۳ : ۲۵۸ ، وتاریخ الطبری (مصر ) ٥ : ۲۱ .

<sup>(</sup>٣) فتوح البلدان (مصر) : ٤٧٩ .

والخزرج قليلاً ، وكان بعض اليهود قد علم كتاب العربية ، وكان يعلمه الصبيان بالمدينة في الزمن الأول ، فجاء الإسلام وفي الأوس والخزرج عدة يكتبون ، .

وذكر الطبرى أنه (۱) وحين نزل خالد بن الوليد الأنبار رآهم يكتبون العربية ويتعلمونها ، وقال ياقوت (۲) : إن خالد بن الوليد لما خرج إلى عين تمر وجدوا في كنيسة صبياناً يتعلمون الكتابة في قرية من قرى عين التمر يقال لها النُّقيَسْرة ، وكان فيهم حُمران مولى عَمان بن عفان رضى الله عنه .

وقال أمية بن أبي الصلت يمدح بني إياد (٢):

قَوْمٌ لَهُمْ سَاحَةُ العراق إذا سَارُوا جَمِيعًا والقِطُّ والقلُّمُ

وذكروا كذلك أن عدى بن زيد العبادي حين نما « وأيفع طرحه أبوه في الكُنتَّاب »(١) حتى حذق العربية .

وكما كانت الكتابة في الجاهلية تُدرَّس وتُعلَّم في الكُتَّاب، كانت للعلم عالس تعقد فَتُتُدارس فيها الأخبار والأشعار والأنساب. قال ابن عباس رضي الله عنه (٥): • كانت قريش تألف منزل أبي بكر رضى الله تعالى عنه لحصلتين: العلم والطعام، فلما أسلم عامة من كان مُجالسه ».

وكان فى الجاهلية من ينصب نفسه لتعليم الأخبار وقصص التاريخ ، فيقصده من يقصده يستمليها ويكتبها ، وقد أنبأنا النبأ اليقين بذلك كتاب الله ، قال تعالى (٦):

﴿ وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ اكْتَنَّبُهَا فَهِي تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ .

<sup>(</sup>١) تاريخ ۽ ٢٠:

<sup>(</sup>٢) معجم البلدان (نقيرة).

<sup>(</sup>٣) ابن ٰهشام ، السيرة ١ : ٤٨ .

<sup>(</sup>٤) الأغان ٢ : ١٠١ .

<sup>(</sup>٥) الحاحظ ، البيان والتبيين ٤ : ٧٦

<sup>(</sup>٦) سورة الفرقان : ه .

وذهب المفسرون والمؤرخون إلى أن هذه الآية نزلت فى بعض من كان يقول ذلك ، مثل: النضر بن الحارث ، الذى و كان إذا جلس رسول الله صلى الله عليه وسلم مجلساً فدعا فيه إلى الله تعالى ، وتلا فيه القرآن ، وحذار فيه قريشاً ما أصاب الأم الحالية - خلفه فى مجلسه إذا قام ، فحدثهم عن رسم السنديد ، وعن اسفنديار ، وملوك فارس ، ثم يقول: والله ما محمد بأحسن حديثاً منى ، وما حديثه إلا أساطير الأولين ، اكتبها كما اكتبتها ه (١) .

فقد كان إذن فى الجاهلية معلمون يعلمون القراءة والكتابة وضروباً من العلم، منها: أخبار الأولين وقصص التاريخ ؛ وقامت فى البيئات الجاهلية المتحضرة مثل: مكة والمدينة والطائف والحيرة والأنبار وغيرها - مدارس يتعلم فيها الصبيان الكتابة العربية.

٣

ولشيوع الكتابة في الجاهلية أمثلة أخر كثيرة ، لعل من أنصعها بياناً ماأورده الجهشياري (٢) ، وابن عبد ربه (٣) ، والمسعودي (١) ، من ذكر أسماء الذين كتبوا لرسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ فقد جعلوهم مراتب ، وقد روهم منازل : فكتاب يكتبون بين يديه صلى الله عليه وسلم فيا يعرض من أموره وحوائجه، وآخرون يكتبون بين الناس المداينات وسائر العقود والمعاملات ، وآخرون يكتبون أموال الصدقات، وكاتب يكتب خيرص الحجاز (٥) ، وآخر يكتب مغانم وسول

<sup>(</sup>١) ابن هشام ، السيرة ١ : ٣٨٣ – ٣٨٠ .

<sup>(</sup>٢) كتاب الوزراء والكتاب : ١٢ – ١٤ .

<sup>(</sup>٣) العقد ٤ : ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٤) التنبيه والإشراف : ٢٤٥ – ٢٤٦ .

<sup>(</sup>ه) الحرص (بفتح الجاء): حزر ما على النخل من الرطب تمراً (أى تقديره) ؛ وكم خرص أرضك (بكسر الحاء) ، أى : ما خرص فيها فالمصدر بالفتح ، والاسم بالكسر .

الله صلى الله عليه وسلم، وثالث يكتب إلى الملوك ويجيب رسائلهم ويترجم بالفارسية والرومية والقبطية والحبشية ، وكتاب آخرون يكتبون الوحى . ثم يعقب المسعودى بعد أن ينتهى من ذكر أسماء هؤلاء الكتاب واختصاصهم بقوله : و و إنما ذكرفا من أسماء كُتّابه صلى الله عليه وسلم من ثبت على كتابته، واتصلت أيامه فيها، وطالت مدته ، وصحت الرواية على ذلك من أمره ، دون من كتب الكتاب والكتابين والثلاثة إذ كان لا يستحق بذلك أن يُسمتى كاتبا ويضاف إلى جملة كتّابه » .

فأى شيوع نرجوه للكتابة أكثر من أن يبلغ الكاتبون من الكثرة متزلة تجعلهم يتخصصون في أنواع ما يكتبون ، يستقل كل فرد مهم أو كل جماعة بضرب واحد ؟ وما أكثر هؤلاء الكتاب الذين يورد المسعودى ماشاء من أسمائهم ثم يقول إنه أغفل تسمية الذين كتبوا الكتاب الواحد والكتابين والثلاثة إذ كانوا لايستحقون بذلك أن يُستَمَّوا كتاباً!! إن هذه الكثرة في عدد الكاتبين هي التي دعت عمر بن الحطاب إلى أن يقول (١): ولا يُعليناً في مصاحفنا إلا غلمان قريش وثقيف ، ودعت كذلك عثمان بن عفان إلى أن يقول : و اجعلوا المملى من مد يمل والكاتب من تقيف » . إذ لو كانت الكتابة قليلة بين العرب لقبل عمر وعثمان من أى كاتب أن يكتب ، فحسبهما أن يعثرا على كاتب ، ولماكان عمر وعثمان من أى كاتب أن يكتب ، فحسبهما أن يعثرا على كاتب ، ولماكان عمر وعثمان من أله للانتقاء والاختيار .

وعلى ضوء ما قدمنا نستطيع أن نفهم فداء الأسرى فى بدر حين أذن الرسول صلى الله عليه وسلم لمن كان كاتباً من الأسرى أن يفدى نفسه بتعليم عشرة من صبيان المسلمين الكتابة والقراءة (٢). إذ لاريب أن هذا الإذن لم يكن منصباً على حالة فردية ، وإنما يدل على أن هؤلاء الكاتبين من الأسرى كانوا جماعات.

ثم ما قيمة هذه الكتب التي كان يكتبها رسول الله صلى الله عليه وسلم للأفراد

<sup>(</sup>۱) ابن فارس ، الصاحبي : ۲۸

<sup>(</sup> ۲ ) ابن سعد ، الطبقات ۲/۲ : ۱8

والقبائل يؤمنهم فيها \_ إذا لم يكن القوم يعرفون القراءة حتى يتم للمُؤمَن هدفُه من بلوغ الأمن عند من يتعرض له (١١) .

وكانت الكتابة في الجاهلية شرطاً لا بد منه للعربي ليكون ذا مكانة في قومه . فقد كان من يحسن العوم والرمي والكتابة يُسمتَّى كاملاً (٢) ؛ وقد زاد بعضهم أن الكامل لابد أن يكون – مع معرفته العوم والرماية والكتابة – شاعراً شجاعاً (٣). وهذه الحصال ، متفرقة " ، كثيرة " شائعة " بين القوم آنذاك ، وإن كانت ، عتمعة " ، أقل من ذلك شيوعاً وكثرة . فكم كان في العرب آنذاك من شاعر ! وكم كان فيهم من شجاع ! وكم كان فيهم من رام ! وكم كان فيهم ممن يعرف العوم ؛ فليم تكون الكتابة وحدها – من بين هذه الحصال كلها – عزيزة " فادرة ؟ ولم لا نقول – كما قلنا في الحصال الأخرى – : وكم كان في العرب آنذاك من كاتب ! ثم إذا كانت الكتابة شرطاً لا بد منه ليكون المرء من الكتملة ، فلم كا يكون الساعون إلى الكمال كثيرين ؟

٤

ولم يكن العربى يكتنى بمعرفة الكتابة العربية وحدها ، بل لقد تجاوز - فيا يبدو - هذه المرحلة الأولى من تعلم الكتابة ، واضطرته أحوال معاشية تجارية ، وأخرى فكرية ثقافية ، إلى أن يتعلم كتابة اللغات الأخرى . فقد مز بنا أن عدى ابن زيد العبادي تعلم في الكتاب الحط العربي ثم الحط الفارسي « فصار أفصح

<sup>(</sup>۱) انظر مثلا كتابه صلى الله عليه وسلم لبنى زهير بن أقيش فى ابن سعد ۲/۱ : ۳۰ ، وكتابه إلى ماعز البكائي في ابن سعد ۷ : ۳۱

<sup>(</sup>۲) ابن سعد ۲/۳ : ۱۴۸ ، ۱۶۲ ، ۱۶۸ وغیرها .

<sup>(</sup>٣) أبو الفرج الأصفهاني ، الأغاني ( ط . دار الكتب ) ٣ : ٢٥

الناس وأكتبهم بالعربية والفارسية ، ثم انتقل إلى بلاد فارس فأصبح كاتباً بالعربية ومترجماً في ديوان كسرى ه(١١). وكذلك كان القيط بن يعمر الإيادي كاتبا بالعربية ويحسن الفارسية ، فكان من أجل ذلك مترجماً في ديوان كسرى . وكان ورقة بن نوفل « يكتب الكتاب العبراني فيكتب بالعبرانية من الإنجيل ما شاء أن يكتب »(٢) . وكان عبد الله بن عمرو بن العاص كثير العناية بكتب أهل الكتاب (٣) ، وكان يقرأ بالسريانية (١) . وزيد بن ثابت تعلُّم على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم الكتابة العبرانية (٥) والسريانية (١) والفارسية والرومية والقبطية والحبشية ، تعلم ذلك بالمدينة من أهل هذه الألسن (٧). ويبدو أن كتب أهل الكتاب ، سواء أكانت مترجمة إلى العربية أم مكتوبة بغيرها من اللغات ، كانت تلقى من العناية لدى بعض العرب ما يحملهم على مدارسها ؛ ومن أوضح الأمثلة على ذلك ما ذكره خالد بن عُرْفُطة قال(١٨): كنت جالساً عندعمر، إذ أتي برجل من عبد القيس ، سكنه بالسوس ، فقال له عمر : أنت فلان بن فلان العبدى ؟ قال : نعم . قال : وأنت النازل بالسوس ؟ قال : نعم . فضر به بقناة معه . فقال الرجل : ما لي يا أمير المؤمنين ؟ فقال له عمر : اجلس . فجلس ، فقرأ عليه « بسم الله الرحمن الرحيم ، الرّ ، تلك آيات الكتاب المبين ، إنا أنزلناه قرآنا عربيًّا لعلكم تعقلون ، نحن نقص عليك أحسن القصص» إلى « لمن الغافلين». فقرأها عليه ثلاثًا ، وضربه ثلاثًا . فقال له الرجل : ما لي يا أمير المؤمنين ؟ فقال: أنت الذي نسخت كتاب دانيال ؟ قال : مرنى بأمرك أتبعه . قال : انطلق

<sup>(</sup>١) الأغانى ٢ : ١٠١ – ١٠٠ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٣ : ١٢٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن حجر ، فتح البارى ١ : ١٨٤ ؛ وأبو نعيم ، حلية الأولياء ١ : ٢٨٥ .

<sup>(</sup> ٤ ) ابن سعد : الطبقات ٢/٤ : ١١ ؛ وابن قتيبة ، المعارف : ١٢٥ .

<sup>(</sup> ه ) البلاذري ، فتوح البلدان : ٧٩ .

<sup>(</sup>٦) السجستاني ، كتاب المصاحف : ٣ .

<sup>(</sup>٧) المسعودي ، التنبيه والإشراف : ٢٤٦ .

<sup>(</sup> ٨ ) الخطيب البغدادي ، تقييد العلم : ١٥ .

فاعه بالحميم والصوف الأبيض ، ثم لا تقرأه ولا تقريه أحداً من الناس – فلئن بلغنى عنك أنك قرأته أو أقرأته أحداً من الناس لأنهكنتك عقوبة (١٠). ثم قال له : اجلس . فجلس بين يديه ، فقال : انطلقت أنا فانتسخت كتاباً من أهل الكتاب ، ثم جنت به فى أديم ، فقال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم : ما هذا فى يدك يا عمر ؟ قال : قلت : يا رسول الله كتاب انتسخته لنزداد به علماً إلى علمنا . فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى احمرت وجنتاه . . .

وكما كان بعض العرب يعرفون اللغات الأخرى ويكتبونها فقد كان بين الأقوام الأخرى من يعرف العربية ويكتبها ، فقد كان بعض اليهود فى المدينة يعرف الكتابة العربية (٢) ، وكان فى مصر من يكتب العربية كذلك (٣) ، كما كان فى بلاط كسرى كتاب ومترجون يكتبون العربية ويترجون منها إلى غيرها من اللغات ، ومن تلك اللغات إلى العربية .

ولم يكن الرجال وحدهم هم الكاتبين القارثين ، وإنما كان بعض النساء كذلك يكتبن (؟) ، ومنهن : الشفاء بنت عبد الله العدوية ، من رهط عمر بن الحطاب ، و وكانت الشفاء كاتبة في الجاهلية ، ؛ وهي التي علمت الكتابة حفصة بنت عمر زوج الرسول الكريم .

<sup>(</sup>١) النهك : المبالغة في المقوبة .

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة ، الممارف : ١٩٢ ؛ والبلاذرى ، فتوح البلدان : ٤٧٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن عبد آلحكم ، فتوح مصر وأحبارها : ٤٧ .

<sup>( )</sup> البلاذري ، فتوح البلدان : ۷۷ – ۷۷ .

وحقيق بنا ، ونحن نتحدث عن الكتابة فى الجاهلية وشيوعها ، ألا نغفل الإشارة إلى الآيات القرآنية والأحاديث النبوية التى ذكرت الكتابة . أما الآيات الكريمة التى تضمنت الإشارة إلى معرفة الجاهلية العربية بالكتابة معرفة واسعة عميقة ، فحسبنا أن نقتصر على ذكر ثلاث منها ، والحق أن قيمة هذه الآيات لا تقتصر على وضوح دلالها ، وإنما تتجاوز ذلك إلى قيمتها التاريخية إذ أنها وثيقة أولى لا سبيل إلى التشكيك فيها .

أما الآية الأولى فقد أشرنا إليها من قبل فى معرض حديثنا عن مجلس العلم فى الجاهلية ، إذ أنها تُبين عن أن بعض الجاهليين كانوا يدو نون الأخبار والقصص والتاريخ ، وأن هناك من كان يملى هذه الموضوعات فى مجالسه ، قال تعالى (١) :

﴿ وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ اكْتَنَّبَهَا ، فهي تُمْلَي عليه بُكْرَةً وأَصِيلاً ﴾.

والآية الثانية تُبين عن أن عرب الجاهلية كانوا يطالبون الرسول بآيات ومعجزات تقنعهم بنبوته ، ومن هذه الآيات والمعجزات ، أن ينزل عليهم كتاباً من السهاء يقرءونه ، قال تعالى (٢) :

﴿ وَقَالُوا لَن نُوَّمِنَ لَكَ حَتَى تَفْجُرَ لَنَا مِن الأَرْضِ يُنْبُوعاً ... أَو يكونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ زُخْرِفِ أَو تَرْقَى فِي السَّهاء ، ولِن نَوَّمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَى تَنَزَّلَ عَلَيْنَا كَتَ بَيْنًا لَهُ بَيْنًا لَا يَشْرًا رَسُولًا ﴾.

وفى الآية الثالثة يشير تعالى إلى أن هؤلاء العرب مكابرون ، وسيشكون في هذا الكتاب ولو نزل عليهم في صورة مادية يرونها ويلمسونها . قال تعالى(٢) :

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان ، آية : ه .

 <sup>(</sup>۲) سورة الإسراء ، آية ، ، ، ۹ – ۹۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنمام : آية : ٧ .

﴿ وَلُو نَزَّلْنَا عَلِيكَ كَتَاباً فِي قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الذينِ كَفَرُوا إِنْ هذا إِلا سِحْرٌ مُبِين ﴾ .

أما الأحاديث فكثيرة ، متضاربة في ظاهرها ، تناولها علماء الحديث والنقه بالبحث ، وسنعود إليها في مكان آخر حين نتحدث عن نشأة التدوين في الفصل التالى . وحسبنا الآن أن نشير إلى كتاب « تقييد العلم » للخطيب البغدادى ؛ فقد قسم المؤلف كتابه أقساماً ، عرض في أحدها الأحاديث الناهية عن الكتابة ، وعرض في قسم آخر الأحاديث المبيحة للكتابة الحاثة على تقييد العلم ، ثم خلص من هذا وذاك إلى ما يراه في هذا الموضوع فيقول (١١) : « فقد ثبت أن كراهة من كره الكتاب من الصدر الأول ، إنما هي لئلا يضاهي بكتاب الله تعالى غيره ، أو يُستنقل عن القرآن بسواه ، ونهيي عن الكتب القديمة أن تُتَخذ . لأنه لا يُعرف حقها من باطلها وصيحها من فاسدها ، مع أن القرآن كي منها ، وصار مهيمناً عليها . ونهيي عن كتب العلم في صدر الإسلام وجيد أنه لقلة الفقهاء وصار مهيمناً عليها . ونهي عن كتب العلم في صدر الإسلام وجيد أنه لقلة الفقهاء في ذلك الوقت ، والمميزين بين الوحي وغيره ، لأن أكثر الأعراب لم يكونوا فقهوا في الدين ، ولا جالسوا العلماء العارفين ، فلم يتؤمن أن يلحقوا ما يجدون من الصحف بالقرآن ، ويعتقدوا أن ما اشتملت عليه كلام الرمن » .

فالخطيب البغدادى إذن إنما يرجع سبب النهى عن الكتابة فى الحديث النبوى إلى «قلة الفقهاء فى ذلك الوقت » ، ولم يرجعها إلى قلة الكاتبين أو إلى أن العرب والصحابة كانوا أميين كما ذهب كثير من الذين يلقون الكلام إلقاء عاماً لاتحقيق فيه ولا تدقيق . بل إننا لتريد على ذلك فنرى أن هذه الأحاديث نفسها الناهية عن الكتابة إنما تدل على وجود الكتابة وشيوعها آنذاك شيوعاً جعل الرسول الكريم ينهاهم عن كتابة الحديث . ولولا ذاك لكان فى غنى عن هذا النهى .

<sup>(</sup>١) الخطيب البغدادي ، تقييد العلم : ٧٥

# لخ*صل لثاني* موصوعات الكتابة وأدواتها

موضوعات الكتابة في الجاهلية :

١

وصلنا — بعد الذي قدمنا من شواهد وأدلة — إلى مفصل من الأمر نطمئن عنده إلى أن الكتابة كانت شائعة عند عرب الجاهلية شيوعاً يكنى لأن يننى عنهم ما ألحقه بهم تاريخنا الأدبى من وصمة الجهل والأمية . ولعلنا فى غنى عن أن نقرر أننا — فى حكمنا هذا بشيوع الكتابة فى الجاهلية — لا نملك الوسيلة التى تحد د لنا مدى هذا الشيوع . ولعلى لا أجانف الحق إذا ذكرت أن التاريخ لم يحفظ لنا هذه الوسيلة عند سائر الأمم التى سبقت عرب الجاهلية أو عاصرتهم أو تلهم . فعلم الإحصاء علم حديث النشأة لم نعرفه إلا فى عصرنا الحديث ، وبغيره لا سبيل إلى القطع الجازم فى مدى شيوع الكتابة عند أية أمة من أمم الأرض (۱). وحكمنا على عرب الجاهلية لا يختلف عن حكمنا على الإغريق أو

<sup>(</sup>۱) لقد أدرك الباحثون في هذا الضرب من الموضوعات كثرة العقبات التي تعترض سبيلهم فيقول بول موثر و Paul Monroe في مقدمة كتابه Paul Monroe في مقدمة كتابه المناف التعليمي في المناف السير أن يحاول الإنسان أن يحصل على معلومات دقيقة عن النشاط التعليمي في المهود الماضية و بخاصة ما يتعلق بتفاصيل عن الحياة المدرسية ». وقد أورد الدكتور أحمد شلي هذا القول في كتابه « تاريخ التربية الإسلامية » (ط. دار الكشاف ١٩٥٤ ص : ١) ثم عقب عليه بقوله : « وقد لمست أن ما قرره بول موثرو عن صعوبة الحصول على هذه المادة في يتعلق بالتعليم في أوربا ، ينطبق تمام الانطباق على النظم التعليمية عند المسلمين ».

فإذا كانت هذه الصعوبة قائمة عند المسلمين بعد أن كثر العلم وشاعت الكتابة وانتشرَت المدارس، وإذا كانت كذلك قائمة عند الأوربيين، فا أحرى أن تكون قائمة عند دراستنا لهذا الموضوع في العصر الجاهل.

البابليين أو الفينيقيين أو المصريين القدماء في إبان حضارتهم. فهل كانت الكتابة شائعة عند الإغريق والفينيقيين والمصريين القدماء؟ أحسب أن نعم. وهل كان شيوعاً عاماً يشمل كل فرد في تلك الأمم؟ أو كان تعميمياً غالباً يشمل الكثرة الكاثرة مها؟ سؤال لا سبيل إلى القطع فيه ، ولكن المنطق المادى لتاريخ أدوات الكتابة وآلاتها بجعلنا نرجح أن الشيوع العام الشامل أو التعميمي الغالب عسير المنال في مثل تلك الأطوار التاريخية. بل ما لنا نبعد والأمثلة قريبة بين أيدينا ؟ فهل الكتابة شائعة الآن في البلاد العربية ؟ لا ريب أنها كذلك ، والمطبوعات والمنشورات والصحف ؛ فهل شيوعها عام شامل لكل فرد ، أو هو والمطبوعات والمنشورات والصحف ؛ فهل شيوعها عام شامل لكل فرد ، أو هو المطبوعات والمنشورات والصحف ؛ فهل شيوعها عام شامل لكل فرد ، أو هو المحمد الاحصاء الدقيق إلا أن المعروف أن شيوع الكتابة في البلاد العربية ، لعصرنا هذا، لايشمل الانسبة ضئيلة من قُطاًن هذه البلاد تتراوح بين عشرين وثلاثين لكل مائة . أما الثانون أو السبعون الباقون من كل مائة فا زالوا بعيدين عن أن لكل مائة . أما الثانون أو السبعون الباقون من كل مائة فا زالوا بعيدين عن أن تصل اليهم معرفة الكتابة . ومع أن هذه النسبة للكاتبين نسبة ضئيلة إلا أن عدهم — على قلتهم — يعد ون بالملايين .

فنحن إذن لا نقصد بشيوع الكتابة بين عرب الجاهلية أن كل عربى الناك كان كاتباً ، بل لا نقصد أن الكثرة الغالبة كانت كاتبة ، وإنما نقصد أن الكتابة كانت أمراً معروفاً مألوفاً شائعاً عند قومنا آنذاك ، كما كانت الأمية شائعة منتشرة ، وأن عدد الكاتبين كان كبيراً ، كما كان عدد الأميين كبيراً . أما تحديد العدد وتحديد النسبة فأمران لا سبيل لنا ولا لغيرنا إلى بيانهما .

بقى أمران يتم بهما هذا الفصل ، أولهما : استقراء الموضوعات التى كان عرب الجاهلية يكتبونها ، وثانيهما : الكشف عن أدوات الكتابة وآلانها آنذاك .

أما موضوعات الكتابة فى العصر الجاهلى فقد كانت — فيا يبدو لنا من استقرائنا — كثيرة متنوعة ، فقد كان القوم آنذاك يكتبون كثيراً من شؤون حياتهم وألواناً متعددة من الموضوعات التى يفرضها عليهم نشاطهم العملى أو العلمى أو الوجدانى . ومع اعترافنا بأن استقراءنا ناقص — بسبب إغفال المصادر العربية هذا اللون من النشاط العلمى فى الجاهلية — فقد وصلنا إلى أمور نراها جديرة بالذكر والتسجيل . وسنسردها هنا غير مراعين فى ترتيبنا لها تقديم الأهم على بالذكر والتسجيل . وسنسردها هنا غير مراعين فى ترتيبنا لها تقديم الأهم على المهم ، ولا الأكثر على الكثير ، لأن الحكم على أهمية هذه الموضوعات أو كثرتها حكم لا نملك الآن وسائله .

وأول هذه الموضوعات التي كانوا يدوّنونها: الكتب الدينية: - ونحن لا نشك في أن أهل الكتاب: اليهود والنصارى، كانت كتبهم مدوّنة بين أيديهم يتلونها، وأن هذه الكتب لم تكن نسخاً قليلة العدد موقوفة على الرهبان والأحبار وحدهم، وإنما كانت مصاحف كثيرة يتداولها أهل هاتين الديانتين، حتى إن المسلمين بعد فتح خيبر وجدوا مصاحف فيها التوراة فجمعوها ثم ردوها على اليهدد (۱).

وقد مر بنائل ورقة بن نوفل « كان يكتب الكتاب العبراني فيكتب بالعبرانية من الإنجيل ما شاء أن يكتب » (٢). ومع أن هذا النص يشير إلى أن التوراة والإنجيل كانا مكتوبين بالعبرية أو السريانية (٣) ، وأن بعض العرب كان يقرأهما بهذه اللغة فإنه — مع ذلك — لا ينو, أن هذين الكتابين كانا يكتبان بالعربية، وأن بعض العرب كان يقرأهما بهذه اللغة . فنحن نعلم أن قبائل عربية بالعربية، وأن بعض العرب كان يقرأهما بهذه اللغة . فنحن نعلم أن قبائل عربية

<sup>(</sup>١) المقريزى ، إمتاع الأسهاع : ٣٢٣

<sup>(</sup>٢) الأغاني (دار الكتب) ٣ : ١٢٠ .

<sup>(</sup>٣) يذكرُ الأب لويس شيخو عند حديثه عن كتابة ورقة بالعبرانية أن « عبرانية ذلك العهد هي الآرامية أو السريانية » ص : ١٥٧ .

كاملة كثيرة العدد كانت قد تهودت أو تنصرت (١). فهل كان هؤلاء العرب لا يقرأون كتبهم الدينية ؟ أو هل كانوا يقرأونها باللغة العبرية أو بغيرها من اللغات ؟ وهل من المعقول أن نفترض أن هؤلاء العرب كانوا ، حين يتهودون أو يتنصرون ، يشترط فيهم أن يتعلموا العبرية أو الآرامية ؟ الأقرب إلى المعقول أن نفترض أنهم كانوا يقرأون كتبهم الدينية مترجمة إلى لغتهم العربية . وليس هذا في الحق فرضاً أو استنتاجاً لا تدعمه النصوص ، وإنما هو نتيجة أملها علينا — مع سلامة المنطق — شواهد من الروايات :

فنى حديث سُويد بن الصامت أنه قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم : لعل الذى معك مثل الذى معى ! فقال : وما الذى معك ؟ قال سويد : مجلة لقمان (٢) \_ يريد كتاباً فيه حكمة لقمان (٣). فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : اعرضها على . فعرضها عليه ، فقال له : إن هذا لكلام صلى الله عليه أفضل من هذا ، قرآن أنزله الله تعالى ، هو هدى ونور (١٠) .

وقد مر بنا حدیث خالد بن عُرفُطة حین کان جالساً مع عمر بن الحطاب فاتی برجل من عبد القیس نسخ کتاب دانیال ، فضر به عمر وقال له : انطلق فامحه بالحمیم والصوف الأبیض ، ولا تقریه أحداً من الناس ، فلئن بلغی عنك أنك قرأته أو أقرأته أحداً من الناس لأنهكنك عقوبة . ثم قال عمر : انطلقت أنا فانتسخت كتاباً من أهل الكتاب ، ثم جئت به فى أدیم ، فقال لى رسول الله صلى الله علیه وسلم : ما هذا فى بدك یا عمر ؟ قلت : یا رسول الله كتاب

<sup>(</sup>١) ابن حزم . حمهرة أنساب العرب : ١٠٥ – ٤٥٨ .

<sup>(</sup>۲) الزمختىرى ، الفائق ۱ : ۲۰۹ .

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (جلل).

<sup>(</sup> ٤ ) ابن هشام، السيرة ٢ : ٦٨ .

انتسخته ، لنزداد به علماً إلى علمنا . فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى احرت وجنتاه (١١) .

وقال عمرو بن ميمون الأودى (۱): كنا جلوساً بالكوفة فجاء رجل ، ومعه كتاب ، فقلنا : ما هذا الكتاب ؟ قال : كتاب دانيال . فلولا أن الناس تحاجزوا عنه لقنتيل ، وقالوا : أكتاب سوى القرآن !

وقال عمر بن الحطاب للنبي صلى الله عليه وسلم (٢٠): إنا نسمع أحاديث من يهود تعجبنا ، أفترى أن نكتب بعضها ؟ فقال : أمُتَهَوَّكُون أَنْمَ كما تَهُوَّكُون أَنْمَ كما أَيْهُود والنصارى ؟

وقال مُرَة (1): بينها نحن عند عبد الله بن مسعود إذ جاء ابن قرة بكتاب قال : وجدته بالشام ، فأعجبني فجئتك به . فنظر فيه عبد الله ثم قال : إنما هلك من كان قبلكم باتباعهم الكتب ، وتركهم كتابهم . ثم دعا بطست فيه ماء فائه فيه ثم عاه. فقال مُرة (٥) : أما إنه لو كان من القرآن أو السنة لم يمحه ولكن كان من كتب أهل الكتاب .

يفهم من هذه الأخبار والأحاديث أن هذه الكتب كانت مكتوبة بالعربية لغة القوم ، وإلا فهل كان سويد بن الصامت يحمل معه مجلة لقمان وهي مكتوبة بغير العربية ؟ وهل قرأها على رسول الله بتلك اللغة وفهمها رسول الله ؟ ثم هل كان هذا الرجل العربي من عبد القيس قد نسخ كتاب دانيال من لغة غير عربية ؟ وهل نهاه عمر أن يقرأه وأن يقرثه أحداً من الناس بتلك اللغة غير العربية ؟ وهل كان ذلك شأن عمر حياً نسخ كتاباً من كتب أهل الكتاب فأغضب رسول الله ؟ ثم هذا الكتاب الذي جاء به ابن قرة من الشام « فنظر فيه » عبد الله بن

<sup>(</sup>١) تقييد العلم : ١٥ – ٥٢ .

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم: ٥٦ – ٥٧

<sup>(</sup>٣) الفائق ٣ : ٢١٨ ·

<sup>( ؛ )</sup> تقييد العلم : ٥٣ .

<sup>(</sup> ه ) سنن الدارمي ۱ : ۱۲۳ .

مسعود ثم محاه لأنه لم يكن من القرآن أو السنة وإنما كان من كتب أهل الكتاب ما أكتاب أو أترى عبد الله بن مسعود نظر فيه وعرف ذلك وهو مكتوب بغير العربية ؟ فلعل القوم كانوا يكتبون الكتب الدينية بالكتابة العربية كما كانوا يكتبونها بغير العربية .

ومن الشعر الجاهلي الذي يشير إلى معرفة عرب الجاهلية بهذه الكتب الدينية قول خُرْز بن لوذان (١١):

وكذاكَ لا خَيْرٌ ولا شَرَّ على أَحَدِ بدائم قد خطَّ ذلك في الزُّبُو رِ الأَوَّلِاتِ القدائم

ومنه قول امرىء القيس (٢):

أَتَتْ حِجَج بَعْدى عليها فأصبحت كَخطٍّ. زَبُورٍ في مَصاحفٍ رُهْبان

وقول السموءل يصف اليهود (٣):

وبقايا الأُسباطِ أسباطِ يعقو بَ دِراسِ التوراقِ والتابوت وقول النابغة يمدح الغساسنة النصارى ويذكر الإنجيل(١٤):

مجلَّتُهم ذاتُ الإله ودينُهم قويمٌ فما يَرجُون غيرَ العواقب

<sup>(</sup>١) لسان العرب (حتم) ، وانظر خزانة الأدب ٣ : ١١ حيث يذكر أن خزز بن لوذان السدوسي جاهل .

<sup>(</sup>۲) دیوانه ط . هندیة سنة ۱۹۰۶ ص : ۱۲۵ .

<sup>(</sup>٣) ديوانه (ط. شيخو) ص : ١٢

<sup>( ؛ )</sup> ديوانه ( خمسة دواوين سنة ١٢٩٣) ص: ٨، ويروى في عجز البيت : « خمير العواقب » برفع « خير » خبر « ما يرجون » .

ولعل الموضوع الثانى الذى كانوا يكتبونه ، حريصين على كتابته ماوسعهم الحرص ، هو هذه العهود والمواثيق والأحلاف التى يرتبطون بها فيا بينهم أفراداً وجماعات . قال الجاحظ (۱) : « كانوا يدعون فى الجاهلية من يكتب لمم ذكر الحلف والهدنة تعظيماً للأمر ، وتبعيداً من النسيان» . وقد ورد ذكر هذه العهود المكتوبة فى الشعر الجاهلى، قال الحارث بن حلزة اليشكرى فى شأن بكروتغلب (۲) :

واذكُرُوا حِلْفَ ذِى المَجازِ وما قُدَّمَ فيه ، العُهُودُ والكُفَلاءُ (٢) حَلْر الجَوْرِ والتَّعدِّى، وهل يَنْ قضُ ما فى المهارق الأَهْوَاءُ ؟ وذكر الجاحظ أنه و لا يقال للكتب : مَهارق ، حَى تكون كتب دين أو كتب عهود وبيثاق وأمان .

ومن الشعر الجاهلي الذي تذكر فيه هذه المهارق قول الأعشى (٤):

رَبِّي كَرِيمٌ لا يُكلِّر نِعْمَةً وإذا يُنَاشَد بالمَهارق أَنْشَدَا
وربُّه هذا إنما يعني به سيداً كريماً متفضلاً عليه - كما يتضع من البيت
السابق لهذا البيت - والمهارق هنا قد تعني الكتب الدينية ، فيصف هذا السيد
بالتدين وبأنه يلبي داعي الدين إلى صلة المحروم وإعطاء المحتاج ، وقد تعني
المهارق كتب العهود والأحلاف ، فيكون معني البيت أن هذا السيد الكريم
لا يخفر ذمته ولاينقض عهده ، وإنما يني بما عاهد عليه ، فإذا ما ذكره بهذه
العهود المكتوبة في المهارق بادر إلى المحافظة عليها والوفاء بها .

<sup>(</sup>۱) الحيوان ۱ : ۲۹ – ۷۰

<sup>(</sup>٢) شرح المعلقات التبريزى : ٢٦٨ - ٢٦٩ ، وقد شرح التبريزى البيتين بقوله : إن كانت أهواؤكم زينت لكم الغدر والحيانة بمد ما تحالفنا وتعاقدنا ، فكيف تصنعون بما هو فى الصحف مكتوب عليكم من العهود والمواثيق والبينات فيها علينا وعليكم ؟

<sup>(</sup>٣) الكفلاء : الرمائن.

<sup>(</sup> ٤ ) ديوانه : قصيدة : ٢٤، بيت : ١٣

ومن أوضع الشعر الجاهلي الذي يذكر هذا الضرب من تسجيل الأحلاف والعهود: قول درهم بن زيد الأوسى يُذكّر الحزرج ما بيهم من عهود مكتوبة على الصحف (١):

وإنَّ ما بيننا وبينكم حين يُقال: الأرحامُ والصَّحُفُ وَالصَّحُفُ وَالصَّحُفُ وَالصَّحُفُ وَالصَّحُفُ وَالصَّحُفُ

لما بدت غُدْوَةً جِبامُهُمُ حَنَّتْ إلينا الأَرحامُ والصَّحُفُ

يعنى بالصحف: العهود والمواثيق والأحلاف المسجلة فى الصحائف. ومن الأحلاف التى كتبت فى الجاهلية حلف خزاعة ، بين عبد المطلب ابن هاشم جد رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجال من خزاعة ، وكتب لهم الحلف أبوقيس بن عبد مناف بن زهرة ، وعلقوا الكتاب فى الكعبة (٣) ؛ وقد جاء خزاعة رسول الله يوم الحديبية بكتاب جده فقرأه عليه أبى بن كعب (٤).

وقد زعم أبوحنيفة الدينورى (٥) أن عمربن إبراهيم من ولد أبرهة بن الصباح ملك حير أرسل إلى الكرمانى نسخة حلف اليمن وربيعة الذى كان بيهم فى الحاهلية . ثم أورد نص هذا الحلف .

ومن أشهر هذه العهود والمواثيق : صحيفة قريش التى تعاقدوا فيها وعلى بنى هاشم وبنى المطلب على ألا ينكحوا إليهم ولا يتنكحوهم ، ولا يبيعوهم شيئاً ولا يبتاعوا منهم . فلما اجتمعوا لذلك كتبوه فى صحيفة ، ثم تعاهدوا وتواثقوا على ذلك ، ثم علقوا الصحيفة فى جوف الكعبة توكيداً على أنفسهم (١٦)» .

<sup>(</sup>١) ديوان حسان بن ثابت . مخطوط في مكتبة أحمد الثالث بإسطنبول ، رقم ٢٥٣٤ ، وميكرو فيلم في معهد المخطوطات ، ورقة : ٢٠ .

<sup>.</sup> ۱۹ ديوانه : ۱۹ .

<sup>(</sup> ٣ ) ديوان حسان – مخطوطة أحمد الثالث ، ورقة : ١٥ – ١٦ .

<sup>(</sup> ٤ ) محمد حيد الله ، الوثائق السياسية : ٥٠ وقد خرج هناك مصادره .

<sup>(</sup> ه ) الأخبار الطوال ( ط . السعادة ١٣٣٠ ه ) ص: ٣٣٦ .

<sup>(</sup>٦) ابن هشام ، السيرة ١ : ٣٧٥ – ٣٧٦ .

وكما كانوا يكتبون العهود والأحلاف بين الجماعات ، كانوا كذلك بكتبون العهود والمواثيق بين الأفراد . ومن أمثلة ذلك حديث عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه قال (١) : كاتبت أمية بن خلف كتاباً في أن يحفظني في صاغيتي بمكة وأحفظه في صاغيته بالمدينة (١) .

ويبدو أنهم كانوا يسجلون كل أمر عام ذى بال يتصل بمجموع الناس أو بجماعات منهم — إذا أرادوا لهذا الأمر توكيداً أو أرادوا أن يشهدوا عليه الملأ — ولا يقتصرون فى ذلك على الأحلاف والمواثيق. فن أمثلة هذه الأمور العامة التى كانوا يسجلونها ما قاله أبو جهل للعباس بن عبد المطلب حين شاعت فى مكة رؤيا أخته عاتكة بنت عبد المطلب ، قال (٣): ويا بنى عبد المطلب ، أما رضيتم أن يتنبأ رجالكم حتى تتنبأ نساؤكم! قد زعمت عاتكة فى رؤياها أنه قال (١): انفروا من ثلاث. فسنتربص بكم هذه الثلاث، فإن يك حقاً ما تقول فسيكون ، وإن تمض الثلاث ولم يكن من ذلك شىء ، نكتب عليكم كتاباً أنكم أكذب أهل بيت فى العرب ».

وعما يتصل بكتابة العهود والمواثيق والأحلاف كتابة كتب الأمان ، وربما كانت أقل من سابقها إذ أنها لا تصدر إلا في حالات لا تتكرر كثيراً. فن ذلك كتاب النعمان الذي أرسله إلى الحارث بن ظالم وهو في مكة يؤمنه (٥) ، فلما ذهب إليه الحارث ودخل عليه قال : أنعم صباحاً أبيت اللعن . قال النعمان: لا أنعم الله صباحك . فقال الحارث : هذا كتابك ! قال النعمان : كتابي والله ما أنكره أنا كتبته لك . . .

<sup>(</sup>۱) الزنخشري ، الفائق ۲ : ۲۲

<sup>(</sup> ٢ ) الصاغية : هم الذين يصنون إلى المره و يميلون إليه، أى : جماعته .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ، السيرة ٢ : ٢٥٩ - ٢٦٠ ؛ وانظر أيضاً ابن سعد ، الطبقات ٨ : ٣٠ ؛ والأغاف (دار الكتب) ؛ : ١٧٢ .

<sup>(</sup> ٤ ) القائل هنا راكب رأته ماتكة في نومها مقبلاً عل بمير له حي وقف بالأبطح .

<sup>( • )</sup> الأغان ١١ : ١٢٠ .

وموضوع ثالث لعله أكثر هذه الموضوعات اتساعاً ، وألصقها بحاجات المرء وحياته المعاشية ، هو الصكوك التي كان عرب الجاهلية يكتبون فيها حساب تجاربهم وحقوقهم على غيرهم . وأوضع ما ورد فى ذلك كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لثقيف، فقد جاء فيه (١١): « وما كان لهم من د ين فى رهن فيلغ أجله فإنه لواط منبراً من الله . وما كان من د ين فى رهن وراء عكاظ فإنه يقضى إلى عكاظ برأسه . وما كان لثقيف من د ين فى صفهم اليوم الذى أسلموا عليه فى الناس فإنه لهم » .

ومن أغرب ما جاء فى هذه الصكوك ما ذكره ابن النديم قال (٢): • وكان فى خزانة المأمون كتاب بخط عبد المطلب بن هاشم فى جلد أدم فيه : ذكر حق (٣) عبد المطلب بن هاشم من أهل مكة على فلان بن فلان الحميري من أهل وزل صنعا عليه ألف درهم فضة كيلا بالحديدة ، ومتى دعاه بها أجابه ، شهد الله والملكان . قال : وكان الحط شبه خط النساء . ه

ووجه الغرابة فى هذا النص أنه يوهم أن ابن النديم — أو الذى روى عنه ، إذ أن فى أول النص خرماً — رأى هذا الصك ، ولكن قوله بعد ذلك : على فلان ابن فلان الحميرى من غير ذكر للاسم ، يدعونا إلى الشك فى أنه رآه ، وإلى ترجيح أن غيره هو الذى رآه ثم نسى اسم المدين وهو يروى الحبر . ووجه ثان للغرابة أنه ينص فى أول الحبر أن الكتاب بخط عبد المطلب بن هاشم ، ولم يذكر فى الكتاب ما يدل على ذلك ، فكيف أتيح له أن يقطع بأنه بخطه ، وهل قوله في الكتاب ما يدل على ذلك ، فكيف أتيح له أن يقطع بأنه بخطه ، وهل قوله

<sup>(</sup>١) الدكتور محمد حميد الله ، مجموعة الوثائق السياسية : ١٦٠ وفيها مصادره .

<sup>.</sup> ۸ - ۷ : الفهرست ( ۲ )

<sup>(</sup>٣) وذكر حق ي معناه و صك الدين ي انظر مجالس ثعلب ١ : ٢٧ .

فى آخر الحبر: « وكان الحط شبه خط النساء » ناقض لقوله إنه بخط عبد المطلب؟ أو أنه يقصد إلى القول إن هذا الحط الذى هو خط عبد المطلب شبه خط النساء؟ فنحن إذن نضعت ذلك الحبر على هذا الوجه الذى ورد عليه ، وإن كنا مع ذلك لا نستطيع أن نقطع بنفيه ، لأننا نرى أن الحبر فى جوهره: وهو أن ثمة صكًا ما فيه حق لعبد المطلب على رجل حميرى — لا سبيل إلى الطعن فيه .

وقد كان كثير من القوم آنذاك تجاراً ، فكان من الطبيعي أن يكثر عندهم هذا الضرب من الكتابة يحفظون به حقوقهم أن تضيع ، حتى لقد كانت النساء التاجرات يلجأن إلى هذه الوسيلة ، شأنهن فى ذلك شأن الرجال . فقد روى أن عبد الله بن أبى ربيعة كان يبعث بعطر من اليمن إلى أمه أسماء بنت غريّة ، وهي أم أبى جهل – فكانت تبيعه إلى الأعطية ، فذهبت إليها الرّبيسيّع بنت مُعود فى نسوة من الأنصار ليشترين منها العطر ؛ قالت الربيع : فلما جعلت لى فى قواريرى ، ووزنت لى كما وزنت لصواحبى ، قالت : اكتبن لى عليكن حتى . فقلت : نعم ، اكتب لها على الربيع بنت معوذ . . . (۱)

وقد حفظ لنا الشعر الجاهلي ذكر هذا الضرب من الصحف التي يسجل فيها الدين ، قال عيلناء بن أرقم بن عوف من بني بكر بن واثل (٢) :

أَخَذْتُ لِدَيْنٍ مُطْمَثِنَّ صحيفةً وخالفت فيها كلَّمن جار أوظَلمْ

وقال أبو ذؤيب الهذلي يصف كاتباً من اليمن يكتب دينه على رجل آخر يُشنى عليه الناس بالوفاء(٣) :

## عرفتُ الديارَ كرَقْمِ الدُّوا قِ يَزْبُرُهُ الكاتبُ الحِميريُ

<sup>(</sup>١) الواقدى ، المغازى : ٦٥؛ وابن سعد ، الطبقات ٨ : ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) الأصمعيات (برلين ١٩٠٢) ص: ٦٣، وانظر امم الشاعر وبيتين من القصيدة في معجم المرزباني: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٣) ديوان الهذليين ١ : ٦٤.

بِرَقْم ووَشِي كما زَخْرِفَتْ بِيِيشَيها الْمُزْدَهَاةُ الْهَدِيُّ أَدَانَ وَأَنْبِالُهُ الْوَلِيُّ الْمُدَانَ الْمَلِيُّ الْوَلِيُّ الْوَلِيُّ الْمُدَانَ الْمَلِي الْوَلِيُّ الْوَلِيُّ الْمُدَانَ الْمُدَانَ الْمَلِيُّ الْوَلِيُّ الْمُدَانَ الْمَلِيُّ الْوَلِيُّ الْمُدَانَ الْمُدَانَ الْمُلِيَّ الْمُدَانَ الْمُدَانِ مَحِيًّ الْمُدَانَ الْمُدَانِ مَحِيً الْمُدَانَ الْمُدَانِ مَحِيًّ الْمُدَانَ الْمُدَانِ مَحِيًّ الْمُدَانَ الْمُدَانَ الْمُدَانِ مَحِيًّ الْمُدَانَ الْمُدَانِ الْمُدَانَ الْمُدَانِ مُعْمِلًا لَمِلْمُ الْمُدَانِ الْمُلْمُ الْمُدَانِ الْمُلْفِقَالَ الْمُدَانِ الْمُدِينَ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُ

وثمة ضرب آخر من الصكوك ، وهي التي يسجل فيها ما كان يقطعه الأمير أو السيد للمتعرض لنواله ، وكان هذا الصك يسمى : الوصر ، والإصر ، والأوصر ، والوصرة : أقطعه أرضاً وكتب له الوصر (١١) . قال عدى ابن زيد (٢١) :

فَأَيُّكُمْ لِم يَنَلْهُ عُرْفُ نائِلِهِ دَثْرًا سَواماً وفي الأرباف أوصارا

أى : أقطعكم وكتب لكم السجلات.

وذكر شاعر ، بعده ، هذا الضرب من الصكوك فقال ... يشير إلى فرسه: صدام، ويخاطب خاتمه (٣) :

وما اتخذت صِدامًا للمُكُوثِ بها ولا انْتَقَشْتُك إلا لِلْوَصرَّات

وهذا الضرب من الصكوك قد يسمى أيضاً القيط، وجمعها: قطوط. قال الأعشى (٤):

ولا المَلِكُ النُّعْمَانُ يومَ لَقِيتُهُ بِإِمَّتِهِ يُعْطِي القُطُوطَ وَيَأْفِقُ

أى : يدفع إلى الناس صكوكهم بما أقطعهم أو بما قسم لهم من جوائز . وقال المتلمس لما ألتى الصُحيفة المشهورة في نهر الحيرة (٥) :

<sup>(</sup>١) الزمخشرى ، أساس البلاغة (وصر) .

<sup>(</sup>٢) الزمخشرى ،الفائق ٣ : ١٦٦، والدثر : المال الكثير.

<sup>(</sup>٣) أساس البلاغة (وصر)، وصدام: اسم فرسه.

<sup>( ؛ )</sup> ديوانه ق : ٣٤ ، ب : ١٣ ، والإمة : النمية ؛ ويأفق : يطبع القطوط ( أى : مكوك الجوائز ) ويختمها .

<sup>( • )</sup> ابن السيد البطليوسي ، الاقتضاب في شرح أدب الكتاب : ٩٣ .

وَٱلْقَيْتِهَا بِالثُّنِّي مِن جَنْبِ كَافْرِ كَذَلْكُ ٱلْقِي كُلَّ قِطْ مُضَلِّلِ

وقد جاء ذكر القط أيضاً في التنزيل الحكيم ، قال تعالى :

﴿ وَقَالُوا : ربُّنا عَجُّلْ لَنا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ الحِسَابِ ﴾ (١).

٥

وضرب رابع أحسبه لا يقصر عن الضروب السابقة كثرة واتساعاً وخطراً ، وهو كتابة الرسائل بين الأفراد ، يحملونها أخبارهم ، ويضمنونها ما تتطلبه شؤون حياتهم . ومن يقرأ أخبار الجاهلية في كتب الأدب أو كتب التاريخ يعجب لكثرة رسائلهم آنذاك ، ويكد يلمس أن كتابة الرسائل في الجاهلية أمر مألوف ميسور شائع في شي الشئون . وسنكتني — توخياً للإيجاز — بذكر أمثلة قليلة ، ميسور شائع في شي الشئون . وسنكتني — توخياً للإيجاز — بذكر أمثلة قليلة ، مم لا نثبت نصوصها بل نشير إشارة مقتضبة إلى موضوعها .

فن رسائلهم الى كانوا يحملومها أخبارهم ماكتبه حنظلة بن أبي سفيان إلى أبيه — وكان أبو سفيان مع العباس بن عبد المطلب بنجران في الين — فكتب حنظلة إليه يخبره بقيام محمد بن عبد الله يدعو إلى الله (١).

ومنها كتاب حاطب بن أبى بلتعة إلى قريش يخبرهم بالذى أجمع عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم فى أمرهم ، وكان كتابه إلى ثلاثة نفر : صفوان بن أمية ، وسهيل بن عمرو ، وعركر مة بن أبى جهل ، يقول فيه : إن رسول الله قد أذن فى الناس بالغزو ، ولا أراه يريد غيركم ، وقد أحببت أن يكون لى عند كم يد بكتابى إليكم (٣) .

<sup>(</sup>۱) سورة « ص » آية : ١٦ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني (دار الكتب) ٢ : ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) المقريزي، إمتاع الأساع : ٣٦٢ .

ومنها رسالة الوليد بن الوليد بن المغيرة إلى أخيه خالد بن الوليد ، وذلك أن خالداً خرج من مكة فراراً أن يرى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه فى عمرة القضية ، كراهة للإسلام وأهله ، فسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عنه الوليد، وقال : لو أتانا لأكرمناه ، وما مثله سقط عليه الإسلام فى عقله . فكتب بذلك الوليد إلى خالد أخيه ، فوقع الإسلام فى قلب خالد ، وكان سبب هجرته (١) .

وقدم على الحارث بن مارية الغسّانى الجفى رجلان من بنى بهد بن زيد يقال لهما : حزن وسهل ابنا رزاح . وكان عندهما حديث من أحاديث العرب ، فاجتباهما الملك ، ونزلا بالمكان الأثير عنده ، فحسدهما زهير بن جناب الكلبى – وكان ينادم الحارث ويحادثه – فقال له إنهما عين عليه للمنذر الأكبر – جد النعمان بن المنذر – و وهما يكتبان إليه بعورتك وخلل ما يريان منك » (٢).

وكانوا يكتبون الرسائل يطلبون فيها العون والنصرة ، ومن أمثلة ذلك : كتاب قُمي بن كلاب إلى أخيه ابن أمه رزاح بن ربيعة بن حرام العذرى يدعوه لل نصرته (٣) ، وكتاب السموءل إلى الحارث بن أبي شمر الغساني يوصى بامرئ القيس لعله يمد م بما يحقق له أمله (١) .

وكان المسافرون النازحون يكتبون إلى أهلهم بما يعرض لهم من أمور . فهذه أم سلمة لما قدمت المدينة ، وذلك قبل زواجها برسول الله صلى الله عليه وسلم ، أخبرتهم أنها بنت أبى أمية بن المغيرة ، فكذبوها ، وقالوا : ما أكذب الغرائب! وحتى أنشأ ناس منهم للحج ، فقالوا : أتكتبين إلى أهلك ؟ فكتبت معهم . فرجعوا إلى المدينة فصدقوها ه (٥) .

<sup>(</sup>١) نسب قريش : ٣٢٤ .

<sup>(</sup> ٢ ) الأغاني ( دار الكتب ) ه : ١١٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ، السيرة ١ : ١٢٤ ؛ وابن سعد ؛ الطبقات ١ : ٣٨ .

٩٩: ٩ (دار الكتب) ٩٩: ٩٩.

<sup>(</sup> ه ) ابن سعد ، الطبقات ٨ : ٦٠ .

وكتب الزبرقان بن بدر إلى زوجته أن تحسن إلى الحطيئة وتستوصى به خيراً (١١) .

وقد كانوا يبدأون كتبهم هذه به و باسمك اللهم ، ويقال إن أمية بن أبي الصلت هوالذي علم أهل مكة ذلك فجعلوها في أول كتبهم (٢) . فكانت قريش تكتب في جاهليها و باسمك اللهم ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم كذلك ، ثم نزلت سورة و هود ، وفيها و بسم الله مجراها ومرساها ، ، فأمر النبي صلى الله عليه وسلم بأن يكتب في صدر كتبه و بسم الله ، ، ثم نزلت في سورة و بني اسرائيل ، : وقل ادعو الله أو ادعوا الرحن أينًا ما تدعوا فله الأسماء الحسني ، فكتب و بسم الله الرحن ، ثم نزلت في سورة و انهل ، : وإنه من سلمان وإنه بسم الله الرحمن أبيًا ما الساعة (٢) .

٦

وضرب سادس من الكتابة لا ندرى عنه إلا النزراليسير ، ولكنا مع ذلك لا نستبيح إغفاله لأننا في هذا الاستقصاء إنما نثبت كل ما عثرنا عليه ، وعسى أن يكمل غيرنا ما فيه من نقص ، أو يفصل ما فيه من إيجاز . وهذا الضرب السادس هو : مكاتبة الرقيق . وذلك أن يتفق العبد وسيده على قدر معلوم من المال يكون في الغالب مساوياً المنه ، فإذا أداه لسيده عتى وأصبح حراً .

وأغلب الظن أن هذا الاتفاق كان يتم فى بعض الأحوال شفاهاً لا تسجيل فيه ، ولكنه كان فى حالات أخرى يسجل ويكتب ، فقد روى أن أبا أيوب

<sup>(</sup>١) الأغانى ٢ : ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) الأغانى ٢: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) الصولى ، أدب الكتاب : ٣١ ؛ وابن السيد البطليوسي ، الاقتضاب،١٠٣ – ١٠٤ .

الأنصارى تلام على مكاتبة مولاه أفلح ، فأرسل إليه فقال : إنى أحب أن ترد إلى الكتاب ، وأن ترجع كما كنت . فقال لأفلع ولد ه وأهله : أترجع رقيقاً وقد أعتقك الله ؟ فقال أفلع : والله لا يسألني شيئاً إلا أعطيته إياه . فجاءه بمكاتبته فكسرها (١١) .

وكذلك قال بكار بن محمد: « مكاتبة أنس بن مالك سيرين الصك في صيفة حمراء عندنا: هذا ما كاتب عليه . . . ، قال بكار : الطينة التي فيها الحاتم وسط الصحيفة والكتاب حولها »(٢) .

والمرجع أن هذه المكاتبة لم تكن أمراً مستحدثاً في الإسلام ، وإنما كانت من أمور الجاهلية التي أقرَّها الإسلام وثبتها ، وإنما كانت في الجاهلية تتوقف على رغبة السيد أو المالك ، فقد يأذن لعبده أن يكاتبه وقد يمنعه . فلما جاء الإسلام فرض على المسلم أن يستجيب لعبده إذا أراد المكاتبة ، وفلك في قوله تعالى : «والذين يبتغون الكتاب عما ملكت أيمانكم فكاتبوهم . . . »(")

ودليل وجود هذا الضرب من الكتابة فى الجاهلية ما تذكره كتب التفسير من أسباب نزول هذه الآية ، وذلك أنها نزلت فى غلام لحويطب بن عبد العزى يقال له : صبح – وقيل صبيح – طلب من مولاه أن يكاتبه ، فأبى ، فأنزل الله تعالى هذه الآية فكاتبه حويطب (١) . فقد طلب الغلام المكاتبة إذن قبل نزول هذه الآية ، وذلك امتداد لما ألفوه قبل الإسلام ، ولكن مولاه أبى عليه ، حتى إذا نزلت الآية كاتبه . وبذلك أصبحت المكاتبة نظاماً مئلزماً فى الإسلام .

<sup>(</sup>١) ابن سعد ه : ٦٢ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ٧ : ٨٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة النور ، آية : ٣٣ .

۲٤٤ : ۱۲ نفسير القرطبي ۲۲ : ۲٤٤ .

وثمة موضوعات أخرى للكتابة فرعية "جزئية ، آثرنا أن نجمعها معا ونقربها في عقال واحد . فنها : النقش في الحاتم . والحاتم على أنواع :

(۱) فنها الحاتم الذي تختم به الرسائل ، وقد ورد ذكره في الشعر الجاهلي، فن ذلك قول امرئ القيس (۱):

تَرَى أَثَرَ القَرْحِ فِي جِلْدِهِ كَنفْشِ الخَواتِمِ فِي الجِرْجِسِ

والحرجس هنا: إما الطين الذي يختم به ، وإما الصحيفة نفسها. وقال المخبل السعدى يذكر رجلاً أعطاه النعمان بن المنذر خاتمه ــ ويقال لخاتم الملك الحملي (٢):

وأُعْطِىَ مِنَّا الحِلْقَ أَبْيَضُ مَاجِدٌ وَدِيثُ مُلوك مَا تَعْبُ نُوَافِلُهُ

ويقال إن أول من ختم الرسائل وطبعها عمرو بن هند<sup>(٣)</sup> وذلك بعد الذى حدث من المتلمس في صحيفته .

وقد كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم خاتم من وَرِق نقش عليه و محمد رسول الله »(١) ؛ وكذلك اتخذ الصحابة رضوان الله عليهم نقوشاً مختلفة (٥).

<sup>(</sup>۱) ديوانه (السندوبي): ۱۰۲، وقد ورد البيت في الاقتضاب للبطليوسي ص: ۹۷ هكذا: ترى أثر القرح في جلدتي كما أثر الحمّ في الجرجس

<sup>(</sup> ٢ ) البطليوسي ، الاقتضاب : ٩٧ .

<sup>(</sup>٣) الاقتضاب: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) الصولي ، أدب الكتاب : ١٣٩ ؛ والزمخشري ، الفائق ٢ : ٧٧ – ٧٣

<sup>(ُ</sup>ه) ابن سمد ، الطبقات ۱/۳ : ۱۹ – ۲۰ ، ۱۵۰ ، ۲۸۰ ، ۳۰۰ وج ۳ : ۲۲ ، ۱۵۰ ، ۲۸۰ ، ۳۰۰ وج ۳ : ۲۲ ، ۱۵۰ ، ۲۸۰ ، ۳۰۰

وكانت هذه النقوش إما كتابة عربية وإما علامات وصوراً (١).

( س) ومن أنواع الحاتم: الطابع الذي تطبع وتختم به أوعية الطعام أو الشراب، قال الأعشى (٢٠):

وَصَهْبَاء طَافَ يَهُودِيَّها وأَبْرَزَها وعليها خَتَمْ ومن أسماء هذا الضرب من خاتم الطعام: الرَّوْسَم، وهي خشبة مكتوبة بالنقر يختم بها الطعام والأكداس. والرواسيم كتب كانت في الجاهلية (٣).

ومن أنواع النقش: الحفر والكتابة على الخشب ، فقد روى أن أبا سفيان حين أراد الخروج إلى أحدُد امتنعت عليه رجاله . فأخذ سهمين من سهامه ، فكتب على أحدهما : نعم، وعلى الآخر : لا ، ثم أجالهما عند هـُـبَل ، فخرج سهم الإنعام ، فاستجرهم بذلك (١٠)!

ومن تمام الحديث عن النقش أن نشير إلى موضوع آخر كانوا ينقشونه وهو: شواهد القبور على الحجارة والصخور . وقد مر بنا طرف من ذلك حين تحدثنا عن نشأة الحط العربي ، ونزيد عليه ما ذكره ابن النديم (٥) من أن حجراً عُشر عليه بمسجد السور عند قبر المربين حيا حسم السيل عن الأرض ، وفيه كتابة نقشها أسيد بن أبي العيص تشبه أن تكون شاهد قبر .

بتى موضوع أخير هو كتابة النسب والشعر والأخبار : وقد أخرنا الإشارة إلى هذا الضرب من موضوعات الكتابة ، لأننا نقصد إلى أن نخصه وحده بحديث واف سنجعله موضوع الباب الثانى .

<sup>(</sup>۱) ابن سعد ۲: ۹۹، ۱٤٦، و ج ۷: ۵؛ ويذكر الأستاذ جروهمان أنه عثر على ورقة بردي كتبها عمرو بن العاص نفسه وعليها خاتمه وهو صورة ثور هائج، انظر :

Dr. A. Grohmann, From The World of Arabic Papyri, Cairo, 1952, -P. 115.

<sup>(</sup>۲) ديوانه ق : ٤ ، ب : ١٠ .

<sup>(</sup>٣) لسان العرب والتاج ( رسم) .

<sup>(</sup>٤) الفائق ٣ : ١٩٠ .

<sup>(</sup>ه) الفهرست : ۸ .

### أدوات الكتابة في الجاهلية:

١

سيتناول حديثنا عن أدوات الكتابة ثلاث نقط ، الأولى : المواد التي كانوا يكتبون بها ، والثالثة . أنواع كتابتهم .

أما المواد التي كانوا يكتبون عليها فضروب شي ، منها :

الجلد: وكانوا يسمونه: «الرَّقَ » و «الآديم » و «القضيم ». والفرق بينها غير واضح من النصوص والروايات نفسها ، ولكن المعاجم تجعل «الرق »: الجلد الرقيق الذي يسوَّى ويرقق ويكتب عليه ؛ وتجعل «الآديم »: الجلد الأجمر أو المدبوغ ؛ وتجعل القضيم : الجلد الأبيض يكتب فيه . وقد ورد ذكرها كلها في الشعر الجاهلي .

فني الرق : قول طرفة (١) :

كَسُطُورِ الرَّقِّ رَقِّشَدُ بِالضَّحَى مَرَقِّشُ يَشِمُهُ

وقُول معقل بن خويلد الهذلي(٢):

وإنى كما قال مُمْلِي الكِتا بِ فِي الرَّقِّ إِذْ خَطَّهُ الكَاتِبُ وَقُولِ الْأَخْسُ بِن شَهَابِ التغليّ (٣) :

<sup>(</sup>۱) ديوانه – شالون سنة ۹۰۰ ص: ۸۸

<sup>(</sup>٢) ديوان الهذليين ٣ : ٧٠

<sup>(</sup>٣) الآمدى ، المؤتلف والمختلف : ٢٧ .

لابنَةِ حِطَّانَ بنِ عَوْف مَنَازِلً كَما رَقْضَ الْمُنْوَانَ فِي الرَّقِّ كاتبُ وقول حاتم الطائي (١):

أَتَعْرِفُ أَطِلالًا وَنُوْياً مُهَدِّمًا ۚ كَخَطُّك فِي رَقَّ كَتَاباً مُنْمُهَا

وقد جاء ذكر ( الرق ) في القرآن الكريم ، قال تعالى(٢):

﴿ وَالطُّورِ وَكِتَابٍ مَسْطُورٍ فَ رَقَّ مَنْشُور ﴾ •

وفي و الأديم ، : يقول المرقش الأكبر (٣) :

الدَّارُ وَحْشُ والرُّسُومُ كَمَا رَفَّش في ظَهْرِ الأَديم قَلَمْ

وقد ورد ذكر الأديم فيا رُوى لنا من كتب رسول الله صلى الله عليه وسلم وصابته رضوان الله عليهم : وعن رافع بن خديج . . . فإن المدينة حرام ، حرمها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهو مكتوب عندنا فى أديم خولانى ، (١٤) . وذكر ابن سعد (١٠) أن النبى صلى الله عليه وسلم أقطع العباس السلمى ركية بالد ثينة ، قال أبو الأزهر : وكان نائل – حفيد العباس السلمى – نازلا بالد ثينة وكان أميرهم ، فأخرج إلى حقة فيها كراع من أدم أهمر فكان فيه ما أقطعه ، . وكانوا يكتبون الوحى فى زمن رسول الله على الأديم و قال عيان :

. . . فأعزم على كل رجل منكم ما كان معه من كتاب الله شيء لما جاء به ،

<sup>(</sup>١) ديوانه (لندن): ٢٣

۲) سورة الطور ، آیات: ۱ – ۳ .

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين : ٣٧٥ ؛ الأغانى ٦ : ١٢٧ ؛ معجم المرز بانى ٢٠١ .

<sup>(ُ</sup> عُ) مسند أحمد ع : ١٤١ ؛ وانظر تقييد العلم : ٧٢ .

<sup>. (</sup>ه) الطبقات ٧ : ١٥ .

وكان الرجل يجيء بالورقة والأديم فيه القرآن . . . (١) ، وذكر عمر بن الحطاب أنه انتسخ – على عهد رسول الله – كتاباً من أهل الكتاب ثم جاء به فى أديم (٢) . وكذلك كتب سعيد بن العاص بن سعيد بن العاص ديناً على نفسه في قطعة أديم ابتغاها عند خرّاز قريب من بيته (٣) .

وفي القضم : يقول النابغة الذبياني (١):

كَأَنَّ مجَرَّ الرَّامِسَاتِ ذُيُولَها علَيْه قَضِيمٌ نَمَّقَتْهُ الصَّوانِعُ

وقد ذكر شارح الديوان الوزير أبو بكر عاصم بن أيوب أن القضيم هو الأديم المخروز ، ثم قال إن القتبى قال : القضيمة : الصحيفة البيضاء تقطع ثم ينقش بها النطع .

ويقول امرؤ القيس(٥) :

وَعَادَى عِدالِهِ بِيْنَ ثُوْدٍ ونَعْجَةٍ وَبَيْنَ شَبُوبٍ كَالْقَضِيمَةِ قَرْهِبِ

ويقول زهير (٦) :

كَأَنَّ دِماء المُؤْسِداتِ بنَحرِها أَطِبَّةُ صِرْفٍ في قَضِيمٍ مُسرَّدٍ

والقضيم : الجلد الأبيض ، فلعله شبه طرائق الدم بنحرها بطرائق جلد أبيض مكتوب عليه أو منقوش عليه باللون الأحمر .

وقد ورد أن الوحي كان يكتب لعهد رسول الله صلى الله عليه وسلم على

<sup>(</sup>١) السجستاني ، المصاحف: ٢٣ - ٢٤.

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم: ٢ه .

<sup>(</sup>٣) المصعب الزبيري ، نسب قريش: ١٧٧ –١٧٨ .

<sup>(</sup>٤) ديوانه (خمسة دواوين) ٥٠ . الرامسات ٠ الرياح .

<sup>(</sup> ٥ ) ديوانه ( مطبعة هندية ١٩٠٦ ) : ٨٦، الشبوب والقرهب : الثور الفتى الكبير .

<sup>(</sup>٦) ديوانه ( ثعلب ) : ٢٣١ . المؤسدات : المغريات بالصيد . أطبة ( مفردها : طبابة ) ؛ السيور والجلود . صرف : صبغ أحمر تصبغ بهشرك النعالة . المسرد : المخروز .

القُصُم ، قال الزهرى: قبض رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم والقرآن فى العسب والقضم والكرانيف (١١) .

قال الزمخشرى فى تفسير الكلمة : القضم جمع قضيم ، وهى جلود بيض ، ثم استشهد ببيت النابغة الذى ذكرناه .

وربما كتبوا على جلد لم يُعدَّ للكتابة، وإنما تلجهم الحاجة الملحة إلى أن يكتبوا عليه ، قال سعيد بن جبير و كان ابن عباس يملى على في الصحيفة حتى أملاها وأكتب في نعلى حتى أملاها و(٢).

#### ٣

القماش: وهو إما حرير وإما قطن ، ويطلقون على الصحف إذا كانت من القماش: المهارق ، مفردها: المهرق . قال الأصمعي (٣) و هو فارسي معرب ، وكان أصله خرق حرير تصقل وتكتب فيها الأعاجم ، تسمى : مهركود ، فأعربته العرب وجعلته اسماً واحداً فقالوا : مهرق . . . وقال الأصمعي أيضاً: المهارق : كرابيس كانت تصقل بالخرز ويكتب فيها ، فأراد: مهركرد ، أى : صقل به ، والكرابيس جمع كرباس – بالكسر – : ثوب من القطن الأبيض ، معرب ، فارسيته بالفتح (١) .

وقال التبريزی (٥٠): و المهارق: الصحف، واحدها: مهرق، فارسی معرب، خرزة يصقلون ١- ثياباً كان الناس يكتبون فيها قبل أن يصنع

<sup>(</sup>١) الفائق ٢ : ١٥٠ ، والكرانيف (مفردها : كرفافة ، بضم الكاف وكسرها) : أصول السمف الغلاظ العراض اللاصقة بالجذع .

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم:١٠٢.

<sup>(</sup>٣) المفضليات (ليال) : ٢٥.

<sup>(</sup> ٤ ) القاموس ( كرباس) .

<sup>(</sup>ه) شرح المعلقات: ٢٦٨ - ٢٦٩.

القراطيس بالعراق ، ، وقال الزوزنى (١١) : « المهارق : يأخلون الحرقة ويطلونها بشيء ثم يصقلونها ثم يكتبون عليها شيئاً » . وقال ابن السكيت (٢١) : « المهرق : ثوب جديد أبيض يستى الصمغ ويصقل ثم يكتب فيه » .

ويبدو لنا أن هذا الضرب من مواد الكتابة يحتاج إلى إعداد خاص فكان عزيزاً نادراً غالى الثمن ، ولذلك كانوا لا يكتبون فيه إلا الجليل من الأمر، قال الجاحظ (٢٠) : « لا يقال للكتب مهارق حيى تكون كتب دين أو كتب عهود وميثاق وأمان » .

وقد ورد ذكر المهارق في الشعر الجاهلي ، فمن ذلك ما ذكرناه من بيتي الحارث بن حلزة في معلقته :

واذكروا حِلفَ ذِى المَجَازِ وما قُدَّمَ فيه ، العُهودُ والكُفَلاءُ حَذَرَ الجَوْر والتعدِّى ، وهل يَنْقُضُ ما في المهارق الأَهواءُ

وقال الحارث أيضاً (١):

لن الديارُ عَفوْنَ بالبِحُبْسِ آياتُها كَمَهَارِقِ الفُرْسِ وَاللهِ الْأَعشِي (٥٠):

ربِّي كَريمٌ لا يُكَدِّرُ نِعْمَةً وإذا يُنَاشَدُ بالمَهَارِقِ أَنْشَدا

وقال الأعشى أيضاً (٦):

<sup>(</sup>١) المعلقات: ٢٠١ - ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) ابن سيدة ، المخصص ١٣: ٨ - ٩.

<sup>(</sup>٣) الحيوان ١ : ٢٩ -- ٧٠ .

<sup>( ؛ )</sup> المفضليات : ٢٥ .

<sup>(</sup> ه ) ديوانه ق ٣٤ ب ١٣ .

<sup>(</sup>٦) الصولى، أدب الكتاب : ١٠٦، ولم أجده في ديوانه . والسملق (وزان جعفر): القاع الصفصف .

سَلَا دارَ لَيْلَ : هَل تُبِينُ فَتَنْطِقُ وَأَنَّى تَرُدُ القولَ دارُ كَأَنَّهِا

وقال شُتَيم بن خويلد الفزارى (۱۱):

تَسْمَعُ أَصواتَ كُدْرِيِّ الفِراخ بهِ

وقال الأسود بن يعفر:

سُطُورُ يَهُودِينِنِ في مُهْرَقَيْهِما وقال سلامة بن جندل (٢) :

لبس الروامسُ والجديدُ بِلاهما وقال سلامة أنضاً (٢):

لِمَنْ طَلَلٌ مثلُ الكِتابِ المُنَمَّنِ أَكُبُ مثلُ الكِتابِ المُنَمَّنِ أَكَبُ عليسه كانبٌ بدَوَاتِهِ

وَأَنَّى تَرُدُّ القولَ بَيْضَاءُ سَمْلَقُ لَ لِيَطُولُ بِلاها والتَّقَادُمِ مُهْرَقُ

مثل الأعاجم تُغْشِى المُهرَقَ القَلَمَا

مُجِيدَيْنِ مِن تَبْماء أَوْ أَهْلِ مَدْيَنِ

فَتُرِكُنَ مِثْلَ المُهْرَقِ الْأَخْلاقِ

خَلَا عهدُه بين الصُّلَيْبِ فَمُطْرَقِ وَحَاذِثُه فَي العَيْنِ جِدةُ مُهْرَقِ

٤

النبات \_ وأشهر أنواعه : العسيب ، وجمعه : عسب ، بضمتين \_ وهو السعفة أو جريدة النخل إذا يبست وكشط خوصها ، فمن الشعر الجاهلي الذي ورد فيه ذكر العسيب قول لبيد يصف كاتباً (٤) :

<sup>(</sup>١) النقائض : ١٠٦.

<sup>(</sup>۲) ديوانه : ۱۵ .

<sup>(</sup> ٣ ) ديوانه : ه .

<sup>(</sup> ٤ ) ديوانه – الأول – ط . فينا سنة ١٨٨٠ ق ١٣ ب ٢ .

مُتَعَدِّدٌ لَحِنٌ يُعِيدُ بكَفَّهِ قَلمًا على عُسُبٍ ذَبُلْنَ وَبَانَ وَبَانَ وَبَانَ وَبَانَ وَبَان

لِمَنْ طَلَلٌ أَبْصَرْتُه فَشَجَانى كَخَطُّ الزَّبُورِ فِي العَسيبِ الماني

وقريب من العسيب: الكُرْنافة ، وجمعها: كرانيف ، وهي أصول السعف الغلاظ العراض اللاصقة بالجذع (٢). وقد ورد أن الوحي كان يكتب على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم على العسب والكرانيف (١).

ومما يتصل بهذا الكتابة على الخشب ، والخشب على أنواع أيضاً ، منه : الرحل : قال زيد بن ثابت : فاتبعت أجمع القرآن من الرقاع والأكتاف والأقتاب . . . (11) . فالأقتاب : جمع قتب بفتحتين أو بكسر فسكون بوهو الإكاف الصغير على قدر سنام البعير .

وقد رُوى لنا أيضاً أن المرقش بن سعد بن مالك كتب على رحل أبياتاً من شعره (٥) . وقد استمر الرحل أداة من أدوات الكتابة في صدر الإسلام ، فهذا سعد بن سعد بن مالك ـ وهو أنصارى شهد بد راً \_ أوصى النبي صلى الله عليه وسلم فكتب وصيته في مؤخر رحله ، فأوصى له برحله وراحلته وخسة أوستى من شعير . . . (١) .

بل لقد قال سعید بن جبیر (۷) : کنت أسمع من ابن عمر وابن عباس الحدیث باللیل فأکتبه فی واسطة رحلی حتی أصبح فأنسخه .

<sup>(</sup>۱) ديوانه : ۱۲۰ .

<sup>(</sup>٢) القاموس (كرب، وكرناف) .

<sup>(</sup>٣) الفائق ٢: ١٥٠.

<sup>(1)</sup> مصاحف السجستاني : ٢٠

<sup>(</sup>٥) المفضليات: ٩٥٩ - ٤٦٠ ، والأغاني ٢ - ١٣٠ .

<sup>(</sup>٦) ابن سعد ۲/۳ : ١٥١ .

<sup>(</sup>٧) تقييد العلم: ١٠٢٠.

وواضع من هذه الأخبار أن الرحل لم يكن أداة ثابتة من أدوات الكتابة ، إنما كان مما يضطر إليه المرء اضطراراً حين لا يجد غيره يكتب عليه .

ومن أنواع الحشب التي كانوا يكتبون عليها: الروسم. وقد مر بنا أن الروسم خشبة مكتوبة بالتقر يخم بها الطعام والأكداس في الجاهلية (١). ومن أنواع الحشب التي كانوا أحياناً يكتبون عليها أو يخطون علامات تميزها: السهام ، وقد مر بنا خبر أبي سفيان حين أراد الحروج إلى أحد فامتنعت عليه رجاله فأخذ سهمين من سهامه ، فكتب على أحدهما: نعم ، وعلى الآخر: لا. ثم أجالهما عند هُبكل ، فخرج سهم الإنعام فاستجرهم بلك فالله (١).

وقد استمروا یکتبون أحیاناً علی هذا الضرب من الحشب بعد ذلك ، فالحكم بن عبدل الشاعر كان یكتب حاجته علی عصاه ویبعث بها مع رسله فلا یحبس له رسول ، ولا تؤخر له حاجة (۳) .

وقد رأیت كلمة و ألواح ، تتردد فی بعض ما جمعت من أخبار ، مها : ما ذكره عبید الله بن أبی رافع قال : كان ابن عباس یأتی أبا رافع فیقول : ما صنع رسول الله صلی الله ملی الله علیه وسلم یوم كذا ؟ ما صنع رسول الله صلی الله علیه وسلم یوم كذا ؟ مع ابن عباس ألواح یكتب فیها(۱) .

ومها ما قاله ابن أبى مليكة (٥): رأيتُ عجاهداً يسأل ابن عباس عن تفسير القرآن ومعه ألواحه ، فيقول ابن عباس : اكتب . قال : حبى سأله عن التفسير كله .

<sup>(</sup>١) تاج العروس ( رسم ) .

<sup>(</sup>٢) الفائق ٢ : ١٩٠

<sup>(</sup>٣) الأغانى ٢ : ١٠٤.

<sup>(</sup> ٤ ) تقييد العلم: ٩١ - ٩٧ ، وانظر أيضاً ص: ١٠٩ .

<sup>(</sup>ه) الطبرى ، التقسير ١ : ٣١.

ولست أدرى ما هذه الألواح ؟ أمن خشب هي ؟ أم من جلد ؟ أم أنها من عظم عريض ؟ أم لعلها من رصاص كما ذكر الفيروزبادى عن ألواح الرقيم (١)

٥

العظام - وأشهر أنواع العظام التي كانوا يكتبون عليها: الكتف والأضلاع وكان يكتب عليها الوحى، قال زيد بن ثابت (٢) و . . . فجعلت أتبع القرآن من صدور الرجال ومن الرقاع ومن الأضلاع . . . ، وقال زيد أيضاً (٣) : لما نزلت هذه الآية و لا يستوى القاعدون من المؤمنين ، دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم بالكتف ، ودعانى ، وقال : اكتب . . . ويروى أيضاً أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما ثقل دعا عبد الرحمن بن أبي بكر فقال : اثنى بكر فقال : اثنى عليه (١٠) .

وكان صحابة رسول الله يكتبون كذلك على الكتف ، قال عمر بن الحطاب لابنه عبد الله (م) : يا عبد الله اثنى بالكتف التى كتبت فيها شأن الجد بالأمس . . . وعن هانئ قال (٦) : كنت عند عثان رضى الله تعالى عنه ، وهم يعرضون المصاحف فأرسلنى بكتف شاة إلى أنى بن كعب فيها : ولم يتسن ، و و فأمهل الكافرين ، و و لا تبديل للخلق » . قال فدعا بالدواة

<sup>(</sup>١) القاموس (رقم)

 <sup>(</sup>٢) أبو عمرو الدانى ، المقنع في معرفة مرسوم مصاحف أهل الأمصار (ط. الترقى بدمشقى
 ١٩٤٠) ص : ٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن سعد ١/٤ : ١٥٤ .

<sup>(</sup>٤) ابن سعد ١/٣ : ١٢٨ .

<sup>(</sup>ه) ابن سعد ۱/۳ : ۲۶۲ و ۲۶۷

<sup>(</sup>٦) اين فارس ، الصاحبي : ١٠ .

فحا إحدى اللامين وكتب و لحلق الله ، ومحا و فأمهل ، وكتب و فهم ا ، ، وحا و فأمهل ، وكتب و فهم ا ، ، وكتب و لم يتسنه ، ألحق فيها هاء .

واستمروا أيضاً يكتبون في الكتف بعد ذلك بدهر : رُوى أن عمر بن أي ربيعة وابن أي عتيق كانا جالسين بفناء الكعبة إذ مرت بهما امرأة من آل أي سفيان ، فدعا عمر بكتف فكتب إليها شعراً (۱۱) . بل لقد بني العظم مادة من مواد الكتابة حتى العصر العباسي الأول – في النصف الأخير من القرن الثاني المجرى – قال الشافعي (۱) . . . فكنت أجالس العلماء وأحفظ الحديث أو المسألة ، وكان منزلنا بمكة في شعب الحيث ، وكنت أنظر إلى العظم يلوح ، فأكتب فيه الحديث أو المسألة ، وكانت لنا جرة قديمة ، فإذا امتلأ العظم طرحته في الجرة .

وقال الشافعي كذلك (٣) : طلبت هذا الأمر عن خفة ذات يد ، كنت أجالس العلماء وأتحفظ ، ثم اشتهيت أن أدوِّن ، وكان لنا منزل بقرب شعب الخييْف ، وكنت آخذ العظام والاكتاف فأكتب فيها ، حتى امتلاً في دارنا من ذلك حُبيَّان .

٦

الحجارة : وقد مضى لنا من القول فى الكتابة والنقش على الحجارة والصخور ما حسبنا أن نشير إليه هنا إشارة عابرة مذكرين به ، فقد فصلنا فيه الكلام فى موطنين ، الأول : عند حديثنا عن نشأة الخط العربى وتطوره ، والثانى : عند حديثنا عن موضوعات الكتابة . ونزيد على ما قدمنا

<sup>(</sup>١) الأغاني ٩ : ٢٤٠ .

<sup>(</sup> ٧ ) ابن أبي حاتم، آداب الشافعي ومناقبه : ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٥.

أَن الكتابة والنقش على الحجر كانا يسبيان : الوحى ، قال لبيد(١): فَمَدَافِعُ الرَّيَّانِ عُرِّى رَسْمُها خَلَقاً كما ضَينَ الوحِيِّ مِللاً مُهَا وَقَالَ زهير (٢):

لِمَن الدِّيارُ غَشِيْتُهَا بِالْفَدِي كَالْوَحْى فِي حَجَرِ المَسِيلِ المُخْلِدِ وَالمَسِيلِ المُخْلِدِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ اللَّالَّ اللَّهُ الل

لِمَنْ طَلَلٌ كَالوَحْيِ عَافٍ مِنَاذِلُهُ عَفَا الرُّسُ مِنْهُ فَالرُّسَيْسُ فَعَاقِلُهُ

وكانت آيات القرآن تكتب - على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم - على حجارة رقيقة ، قال زيد بن ثابت حيها أمره أبو بكر أن يجمع القرآن (١) : فجعلت أتبعه من الرقاع والعسب واللخاف . واللخاف : حجارة بيض رقاق ، واحدته : لحفة ، بفتح اللام . قال ابن النديم (٥) و والعرب تكتب في أكتاف الإبل ، واللخاف ، وهي الحجاة الرقاق البيض ، وفي العسب عسب النخل ،

ومن تمام الحديث عن النقش على الحجارة أن نشير إلى النقش والكتابة على البناء . فقد ورد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يدخل الكعبة يوم الفتح حتى أمر بالزخرف فحى ، وأمر بالأصنام فكسرت – أراد النقوش والتصاوير (١) . وقد روى كذلك أن ابن الكلبى أخذ بعض علمه بأنساب

<sup>(</sup>١) شرح المعلقات التبريزى : معلقة لبيد . الوحى ( بضم الواو وتشديد الياء) جمع ، مفردها الوحى ( بفتح الواو وسكون الحاء) وهو : الكتابة . السلام : الحجارة ، واحدثها : سلمة ( بفتح السين وكسر اللام) .

<sup>(</sup> ٢ ) ديوانه ( ثعلب ) : ٢٦٨ . الفدفد : الأرض المرتفعة المستوية . المخلد : المقيم .

<sup>(</sup>٣) ديوانه : ١٢٦ .

<sup>(</sup>٤) الفائق ٢ : ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) الفهرست : ۲۱.

<sup>(</sup>٦) الفائق ١ : ٢٥٥.

العرب مما وجده على جدران كنائس الحيرة (١) ، مما سنفصله في حديثنا عن تدوين الشعر الجاهلي في الباب الثاني . .

V

الورق: وقد آثرنا أن نؤخر الحديث عن الورق، وكان حقه التقديم، وذلك لأن حديثنا عنه قد يطول ويتشعب. فن المعروف المتداول عند المعنيين بمثل هذه الأبحاث أن الورق لم ينتشر استخدامه للكتابة إلا منذ أواخر القرن الثاني المجرى (الثامن الميلادي)، وذلك أن الجيوش الإسلامية انتصرت في سنة ١٣٣٩ هجرية (٢٥١م) بقيادة والى سمرقند – على إخشيد فرغانة الذي كان يناصره ملك الصين. وقد أسر المسلمون عشرين ألف رجل فيهم صينيون كانوا يعرفون صناعة الورق. ويقال إن الصينيين عرفوا هذه الصناعة منذ مطلع القرن الثاني الميلادي. فأدخل هؤلاء الأسري صناعة الورق إلى العالم الإسلامي بعد أسرهم بسنوات قليلة، ثم انتشرت بعد ذلك هذه الصناعة حتى دخلت أوربا بعد قرون (١).

فهذه الرواية التاريخية إذن لا تشير إلا إلى صناعة الورق ، ونحن إذا صلمنا بصحبها – وليس عندنا ما يضعفها غير ما أورده ابن النديم من حديث عن الورق الحراساني يذكر فيه تاريخ معرفة العرب به ، وهو حديث يشتمل على هذه الرواية التاريخية ، ولكنه يذكر معها أقوالا أخرى متناقضة تجعلنا نتوقف عن قبول أحدها، قال (٣) و فأما الورق الحراساني فيعمل من الكتان،

<sup>(</sup>۱) الطبرى ، تاريخ ۲ : ۳۷ .

<sup>(</sup>٢) أنظر لذاك :

Dr. A. Grohmann, From The World of Arabic Papyri, Cairo 1952, P. 51.

Paper مكذك دائرة الممارف البريطانية مادة

<sup>(</sup>٣) الفهرست : ٣١ .

ويقال إنه حدث أيام بنى أمية ، وقيل فى الدولة العباسية ، وقيل إنه قديم العمل ، وقيل إنه حديث ، وقيل إن صُناعاً من الصين عملوه بخراسان على مثال الورق العبينى . . . » — نقول إن هذه الرواية التاريخية عن الورق الخراسانى والصينى — على فرض صحتها — لا تشير إلا إلى صناعة الورق ، ولا تعنى أن الورق لم يكن معروفاً قبل هذا التاريخ فى بلاد العرب — وإن لم يكن يُصنع فيها . فإذا كانت بعض البلاد المجاورة للصين كالهند وجارتها بلاد فارس قد عرفتا الورق الصينى — سواء أكانت صنعته فى بلادها أم اجتلبته مصنوعاً من الصين — الميس ثمة ما يمنع أن يعرفه العرب فى جاهليهم ، وقد كانت صلاتهم التجارية فليس ثمة ما يمنع أن يعرفه العرب فى جاهليهم ، وقد كانت صلاتهم التجارية وثيقة بفارس والهند بل بالصين نفسها . على أن هذا ليس فرضاً عقلياً عجرداً حسب بل إننا عرنا على ما نستروح منه أنه يدعم هذا الفرض :

فابن النديم يذكر أنه رأى أوراقاً يحسبها من ورق الصين بخط يحيى ابن يعمر (١) ، ويحيى بن يعمر توفى فى سنة ٩٠ للهجرة ، وقد يكون كتب هذه الأوراق قبل وفاته بسنوات ، وبذلك يكون العرب قد عرفوا الورق الصينى – على ما يروى ابن النديم – قبل أسر هؤلاء الصينيين بنحو نصف قرن على الأقل .

وليس عندنا ما نزيده على ما قدمناه عن الورق الصينى ، وإن كان لنا حديث طويل عن الورق بعامة . فكلمة «الورق» تتردد فى الشعر الجاهلى وأخبار صدر الإسلام ، وقد ذهب بعضهم إلى أنها تعنى الجلد الرقيق الذى يشبه فى رقته ورق الشجر ، وليس عندنا ما يدعم هذا المذهب ، وهو فى رأينا لا يعدو أن يكون استنتاجاً استنتجه من ذهب إليه بعد أن فرض أن العرب فى جاهليهم لم يعرفوا الورق . وهذا — كما نرى — فرض على فرض ، واستنتاج مبنى على استنتاج .

وسأعرض بعض ما عثرت عليه من أخبار الصدر الأول ومن الشعر الجاهلي

<sup>(</sup>١) الفهرست : ٦١ .

مما فيه ذكر الورق ، وسأبدأ برواية تتصل بعهد عثمان بن عفان يُمُرَّق فيها بين الورق والأديم ، وبذلك يقوى ما ذكرناه آنفاً من أنهما شيئان لا شيء واحد . وذلك أن عثمان بن عفان عزم على كل رجل معه من كتاب الله شيء أن يذهب به إليه و وكان الرجل يجيء بالورقة والأديم فيه القرآن (١١) .

وقال عرو بن نافع مولى عر بن الخطاب (٢) و كنت أكتب المصاحف في عهد أزواج النبي صلى الله عليه وسلم ، فاستكتبتني حفصة بنت عمر مصحفاً لها . . . فلما بلغت إليها حملت الورقة والدواة » . وسئل ابن الحنفية عن بيع المصاحف فقال (٣) و لا بأس إنما تبيع الورق » . وكان متطبّر بن طهمان مولى على " بن أبي طالب يتعرّف بمطر الورّاق (١٤) . وقال أبو عبيلة إن المهلب قال لبنيه في وصيته (٥) ويا بني لا تقوموا في الأسواق إلا على زرّاد أو ورّاق » .

وهذه أحاديث قد تطول ، ولاغتناء في سردها ، وأهمها عندنا هو الخبر الأول الذي فتر ق فيه بين الورق والأديم ، وسنذكر ثلاثة شواهد فيها ما يقوم الخبر الأول في التفريق بين الجلد والورق . أما الأول فقول عبد الله بن عامر لمعاوية بن أبي سفيان حينها طلق هند بنت معاوية ، قال له (٢): « فرأيت أن أردها إليك لتزوجها فتي من فتيانك كأن وجهة وررقة مصحف » . وأما الثاني فقول حسان بن ثابت (٧):

## عَرَفْتُ دِيارَ زَينَبَ بِالكَثِيبِ كَخَطُّ الوّحْيِ فِي الوّرَقِ القَشِيب

<sup>(</sup>١) المساحث: ٢٢ - ٢٤

<sup>(</sup>٢) الماحف: ٨٩.

<sup>(</sup>٣) الماحف : ١٧٥ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ١٧٧، وانظر ترجمة مطر في التهذيب، وفي أبن سعد ٢/٧ / ١٩.

<sup>(</sup>ه) الجاحظ ، الحيوان ١ : ٢٥

<sup>(</sup>٦) نسب قریش : ۱٤٩ .

<sup>(</sup>٧) ديوانه (مطبعة النيل ١٩٠٤): ١١ .

### والثالث قول أى ذؤيب (١):

## فَنَمْنَمَ فِي صُحُفٍ كَالْرِيا ﴿ فِيهِنَّ إِرْثُ كِتابٍ مَحِي

فا نحسب أن ابن عامر كان يقصد إلى تشبيه وجه ذلك الفي بالجلد ، وإلا لكان وجهاً صفيقاً متيناً!! ولكنه – في رأينا – قصد إلى أن ذلك الوجه في نضارته ورونقه وبهائه وصفائه ومائه ، وما شئت من هذه الأوصاف بيشبه الورقة ، ولا بد أن تكون هذه الورقة التي يشبه بها هذا الوجه فيها من هذه الصفات النضرة الصافية الرقيقة ما يصح معه التشبيه . ونرى كذلك في وصف حسان للورق بأنه « ورق قشيب » ، وتشبيه أبي ذؤيب الصحف بأنها هكالرياط » ما يتسق مع ما قدمناه عن قول ابن عامر .

فقد استقام عندنا إذن أن الورق في هذه الأمثلة كلها شيء آخر غير الجلد أو الأديم ، شيء أرق وأصلى ، فما عسى هذا الورق أن يكون ؟ إذا كنا ما زلنا في شك من أمر معرفة الجاهليين بالورق الصيبى أو الحراساني بعد الذي قدمناه من حديث عنه ، فإننا نكاد نظن أن عرب الجاهلية قد عرفوا ورق البردي . فقد رُوي أن خالد بن الوليد كتب كتاب الأمان لأهل الشام في سنة ٢٥٥ م على القرطاس (٢) . ويسمى ابن النديم ورق البردي القرطاس المصرى والطومار المصرى القرطاس وارد في الشعر الجاهلي وأخبار الصحابة ، ولكننا لا نستطيع أن نقطع بأن المقصود بالقرطاس فيها كلها هو ورق البردي ، لأن من معاني القرطاس : قطعة من أديم تنصب للنضال فإذا أصابه الرامي قيل : قرطس (٤) .

<sup>(</sup>١) ديوان الهذليين ١ : ٩٤

<sup>(</sup> ۲ ) البلاذري ، فتوح البلدان ( مصر ) : ۱۲۷ .

<sup>(</sup>٣) الفهرست : ٣١..

<sup>( ؛ )</sup> القاموس واللسان ( قرطس ) .

فالقرطاس ، فى رأينا ، كلمة عامة تطلق على كثير من مواد الكتابة ومنها ورق البردي ورق البردي البردي قول طرفة يصف ناقته (١١) :

وَخَدٍّ كَثِيرُ طَاسِ الشَّآمَى وَمِشْفَرُ كَيبْتِ اليَّمَانِي قِدُّه لَم يُجَرُّدٍ

قال الأعلم في شرحه الديوان «وقوله: وخد كقرطاس الشآمي، شبه بياض خدّها ببياض القرطاس، ويقال: أراد أنه عنيق لا شعرفيه، وإنما قال: الشآمي، لأنهم نصارى أهل كتاب ، وقال أبو زيد القرشي (٢): «شبه خدها بالقرطاس وهو الورق من جهة الشام».

ونحن نرجع أنه أراد بالقرطاس هنا ورق البردى - لا الجلد - لأنه ذكره في مقابل « السبت » وهو جلد البقر المدبوغ بالقرظ ، فحيما أراد تشبيه خدها شبهه في نقائه وبياضه بالورق ، ثم شبه مشافرها بالجلد المدبوغ بالقرظ . ولعل من الأمثلة التي يرد فيها القرطاس بمعنى الورق ما ذكر من أن أبا بكر الضديق « كان جمع القرآن في قراطيس » .

فنحن نرجع إذن أن المقصود بالورق وبالقرطاس – في بعض أنواعه – ورق البردي . وحسبنا هذا القدر من الحديث عن الورق .

. . .

فها نحن نرى أن العرب لم يغادروا وسيلة يكتبون عليها إلا التمسوها ، سواء عندهم أن تكون قد أعد ت الكتابة وأن تكون عارضة طارئة . فكتبوا على ورق البردى ، والحرير الناعم ، والقطن المصقول ، والجلد الرقيق ، وكتبوا على السعف والحشب والعظام والحجارة ، بل لقد كتبوا حين ألجأتهم

<sup>(</sup>١) ديوانه ١٩ - ٢٠ . المشفر من البعير كالشفة من الإنسان . السبت : جلود البقر المديرغة القد : ما قد من الحلد ، وهو هنا : النعل نفسها . وخص العانى الأنهم ملوك ونعالم أحس النعال .

<sup>(</sup>٢) جهرة أشعار العرب : ١٧٧.

الضرورة على أكفهم ونعالم ، قال سعيد بن جبير (١١) و كنت أكتب عند ابن عباس في صيفي حتى أملاها ، ثم أكتب في ظهر نعلى ، ثم أكتب في كنى ، . وعن عبد الله بن حنش قال (٢) و رأيهم يكتبون على أكفهم بالقصب عند البراء ، وقال معمر (٣) إن الزهرى ربما كتب الحديث في ظهر نعله عافة أن يفوته .

#### ٨

ولقد كانت لهذه المواد المكتوبة أسماء عامة يطلقونها عليها ليدلوا على المكتوب وما كتب عليه معاً ، لا يخصصون بذلك نوعاً بعينه ، ولا يقصدون للكتوب وما كتب عليه معاً ، لا يخصصون بذلك نوعاً بعينه ، ولا يقصدون للى ضرب منها بذاته . ومن أشهر هذه الألفاظ وأكثرها وروداً :

١ - الصحيفة : فنحن نعثر على هذه الكلمة فى القرآن الكريم ، وفى كتب رسول الله صلى الله عليه وسلم وأخبار صحابته رضوان الله عليهم ، وفى الشعر الجاهلى ، ولكننا لا نستطيع أن نصرفها إلى مادة بعيبها من هذه المواد التى عددناها للكتابة ؛ وإنما هى لفظة قد تدل على أى من هذه الأنواع ، فقد تكون جلداً أو قماشاً أو نباتاً أو حجراً أو عظماً أو ورقاً .

فى القرآن الكريم وردت ثمانى مرات كلها بصيغة الجمع وصف (٤) . . وأما ورود هذه الكلمة فى كتب رسول الله والصحابة فيفوت الحصر ، ومن أمثلته ما جاء فى كتابه صلى الله عليه وسلم و بين المؤمنين والمسلمين من قريش

<sup>(</sup>١) تقييد الملم : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم : ١٠٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ١٠٧ .

<sup>(</sup>٤) التكوير ١٠، الأعل ١٨، ١٩، النجم ٣٦، عبس ١٣، طه ١٣٣، البينة ٢، المدر ٧٥.

وأهل يثرب ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم . فقد تكروت فيه كلمة الصحيفة سبع مرات كلها بلفظ الإفراد (١٠) .

ومما وردت فيه من الشعر الحاهلي: أبيات لقيط (٢) وأبي ذؤيب (٣) وطباء ابن أرقم (١) وقيس بن الخطيم (٥). وقد أشرنا إلى هذه الأبيات في مواطن سابقة .

٢ – الكتاب : وهي لفظة قد تكون أعم من الصحيفة ، وأكثر مها شيوعاً فيا نقراً ، إذ أنها مصدر كالكتابة ، ولكنها أطلقت على الشيء المكتوب حتى كادت لا تنصرف إلا إليه . وقد وردت في القرآن الكريم إحدى وستين وماثني مرة ، إفراداً وجمعاً (١) . ووردت أيضاً في كتب رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته ، وحسبنا أن نشير إلى الكتاب نفسه الذي ذكرناه منذ قليل والذي كتبه صلى الله عليه وسلم بين المهاجرين والأنصار واليهود فقد وردت فيه كلمة « الكتاب ، مرتين . واللفظة من الكثرة والشيوع في كتب رسول الله عليه وسلم وأخبار صحابته بما لا مجال لتتبعه والاستكثار بسرد أمثلته .

أما في الشعر الجاهلي فقد جاءت في شعر لتميم بن أبي بن مقبل العامري إلى (٧) .

منهنَّ معروف آبات الكتاب وقد تعتاد تكذب ليلي ما تُمنِّينا

وقال لقيط بن يعمر الإيادي (١٨):

 <sup>(</sup>١) الدكتور محمد حميد الله ، مجموعة الوثائق السياسية : ١ - ٧ .

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء ١ : ١٥٢ .

۲٤ : ١ ديوان الهذليين ١ : ٦٤ .

<sup>(</sup>٤) الأصمعيات : ٦٣.

<sup>(</sup> ٥ ) ديوانه : ١٩ .

<sup>(</sup> ٢ ) انظر المعجم المفهرس لألفاظ الفرآن من ص ٩٧ه إلى ص ٩٥ه

<sup>(</sup>٧) جمهرة أشعار العرب : ٣١٨ .

<sup>(</sup> ٨ ) مختارات ابن الشجرى : ٧ .

هذا كتابى إليكم والنذير لكم لن رأى رأيه منكم ومن سمعا وقال عبيد بن الأبرص (١١):

لمن الدَّارُ أَقفرت بالجَناب غيْرَ نُوْي وَدِمْنَةٍ كَالْكَتاب وقال عدى بن زيد(٢):

تعْرِفُ أَمْسِ مِنْ لَمِيسَ الطَّلَلْ مِثْلَ الكتاب الدارسِ الأَّحْوَلُ وَال عدى أَبضاً (٣) :

ناشدْنَنا بكتاب الله حُرْمَتَنا ولم تَكُنْ بكتاب الله تَرْتَفِع

وقال سلامة بن جندل (١) :

لن طللٌ مثلُ الكتاب المُنَمَّقِ خلاعهده بين الصَّلَيْب فَمُطْرَقِ وَقَال زهير (٥):

يُوخِّرُ فيوضَعُ في كتاب فَيُدُّخُرُ ليوم الحسابِ أَو يُعجَّلُ فَيُنْقَمَ

٣ – الزبور : وجمعها زُبر . وقد يراد بها الكتاب الديني ، ولكنها تطلق أيضاً على غيره من الكتب ، فمَن الضرب الأول قول أمية :

وأُبْرِزُوا بصَعِيد مُسْتَو جُرُزٍ وأُنْزِلَ العرشُ والميزان والزُّبُرُ

<sup>(</sup>۱) مختارات ابنالشجری : ۱۰۵.

<sup>(</sup>٢) الأغانى ٢ : ١٥٣

<sup>(</sup>٣) شعراء النصرانية : ٤٧٢.

<sup>(</sup>٤) ديوانه : ١٥.

<sup>(</sup>ه) ديوانه ( ثعلب ) : ١٨

وقول امرى القيس (١):

أتت حِجَعُ بعدى عليها فأصبحت كَخَطُّ زَبُورٍ في مصاحفٍ رُهْبان وقول عمرو بن أحمر (٢) :

أَم لا تُزال تُرَجِّى عيشةً أَنْفاً لم تُرْجَ قبلُ ولم يُكتب با زبُرُ

ومن الضرب الثانى الذى لا إشارة فيه تخصصه بالكتاب الدينى وإنما يدل على مطلق الكتاب قول لبيد (٣) :

وجلا السيولُ عن الطلول كأنَّها زُبُرٌ تُجِدُ مُتُونَها أَفْلامُها وَول امرى القيس (٤):

لمن طلل أبصرته فشجاني كخط الزبور في العسيب الياني وقول لبيد أيضاً (٠٠) :

فنِعافِ صَارَةَ فالقَنَان كَأَنَّها زُبُرٌ يُرَجِّعُها وَلِيدُ يَمَانِ ومن الزبور اشتقوا الفعل: يزبر، بمعنى: يكتب، قال أبو ذؤيب<sup>(1)</sup>: عرفت الديارَ كرقم الدَّوا ق يَزبُرُها الكاتب الحِمْيَرِيُّ وقد وردت الزبور في القرآن الكريم في تسعة مواطن<sup>(۷)</sup> كلها بمعنى

<sup>(</sup>۱) ديوانه: ۱۲۵ .

<sup>(</sup>٢) جهرة أشعار العرب: ٣١٥. أنف: بمعنى مستأنفة .

<sup>(</sup>٣) شرح المعلقات للتبريزى: ١٣٤ .

<sup>(</sup>٤) ديوانه : ١٢٠

<sup>(</sup> ه ) ديوانه ق ۱۳ ب ۲ .

<sup>(</sup>٦) ديوان الحذليين ١ : ٦٤ ٠

<sup>(</sup> ٧ ) الأنبياء ٥٠٠ ، الإسراء ٥٥ ، النساء ١٦٣ ، الشعراء ١٩٦ ، القمر ٤٣ ، ٢٥٠ النجل ٤٤ ، ١٦٠ تاطر ٢٠ ، قاطر ٢٠ .

الكتاب الديني ، وجاءت في موطنين منها خاصة بكتاب داود (١) ، وكان ورودها إفراداً وجمعاً .

٩

ذلك ما يُكتَب عليه ، أما ما يكتب به فسيدور حديثنا عنه على ثلاثة أمور : القلم ، والدواة ، والحبر .

١ – القلم: فالقلم حديثه طويل ، ولو أوردنا ما ذكره ابن قتيبة وابن النديم والصولى وابن السيد البطليوسي والقلقشندي في وصفه وأنواعه لملأنا صفحات ، ونكون بذلك قد انحرفنا عن الهج الذي خططناه لأنفسنا منذ بدء هذا البحث ، واتكأنا على غيرنا حيث كان يجدر بنا ألا نتكئ إلا على استقصائنا وحده . فنحن إنما نؤرخ العصر الجاهلي ، وما كتبته هذه الكتب العربية عن مواد الكتابة عام لا يحد مصر ، مطلق لا يقيده زمن ، وهو منصب على ما عرفوه من العصور الإسلامية . ومن الإخلال بمهجنا أن نسحبه على العصر الجاهلي . ولذلك لم نورد فيا مضي من الحديث ، ولن نورد فيا سيستقبلنا منه ، إلا ما استنبطناه من الشعر الجاهلي ، أو من أحاديث الرسول وأخبار الصحابة ؛ وبذلك تضيق علينا رقعة البحث ، وتقل بين أيدينا مادته ، وقد تنقطع بنا المسالك ، ولكن هذا هو بحثنا ، وتلك هي طبيعته ، فلا معدى لنا عن أن نتقيد بهما .

والقلم فى الجاهلية كما تصفه هذه النصوص مصنوع من القصب يُقطَّ ويقلم أو يُبرَى ثم يغمس فى مداد الدواة ويكتب به . وقد مر بنا قول عبد الله

<sup>(</sup>١) الإسراء ٥٥، النساء ١٦٣

ابن حنش (۱) و رأيهم يكتبون على أكفهم بالقصب عند البراء و . وأكبر ظلى أنهم كانوا يستخدمون ضرباً آخر من الأقلام يكتبون به — دون حبر حيها تلجئهم الحاجة إلى أن يسجلوا بعض شؤوبهم فى عجلة من أمرهم ، ودون أن يعدوا للأمر عدته ، فالشاعر الحاهلي الذي كان يحتضر فلم يجد وسيلة للكتابة إلا أن يتخذ من رحل قاتله صيفة يكتب عليها ما كان يريد (۲)، والصحابي الذي أوصى لرسول الله صلى الله عليه وسلم فكتب وصيته فى مؤخر رحله (۱)، والتابعي الذي كان يسمع الحديث من بعض الصحابة في الليل فيكتبه في واسطة رحله حتى يصبح فينسخه (۱) حؤلاء جميعاً لم يكونوا مُعيد ين للكتابة أمرها ، ولم يكونوا متخذين لها أسبابها ، وليس مما يقبله العقل أن يكونوا فيمثل أحوالم تلك يحملون معهم قصبهم المقطوط المبرى ود ويهم الملأى بالمداد ، ولما كانوا — فيا أرجح — يكتبون عادة تبرك لوبها أو أثرها على الرحل ، ولعلها مادة طباشيرية ، أو فحمية أو رصاصية ، وقد أشارت إحدى الروايات إلى أن قيسبة بن كلثوم السكوني كتب على خشبة رحل أبي الطمحان القيبي بسكين. (۱) وكذلك الشأن فيمن كانوا يكتبون على الحجارة ، فقد كانوا ينقشون عليها نقشاً ، ويعشون في نقشهم مواد صلبة ينحتون بها وينقشون .

وقد ورد ذكر القلم ، مفرداً وجمعاً ، بهذا المعنى الذى نقصده ، ثلاث مرات فى القرآن الكريم (٦) . وورد ذكره كذلك فى الشعر الجاهلى . قال عدى ابن زيد(٧) :

له عُنُتُ مثلُ جِذْعِ السَّحُو فِ والأَذْنُ مُضْعَنَّةً كالقَلَم

<sup>(</sup>١) تقييد العلم : ١٠٥ .

<sup>(</sup>٢) المفضليات : ٥٩١ – ٤٦٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن سعد ٣/٣ : ١٥١ .

<sup>(</sup>٤) تقييد العلم : ١٠٢ .

<sup>(</sup>ه) الأغاني ١١ : ١٣١ .

<sup>(</sup>٦) الملق: ٤، القلم: ١، لقمان: ٢٧.

<sup>(</sup> ٧ ) سمط اللال : ٨٧٦ . السحوق من النخل : الطويلة . مصمنة : منصوبة محددة .

#### وقال عدى أيضاً (١):

ما تبِين العينُ من آياتها غيرَ نُوْي مثل خطَّ بالقَلَمْ . وقال الزبرقان بن بدر (٢):

هم يَهلِكُون ويبتى بعدُ ما صنعوا كأنَّ آثارهم خُطَّت بأُقلام

وقد مرت بنا أبيات : أمية بن أبي الصلت (٣) ، والمرقش (١)، وشُتّيم ابن خويلد(٥)، ولبيد (١)، وفيها كلها ذكر القلم .

وربما سمى القلم: ميزبراً . فقد رُوىَ أن أبا بكر رضى الله تعالى عنه دعا فى مرضه بدواة ومزبر ، فكتب اسم الحليفة بعده (٧). قال الزنخشرى: المزبر هو القلم؛ وأنشد الأصمعى:

## • قَدْ قُضِيَ الأَمْرُ وَجَفُّ الْمِزْبَرُ •

٢ - الدواة والمداد : وقد ورد ذكرهما كذلك في الشعر الجاهلي ، قال عبد الله بن عنه (^):

فلم يَبْقَ إلا دِمْنَةٌ ومنازلٌ كما رُدَّ في خَطَّ الدواة مِدادُها وقد مر بنا بيتان الآبي ذُوَّيب (١) ولسلامة بن جندل (١٠)فيهما ذكر

<sup>(</sup>١) الأغانى ٢ : ١١٩ .

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ٣ : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١ : ٨٤ .

<sup>(</sup>٤) معجم المرزياني : ٢٠١ ، والأغاني ٢ : ١٢٧ .

<sup>(</sup>ه) النقائض : ١٠٦.

<sup>(</sup>٦) شرح المعلقات للتبريزي : ١٢٨ .

<sup>(</sup>٧) الفائق ١ : ٢٢ه .

<sup>(</sup>٨) المفضليات : ٧٤٣ .

<sup>(</sup>٩) ديوان الهذليين ١ : ٦٤ .

<sup>(</sup>۱۰) ديوانه : ۱۵ .

الدواة . وكانوا أيضاً يسمون المداد و نقساً ، ، قال حميد بن ثور (١٠):

لِمَن الدِّيار بجانب الحِبْس كَخَطّ ذى الحاجات بالنَّقْسِ

وكانوا أحياناً يمحون المكتوب بالمداد حين تنقضى حاجبهم منه ، ثم يستخدمون الصحيفة لكتابة شأن آخر من شؤوبهم . ويسمون هذه الصحيفة التي يكتبون فيها وطرساً ه (٢) . وكانوا ربما محوا المداد بغسله بالماء ، فقد كان عبد الله بن مسعود إذا عرف أن في مجلسه من يكتب حديثه يدعو بالكتاب وبإجانة من ماء فيغسله (٣) . وكذلك كان يفعل أبو موسى الأشعرى (١) . وقد مر بنا قول عمر للرجل الذي كتب كتاب دانيال (٥): وانطلق فامحه بالحميم والصوف الأبيض» .

1.

#### وصف الحط في اجزهلية :

وقد كدت أجعل عنوان هذا الجزء من البحث و أنواع الحط فى الجاهلية ، . ولكن أنتى لنا أن نعرف أنواع هذا الحط ، والأمر فى أخبار الجاهلية على ما ذكرنا فى غير موطن من هذا الفصل ؟ أما ما ذكره ابن مقلة ونقله عنه ابن النديم (١٦) وابن السيد البطليوسى (٧) من أنواع الحطوط ووصف الأقلام فلا يرقى الى

<sup>(</sup>۱) دیرانه : ۹۷ .

<sup>(</sup>٢) القاموس واساس البلاغة (طرس) ، والاقتضاب : ٩٣ ، والفائق ٢ : ٨١ .

<sup>(</sup>٣) تقييد الملم: ٣٩ و ٥ ه و ٥ ه .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٤٠.

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق : ۱ه .

٠ (٦) الفهرست : ٦ - ٧ .

<sup>(</sup>٧) الاقتضاب : ٨٧ – ٩٠ .

الجاهلية ، والقليل منه لا يعلو أن يكون إشارة عابرة إلى الحط في العصر الأموى ، وإنما جُلُ الحديث كان عن العصر العباسي . فلا معدى إذن عن أن أقصر عنوان هذا الجزء من البحث على « وصف الحط في الجاهلية »، ولا معدى كذلك عن أن أعود إلى النهج الذي سلكته من قبل وهو استنطاق الشعر الجاهلي وأخبار صدر الإسلام .

ولقد وجدت مما بين يدى من نصوص وروايات أن عرب الجاهلية كانوا يفتنون فى خطوطهم وكتاباتهم ، ويحبر وبها ويذهبون فيها مذاهب من التجويد والإتقان . وكان هذا الحط المجود المحبر المتقن يوصف بالترقيش والمنمة والرقم والتنميق . وقد أشرنا من قبل إلى بيت أبى ذؤيب الذى يصف فيه الكتابة فتبدو كأنما بلغت شأواً بعيداً فى الزينة والحمال حتى شبهها فى رقمهه ووشيها بالعروس التى استكملت زينها وبهاءها واستخفيها الحسن والعجب (١) . وأشرنا كذلك إلى أبيات للأخنس بن شهاب التغلبي (٢) ، وحاتم الطائى (٣) ، وسلامة بن جندل (١) يصفون فيها الكتابة بالترقيش والمنمة والتنميق .

ويما يدخل في هذا الباب الإشارة إلى مهارة الكاتب وإجادته الحط وتعوده الكتابة ، قال لبيد (٠) :

فإِنَّ لَهَا منازلَ خاوياتٍ على نَمَلَى وقَفْتُ بِهَا الرِّكَابِا

١ ديوان الهذليين ١ : ١٩ - ١٥ .

<sup>(</sup>٢) المؤتلف والمختلف : ٢٧ .

<sup>(</sup>۳) دیوانه : ۲۳

<sup>(</sup> ٤ ) ديوانه : ١٥ .

<sup>(</sup>ه) ديوانه : ق ١٦ ب ٢ .

<sup>(</sup>٦) المفضليات ٢ : ١٥٧ .

كما رجَّمْتُ بالقلم الكتابا بُنَمُّقُــهُ وحاذَرَ أَنْ يُعَابا من الأَجزاعُ أَسفلَ من نُمَيْلِ كتابَ مُحَبَّرٍ هاجٍ بصيرٍ

وكان من جملة ما يتصف به هذا الخط المتقن استواء سطوره وتناسق كلماته وحروفه ، ومن هنا جاء التشبيه به فى الاستقامة والاستواء ، فقد ورد فى الأثر أن النبى صلى الله عليه وسلم كان يسوى الصفوف حتى يدعها مثل القيد و أو الرقيم (١) ؛ والرقيم هو الكتاب المرقوم ؛ أى كان يفعل فى تسوية الصفوف ما يفعل السهام فى تقويم قداحه ، أو الكاتب فى تسوية سطوره .

وهذا الضرب من الكتابة المجودة التي يتأنق فيها الكاتب ويجوَّد هي التي رجعنا في أول هذا الفصل أنها كانت مُعجَمة منقوطة .

وأما الضرب الثانى من الخط فهو الذى يكتبه الكاتب ، وهو فى عجلة من أمره لا يتأتى ولا يتأنق ، وإنما يخط حروفاً وكلمات ليس فيها أثر من جمال ولا من زينة . وهذا الخط يكون فى الغالب غفلاً من النقط والإعجام . وقد عثرت على لفظتين كانتا تدلان على هذا الضرب من الخط الغفل غير المتقن ، أولاهما التعريض ، وقد وردت فى بيت للشهاخ (٢) .

كما خَطٌّ عِبْرانيةً بيمينِه بتَيْماء حَبْرٌ ثم عَرَّضَ أَسطُوا

وتعريض الخط — كما فى المعاجم — تثبيجه وتعميته وترك تبيين حروفه وحدم تقويمه . واللفظة الثانية التى تدل على هذا الضرب من الخط الغفل السريع الذى لا إتقان فيه هى : المشتق . وقد وردت فى أخبار عن رجال الصدر الأول ، فقد رُوى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه قال (٣): وشر الكتابة

<sup>(</sup>١) الفائق: ٣٢٠ – ٣٢٠ .

<sup>(</sup> ۲ ) ديوانه : ۲٦ ، وديوان زهير ( ثعلب ) : ه .

<sup>(</sup>٣) الصول ، أدب الكتاب : ٥٦ .

المشق، وشر القراءة الهذرمة ». وروى ابن سيرين أنه كُرِه أن تكتب المصاحف مشقاً ، فلما قيل له : لم كره ذلك ؟ قال و لأن فيه نقصاً ، ألا ترى الألف كيف يغرقها ينبغى أن ترد ! » (١) وذكر ابن السيد البطليوسي أن أهل الأنبار كانوا و يكتبون المشق ، وهو خط فيه خفة . . . ، ولأهل الحيرة خط الجزم وهو خط المصاحف ، وخط أهل الشام : الجليل » (١) وقال أيضاً (٣) : و فإذا أمد الحروف قيل : مشق مشقاً ويقال : المشق سرعة الكتابة وسرعة الطعن » . وكذلك جاء في المعاجم أن المشق : سرعة الكتابة وفسادها . وهذا الحط المعرض أو المشق هو الحربشة ، قال زيد بن أخزم الطائى : سمعت ابن دؤاد يقول : كان كتاب سفيان غربشاً (١) .

<sup>(</sup>١) السجستاني ، المساحف : ١٣٤

<sup>(</sup>٢) الاقتضاب : ٨٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٩٤ .

<sup>(</sup>٤) السان (خربش).



البابالثاني

كتابة الشعر الجاهلي وتدوينه



## الفصل لأول

### كتابة الشعر الجاهلي

١

فإذا صح ماذهبنا إليه في بحثنا في الباب السابق – ونرجو أن يكون في جملته صحيحاً – فإن من الطبيعي أن نستنبط منه ثلاث نتائج ، ذكرناها في مواضعها ، ونجمعها الآن لنقدم بها بين يدى هذا الفصل .

الأولى: قيد مُ الكتابة فى بلاد العرب، فقد استبان لنا بالدليل المادى الملموس ، المتمثّل فى النقوش الحجرية المكتشفة ، أن عرب الجاهلية قد عرفوا الكتابة بالحروف العربية منذ مطلع القرن الرابع الميلادى ، وكتبوا بهذا الحط العربى ثلاثة قرون قبل الإسلام على أقل تقدير .

والثانية : معرفة عرب الجاهلية بالكتابة معرفة فيها شيء من الانتشار يُبعيد عهم ما وُصموا به من الجهل بها، وقد دللنا على ذلك بوفرة من النصوص والروايات تنبئ عن النشاط التعليمي في الجاهلية ، وقيام «الكُتتَّاب» أو «المكتب» آنذاك ، وتوافر عدد المعلمين الذين كانوا يعلمون الكتابة ، وذلك كله في البيئات المتحضرة مثل : مكة والمدينة والطائف والحيرة والأنبار .

والثالثة: اتساع ميدان الكتابة وتشعب موضوعاتها، فذكرنا ضروباً عدة من الموضوعات التي كانوا يقيدونها بالكتابة ، وأثبتنا وصفاً لأدوات الكتابة وآلاتها وأوصاف الحط الجاهلي . وكان عمادنا في كل ما ذكرنا : النقوش الحجرية ، والشعر الجاهلي ، والروايات والنصوص الجاهلية . وبعض الروايات والنصوص الإسلامية التي تنسحب في دلالاتها وإشاراتها على العصر الجاهلي .

وقد انتمى بنا بحثنا المتقدم إلى أن عرب الجاهلية قد عرفوا من الكتابة

صورتها الساذجة اليسيرة حين كتبوا رسائلهم ، وصكوك حسابهم وعهودهم ومواثيقهم ، ونقشوا خواتمهم وشواهد قبورهم. وهذه كلها لا تتجاوز في حجمها صحيفة واحدة قد تنقص قليلاً أو تزيد قليلاً . وقد عرفوا أيضا من الكتابة صورة أرقى من هذه الصورة الساذجة ، وأكبر حجماً ، وأشد تعقيداً ، وهي التدوين . والفرق بين الصورتين – لغة واصطلاحاً – واضع ، إذ أن الأولى لا تعنى أكثر من مجرد التقييد العابر لما يعرض من شئون الحياة ، ولكن التدوين إنما يعنى جمع الصحف وضم بعضها إلى بعض حتى يكون لنا منها ديوان – وهو مجتمع الصحف . ولا بد للتدوين من أن يكون عملاً مقصوداً متعمداً يرى إلى هذه الغاية ، لا عملاً عابراً عارضاً . ولم نذكر في الفصل السابق من أمثلة هذا التدوين إلا مثلا واحداً هو الكتب الدينية .

وهدفنا فى هذا الفصل تخصيص الحديث بكتابة الشعر الجاهلى منذ أول عهدها الذى استطعنا أن نكشف عنه ، ثم نمضى بها حتى نصلها بتدوين هذا الشعر الجاهلى الذى وصل إلينا فى هذا العصر والذى جمعه الرواة العلماء فى أواخر القرن الثانى للهجرة .

4

وموضوع كتابة الشعر الجاهلي - كموضوع الكتابة عامة - ذو شقين ، الأول : الكتابة الضيقة التي لا تعدو مجرد التقييد ، والثانى : الكتابة الواسعة التي تتجاوز هذه المرحلة إلى مرحلة التدوين . وقد رأينا أن نبدأ بالحديث عن تقييد الشعر الجاهلي ، ونؤخر الحديث عن تدوينه إلى أن نضعه في مكانه المناسب له من حديثنا عن أوائل التدوين وتأليف الكتب في الجاهلية وصدر الإسلام . ويبدو لنا أن الأدلة على تقييد الشعر في الجاهلية يصح أن تُقسم ضربين ؟ الضرب الأول : أدلة عقلية استنباطية ؛ والثانى: أدلة صريحة مباشرة .

أما الأدلة العقلية الاستنباطية فجيماعها في أربعة أمور:

الأول: هو هذا الذي قدمناه في الفصل السابق، وتجشمنا مشقة الحوض فيه وبيانه والكشف عن أجزائه وتفاصيله. ولم نكن لركب هذا المركب لمثل هذا البحث لولم نرم إلى أن نتخذ منه متكاً نعتمد عليه في بحث كتابة الشعر الجاهلي بخاصة. وذلك أن عرب الجاهلية هؤلاء الذين كانوا يقيلون بالكتابة دينهم ورسائلهم وعهودهم وصكوك حسابهم وسائر ما قلمناه في بحثنا عن موضوعات كتابهم - لا يصح في الفهم أن يقيلوا كل ذلك من أمورهم: دقيقها وجليلها، صغيرها وكبيرها، حقيرها وعظيمها - ثم يهملوا تقييد شعرهم. والشعر عندهم كتابهم ومعروف متداول، في النروة العليا من القيمة والحطر، إذ هو ديوان أعجادهم وأحسابهم، وسجل مفاخرهم ومآثرهم، قال الجاحظ (۱): ه... فكل أمة تعتمد في استبقاء مآثرها، وتحصين مناقبها، على ضرب من الضروب وشكل من الأشكال. وكانت العرب في جاهليتها تحتال في تخليدها بأن تعتمد في ذلك على الشعر الموزون والكلام المقيى، وكان ذلك هو ديوانها». وقال ابن قتيبة (۲) عن الشعر إن الله جعله لعلوم العرب مستودعاً، ولآدابها حافظاً، ولأنسابها مقيداً، ولأخبارها ديواناً لا يرث على الدهر ولا يبيد على مر الزمان.

فإذا كانت القبائل تقيد عهودها ومواثيقها - كما مر بنا - آفليس من الطبيعي إذن أن تقيد شعر شعراتها الذين يدافعون به عن حياضها، ويفودون به عن أمجادها ، ويسجلون به وقائعها وأيامها ، ويعد دون فيه انتصاراتها وما ثرها ؟ ونحن نعلم أن القبيلة كانت إذا نبغ فيها شاعر أتت القبائل فهنأتها بذلك ، وصنعت الأطعمة ، واجتمع النساء يلعبن بالمزاهر كما يصنعن في الأعراس (٣).

<sup>(</sup>١) الحيوان ١ : ٧١ – ٧٢ .

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن : ١٤ .

<sup>(</sup>٣) ابن رشيق ، العمدة ١ : ٤٩ .

وقد قال الأعشى يخاطب قومه ويبين لم فضله عليهم (١):

وأَذْفَعُ عَنْ أَغْرَاضِكُمُ وأُعِيرُكُمْ لِسَاناً كَمِقْرَاضِ الخَفَاجِي مِلْحِبَا

وبلغ من عناية القبائل بالشعر أن بنى تغلب كانوا يعظمون قصيدة عمرو ابن كلئوم المعلقة ، وكان يرويها صغارهم وكبارهم حتى همُجُوا بذلك، فقال بعض شعراء بكر بن وائل (٢) :

أَلْهَى بَنِى تَغْلِبٍ عن كل مَكْرُمَةٍ قصيدةٌ قالها عَمْرُو بنُ كُلْثُوم يَرُونَها أَبَدًا مُذْ كان أَوَّلُهمْ ياللرِّجالِ لِشغْرٍ غيرِ مَسْثُوم

ومن أبين ما يدل على خطر الشعر عند القوم آنذاك ما ذكره أبو عبيدة قال (٣) : كان الرجل من أنف الناقة إذا قيل له : ممن الرجل ؟ قال : من بنى قريع . فما هو إلا أن قال الحطيئة :

قومٌ هُمُ الأَنفُ والأَذنَابُ غيرُهُمُ ومن يُسَوِّى بنأَنفِ الناقةِ الذَّنبَا؟

فصار الرجل مهم إذا قيل له: عمن أنت ؟ قال: من بنى أنف الناقة .
وكما كانت القبائل حريصة على تسجيل مفاخرها فى شعر شعراتها كانت
كذلك حريصة على أن تتجنب ذم شعراء القبائل الأخرى وهجاءهم . وهل أبلغ فى الدلالة على خشيهم الهجاء وتخوفهم أن يبنى ذكر ذلك فى الأعقاب ويُسبَب به الأحياء والأموات - من أنهم كانوا إذا أسروا الشاعر أخذوا عليه المواثيق وربما شد والسانه بنيسعة كيلا يهجوهم ، كما صنعت بنو تيم بعبد يغوث ابن وقاص الحارثي حين أسر يوم الكلاب ، فقال فى ذلك عبد يغوث أبن وقاص الحارثي حين أسر يوم الكلاب ، فقال فى ذلك عبد يغوث (٤٠) :

<sup>(</sup>١) ديوانه : ق ١٤ ب ٣١ . الملحب : القاطع .

<sup>(</sup>٢) الأغاني (دار الكتب) ١١ : ١٥ .

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ٤ : ٣٨ .

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين ٤ : ٥٥ ، وانظر تفصيل أثر الشعر في القبائل والأفراد في المصدر نفسه ج ٤ من ص ٣٥ ! إلى ص ٤٨ .

# أَقُولُ ، وقد شَدُّوا لِسَانِي بنِسْعَةٍ أَمَعْشَرَ نَيْمٍ أَطْلِقُوا مِن لِسانيا

ذلك هو شأن القبائل. أما الأفراد فلا يقلون في هذا عن قبائلهم. فإن هذا الملك أو السيد أو الشريف أو الثرى الذي كان يقيد صك حسابه ، ويقيد قطوط جوائزه وعطاياه ، ويكتب الرسائل في شي شؤونه \_ أيُعقـل أنه كان يغفل عن أن يولى الشعر الذي يمدح به مثل هذه العناية ؟ وقد كانت عناية الممدوح بمدح الشاعر تتمثل في هذه الهبات السخية من الإبل والملابس والحلى والقيمان التي كان يهبها الممدوح للشاعر ، لأنه بمدحه يُذيع اسمه في العرب ، ويُعلِى من قدره بينهم ، ويخلد ذكره على مر السنين . فكان الممدوح حريصاً أشد الحرص على مدح الشاعر ، يجهد في إرضائه بما يقدمه إليه من عطايا ، ويتكلف لذلك فوق ما في وسعه ، حتى إذا أعبته الحيلة ولم يجد وسيلة إلى إرضاء الشاعر بات كثيباً يخشى مغبة الهجاء ؛ وهذا مخارق بن شهاب سيد بني مازن، أتاه محرز بن المُكتَعْبِر العنبري الشاعر فقال: إن بني يربوع قد أغاروا على إبلى فاسعً لى فيها . فقال مخارق : وكيف وأنت جار ورّدان ابن مَخْرَمُةً ؟ فلما ولَّى عنه محرز محزوناً بكي مخارق حتى بل لحيته، فقالت له ابنته : ما يبكيك ؟ فقال : وكيف لا أبكى ، واستغاثني شاعر من شعراء العرب ولم أغثه ؟ والله لئن هجاني ليفضحني قوله ، ولئن كفِّ عني ليقتلني شكره ! ثم نهض فصاح في بني مازن فردت عليه إبله (١) .

ولتى الزبرقان ُ بن بدر الحطيئة َ فطمع فى أن يصفيه مدائحه فسيَّره إلى زوجته ، أو أمه ، وكتب إليها أن تكرمه وتحسن إليه . ولكن بغيض بن عامر — وكان ينازع الزبرقان الشرف — مازال يسعى حتى استمال إليه الحطيئة، فارتحل إليه ، فضرب له بغيض وإخوته قبة ، وربطوا بكل طنب من أطنابها حلة

<sup>(</sup>١) الييان والتبين ٤ : ١ ٤ - ٢ ٤

هَجَرَية ، وأراحوا عليه إبلهم، وأكثر وا عليه التمر واللبن . فلما قدم الزبرقان ولم يجده وعلم بقصته ، نادى فى قومه ، وركب فرسه وأخذ رمحه ، وسار حمى وقف على بغيض وقومه ، وطلب مهم رد الشاعر ، وكاد أن يقع بين الحيين حرب . كل ذلك إكراماً للشاعر وطمعاً فى مدحه وخوفاً من هجائه (١١).

فإذا كان أمر الشعر بهذا الخطر للممدوحين ، فهل كان ملوك الحيرة ، وملوك غسان ، وأشراف المدينة والطائف وساداتها وأثرياؤها ، وسادات تجران واليمن ، هل كان كل أولئك لا يقيدون ما يسمد حون به من الشعر مع أنهم كانوا يقيدون سائر أمورهم ؟

ورب معترض يقول: فما بال الشعر القديم في جاهلية الأمم الأخرى لم يكن مكتوباً - فيا يقال - ثم نفرض أن العرب في جاهليهم قد كتبوه ؟ وما أيسر الإجابة عن هذا الاعتراض! فنحن إنما قلمنا ما قلمنا في الفصل الأول من هذا البحث لندل على أن جاهلية العرب تختلف اختلافاً واسعاً عن جاهلية الأمم الأخرى . فجاهلية تلك الأمم إنما هي الطور البدائي الساذج من حياتهم قبل أن ينتقلوا إلى طور حضاراتهم . فني ذلك الطور البدائي من حياتهم قبل أن ينتقلوا إلى طور حضاراتهم . فني ذلك الطور البدائي ما يعينهم على تقييد أمورهم ؛ وأما جاهلية العرب فيغنينا عن إعادة القول فيها ما قدمناه من تبيان معرفها بالكتابة معرفة قديمة العهد ، فيها شيء من الانتشار وتعدد الموضوعات والأدوات . ولذلك نعجب لقوم تكون معرفهم بالكتابة هذه المعرفة التي بسطنا فيها القول ثم لا يقيلون شعرهم . ونحن إنما نتحدث عن تقييد بعض الشعر لا كله ، حتى يستقيم لنا الاستنتاج والاستنباط ؛ ونقصلد بالتقييد - كما قلمنا - مجرد الإثبات بالكتابة لأبيات أو قصائد متفرقة من الشعر ، ولا نعرض الآن لذكر التدوين الشامل المقصود ، فلذلك متفرقة من الشعر ، ولا نعرض الآن لذكر التدوين الشامل المقصود ، فلذلك عباله بعد صفحات من هذا الباب .

<sup>(</sup>١) الأغانى ٢ : ١٨٠ – ١٨٣

الثانى : أما الدليل الثانى من هذه الأدلة العقلية الاستنباطية فتصل أوثق الاتصال بالدليل الأول . فإذا كان الشعر المسجل لمفاخر القبائل ومحامد الأفراد له خطره وقيمته عند القبائل والأفراد الممدوحين ، فقد كان له من الحطر والقيمة عند الشعراء المادحين أنفسهم ما يضارع ما كان له عند الممدوحين أو يزيد . فقد كان هذا الشعر عند غير المتكسبين بالمدح واجباً قوميًّا تفرضه على الشاعر طبيعة ارتباطه بقبيلته ، أو واجباً أخلاقيًّا تمليه عليه مآثر سلفت من صاحبها لقبيلة الشاعرأو للشاعر نفسه. وأما المتكسبون بالشعر فقد كانهذا الشعر مورداً من موارد ارتزاقهم ، أو لعله هو المورد الوحيد لرزقهم . فكان الشاعر منهم يكثر التجوال والتطواف ، ويقطع على ظهر ناقته الآماد الواسعة يستسهل طيَّ المفاوز ، ويستعذب تحمل المشاق والأهوال في سبيل وصوله إلى ممدوحه الذي سيجزيه عما تجشم وتكلف ، ويقضى حاجته ، ويكفيه رزقه . أليس عجيباً بعد ذلك ألا يُعنني الشاعر، وهذه قيمة الشعر عنده، بأن تحفظ الكتابة شعره أو بعضه ؟ وسيشتد العجب إذا علمنا أن بعض الشعراء لم يكونوا في حاجة إلى أن يتلمسوا الوسائل البعيدة لكتابة شعرهم ويتطلبوا من يكتبه لهم لأنهم كانوا هم أنفسهم يحسنون الكتابة ويتقنونها . على أنه كانت ثمة دواع تضطر حتى من لا يعرف الكتابة من الشعراء ، إلى أن يستكتب من يعرفها ؛ ومن أنصع الإشارات إلى ذلك ما ذكره ابن الأعرابي قال(١١): بلغ عمرو بن كلثوم أن النعمان بن المنذر يتوعده ، فدعا كاتباً من العرب ، فكتب إليه :

أَلا أَبْلغ ِ النُّعْمَانَ عَنَّى رِسَالةً فَمَدْخُكَ حَوْلِيٌّ وَذَمُّكَ قَارحُ

<sup>(</sup>١) الأغاني ( دار الكتب) ١١ : ٨٥ .

منى تلْقَنَى في تَعْلِبَ ابنةِ واثلِ وأشياعِها ترْقَى إليك المسالحُ

فإذا كان هذا شأن من لا يعرف الكتابة من الشعراء ، فما ظنك بمن كان هو نفسه كاتباً ؟

وحسبنا أن نعرض أساء من عثرنا عليهم من شعراء الجاهلية ممن كانوا يكتبون ، على أن نشير إلى أن إغفال النص على معرفة غيرهم بالكتابة لا يعنى أن هؤلاء الذين لم ينص على علمهم بالكتابة كانوا جميعاً يجهلونها .

فنهم على بن زيد العبادى : الذى طرحه أبوه - حين أيفع - فى الكُتَّاب، حتى إذا حلق الحط العربى أرسله إلى كُتَّاب الفارسية ، فصار أفصح الناس وأكتبهم بالعربية والفارسية ، ثم انتقل إلى بلاط فارس فأصبح كاتباً بالعربية ومترجاً في ديوان كسرى(١).

ومن الشعراء الذين كانوا كتاباً بالعربية ومترجين في بلاط فارس: لقيط ابن يعمر الإيادي (٢). وهو الذي أرسل إلى قومه ينذرهم بعزم كسرى على قتالم ، وصيفته في ذلك مشهورة ابتدأها بقوله:

سَلامٌ في الصَّحيفةِ من لَقِيطٍ إلى مَنْ بالجَزيرةِ من إيادٍ وختمها بقوله :

هذا كِتابى إليكُمْ والنَّذِيرُ لكُمْ لِمَنْ رأَى رأَيَهُ منكُمْ ومن سَمِعًا وهي قصيدة طويلة تزيد على الخمسين بيناً.

ومن الشعراء الذين تعلموا الحط والكتابة في مدارس الحيرة : المرقسَّ وأخوه حَرَّملة ، وكان أبوهما سعد بن مالك وضع مرقشاً وأخاه – وهما أحب بنيه إليه –

<sup>(</sup>١) الأغاني ٢ : ١٠١ – ١٠٢ .

<sup>(</sup> ۲ ) مختارات ابن الشجرى ( المطبعة العامرة سنة ١٣٠٦ هـ) ص ٢ - ٧ ، وانظر أيضاً ابن قتيبة ، الشعر والشعراء ١ : ١٥٢ ، والأغاني ( ساسي ٢٠ : ٢٠ .

عند رجل من أهل الحيرة ، فعلمهما الخط والكتابة (١١).

ومن شعراء المدينة الذين كانوا يكتبون: سويد بن صامت الأوسى (٢)، وعبد الله بن رواحة (٢)، وكعب بن مالك الأنصارى وقد كتب شعراً في يوم أحد ذكر فيه أسهاء النقباء وأرسله إلى أبي سفيان بن حرب و أبي بن خلف الجمعي يرد عليهما (١٠).

ومن الشعراء الكتاب كذلك: الربيع بن زياد العبسى ، وكان هو وإخوته من الكملة، وقد مر بنا أن من صفات الكامل فى الجاهلية أن يحسن الكتابة، وقد كتب الربيع بن زياد إلى النعمان بأبيات يعتذر إليه فيها (٥٠).

ومن هؤلاء الشعراء الكتاب: الزبرقان بن بدر (١٦)، والنابغة الذبياني ، وقد كتب قصائد أرسلها إلى النعمان يعتذر إليه بها ويحلف له: أنه ما فرط منه ذنب (١٧).

ومهم كعب بن زهير بن أبى سلمى وأحوه بنُجير بن زهير، وقد كتب إلى بجير شعراً يلومه فيه على إسلامه (^)، فكتب إليه بجير ينذره ويعلمه أن النبى صلى الله عليه وسلم قد قتل بالمدينة كعب بن الأشرف (١).

ومن هؤلاء الشعراء الكتاب: لبيد بن ربيعة العامرى ، وقد كان عمر بن الحطاب أرسل إليه يطلب منه أن يكتب له ما قاله فى الإسلام من الشعر ، فانطلق لبيد إلى بيته فكتب سورة البقرة فى صحيفة ، ثم أتى بها فقال: أبدلنى الله هذه فى الإسلام مكان الشعر (١٠٠). وقد كان من الناس من يكتب إلى لبيد

<sup>(</sup>١) المفضليات: ٩٥٩ – ٢٠٤٠، وانظر الأغاني ٢: ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) الأغانى ٣: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) اين سد ٢/٣ : ٧٩.

<sup>(</sup>٤) أبن حبيب ، المحبر : ٢٧١ – ٢٧٤.

<sup>(</sup>٥) الأغاني ١٦: ٢٢ - ٢٣، وأمالي السيد المرتضى ١: ١٣٦، وشرح شواهد المغني: ٦٨.

<sup>(</sup>٦) الأغاني ٢ : ١٨٠ .

<sup>(</sup>۷) البغدادي ، الخزانة ۲ : ۳۹۲ – ۳۹۳ .

<sup>(</sup> ٨ ) الشعر والشعراء ١ : ٩١ .

<sup>(</sup>٩) جهرة أشعار العرب : ٢٤.

<sup>(</sup>۱۰) الحزانة ۲ : ۲۱۵.

أيضاً شعراً ، وذلك أن الوليد بن عقبة خطب الناس بالكوفة في يوم صباً ، وقال : إن أخاكم لبيداً آلى ألا تهب له الصبا إلا أطعم الناس حتى تسكن ، وهذا اليوم من أيامه ، فأعينوه ، وأنا أول من أعانه . ونزل ، فبعث إليه بماثة بكرة ، وكتب إليه أبياتاً من الشعر . . فلما أتاه الشعر قال لابنته : أجيبيه (١) . ومما يؤيد معرفة لبيد بالكتابة في الجاهلية أن في شعره الجاهلي كثيراً من الإشارات والمعانى الدينية التي تدل على أنه كان في الجاهلية يؤمن بالبعث . وقد كان أكثر هؤلاء الذين كانوا على دين في الجاهلية يحسنون الكتابة (١).

ومن هؤلاء الشعراء الذين كانوا يؤمنون بالبعث في الجاهلية ويقرأون الكتب الدينية : أمية بن أبي الصلت (٣).

ومن هؤلاء الشعراء المخضرمين الذين ولدوا في الجاهلية وعُمَّروا في الإسلام إلى زمن عبد الملك بن مروان واشتهروا بالعلم والفقه : مسروق بن عبد الرحن (١٠٠)، وشُريعٌ بن الحارث الكنديّ (٥٠).

ولا بد من الإشارة إلى أن النص على معرفة الشعراء بالكتابة لم يكن فى الكتب العربية نصًّا صريحاً مقصوداً لذاته ، وإنما أكثر ما يكون استطراداً عابراً لتوضيح سياق قصة تتصل بالشاعر ، أو بقومه ، أو بحادثة بعيبها . ويبدو لنا أن الذين خلَّفوا لنا هذه الكتب — وهم الذين سجلوا تاريخنا الأدنى — كانوا يتوهمون أن معرفة الشاعر بالكتابة عيب ينتقص من شاعريته ، وذلك لأنهم كانوا يظنون أن معرفة الكتابة أمر حادث طارئ على العرب ، وهو من أمور المدنية التي كانت تفسد الأعراب وسليقهم اللغوية الفطرية ، فكانوا يشكُون المدنية التي كانت تفسد الأعراب وسليقهم اللغوية الفطرية ، فكانوا يشكُون

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء ١٠: ٣٣٣ - ٢٣٤ .

<sup>(</sup> ٢ ) انظر إيمان لبيد بالبعث في الجاهلية في الإصابة ٢ : ٤ - ٥ .

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة ، المعارف : ٢٨ ؛ والأغاني ٣ : ١٣١ – ١٢٢ .

<sup>(</sup>٤) ابن سعد ٣ : ٥٠، ٣٥ .

<sup>(</sup>٥) المصدرالسابق ٦ : ٩٠ .

فى كل أعرانى يتصل بالمدينة ويكتسب من مظاهر حضارتها . قال الجاحظ (١٠): « سمعت ابن بشير ، وقال له أبو الفضل العنبرى - يبدو أنه أحد الأعراب - : إنى عثرت البارحة بكتاب ، وقد التقطته ، وهو عندى ، وقد ذكروا أن فيه شعراً ، فإن أردته وهبته لك . قال ابن بشير : أريده إن كان مقيداً . قال : والله ما أدرى أمقيد هو أم مغلول . ولو عرف التقييد لم يلتفت إلى روايته » .

وهذا الحكم الذى فرضوه على الأعراب سعبوه أيضاً على الشعراء أنفسهم ، حتى الشعراء الإسلاميين الذين كانوا معروفين باتصالم الوثيق بالبادية ، فكانوا لذلك مصدراً لمؤلاء اللغويين والرواة ومعتمداً لم فيا يذكرونه من شواهد وأمثلة. وأوضح ما يبين لنا ذلك أن أبا النجم العجلى الراجز وذا الرمة قد عيبا بمعرفة الكتابة فأنكرها ذو الرمة . قال أبو بكر الصولى (٢) : قد عيب أبو النجم بهذا أي بقوله :

أَقبلتُ من عِنْد زيادٍ كَالْخَرِفُ تَخُطُّ رِجْلاى بخطُّ مُخْتَلِف كأنما قد كَتَبَا لامَ ألف]

فقيل : لولا أنه يكتب ما عرف صورة لام ألف ، كما عيب ذو الرمة في وصف ناقته :

كَأَنْهَا عِينُهَا فِيهَا \_ وقد ضَمَرَتْ وضَمَّهاالسِّيرُفي بعض الأضامِيمُ

وقال أيضاً : « قرأ حماد الراوية على ذى الرمة شعره ، قال : نراه قد ترك في الحط لاماً ـ فقال له حماد : وإنك لتكتب؟ قال : اكتم على في فإنه كان يأتى باديتنا خطاط فعلمنا الحروف تخطيطاً في الرمال

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١ : ١٦٣ – ١٦٤ .

<sup>(</sup>٢) أدب الكتاب : ٦٢ ، وانظر أيضاً الشعر والشعراء ١ : ٥٠٧ ، قال ابن قتيبة : وقال عيسى بن عمر (توفى سنة ١٤٩) قال لى ذو الرمة : ارفع هذا الحرف فقلت له : أتكتب ؟ فقال بيده على فيه ، أى : اكتم على ، فإنه عندنا عيب .

<sup>(</sup>٣) الأضاة : الغدير . يقول : كأن عيمها دارة ميم لتدويرها .

في الليالي المقمرة فاستحسنتها فثبتت في قلبي ، ولم تخطها يدي . .

فإذا كان هذا رأى هؤلاء العلماء الرواة فى القرن الثانى الهجرى فى الشعراء الإسلاميين أنفسهم ، فلا بد أن يكون رأيهم هذا أكثر تشدداً وغلوا فى الشعراء الجاهليين ، ولذلك نحسب أن أخبار معرفة الشعراء الجاهليين بالكتابة قد وصلتنا ناقصة مبتورة مشوهة ، ولولا هذا الوهم الحاطئ لوصلنا الشيء الكثير الذى يدعم ما نذهب إليه .

٤

الثالث: وثالث هذه الأدلة متصل كذلك بالسابقين لا يكاد ينفصل عنهما ، ومدارة على طبيعة ضرب من الشعر هو هذا الشعر الذى كان يتكلفه صاحبه تكلفاً بعد جهد ومشقة ، لا يرتجله ارتجالا ، ولا ينساب منه عن طبع وفي يسر وسماحة ، وإنما يقول البيت أو الأبيات ثم يطويها إلى أن توافيه أبيات أخرى يضمها إلى سابقاتها ، فإذا ما اكتملت له القصيدة طواها كلها ، وأخذ يعيد فيها نظره : يهذب من ألفاظها كلما سنح له وجه من وجوه التهذيب، ويقوم بعض ما لم يكن قد استقام له من معانيها كلما واتته فرصة التقويم . ذلك هو الشعر الحولى المحكمة ، وأولئك الشعراء هم عبيد الشعر كما سماهم الرواة العلماء(١١). قال الحاحظ (٢١) : « ومن شعراء العرب من كان يدع القصيدة تمكث عنده حولا كريتاً ، وزمناً طويلاً ، يردد فيها نظره ، ويجيل فيها عقله ، ويقلب فيها رأيه ، اتهاماً لعقله ، وتتبعاً على نفسه ، فيجعل عقله زماماً على رأيه ، ورأيه عياراً على شعره ، إشفاقاً على أدبه ، وإحرازاً لما خواًله الله تعالى

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة : الشعر والشعراء ١ · ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ٢: ٩.

من نعمته . وكانوا يسمنون تلك القصائد : الحوليات والمقلدات والمنقحات والممكنكات، ليصير قائلها فحلاً خنذيذاً وشاعراً مفلقاً ». وقال ابن جبى (۱): وليس جميع الشعر القديم مرتجلا ، بل قدكان يعرض لهم فيه من الصبر عليه، والملاطفة له ، والتلوم على رياضته ، وإحكام صنعته نحو هما يعرض لكثير من المولدين ، ألا ترى إلى ما يروى عن زهير ، من أنه عمل سبع قصائد فى سبع سنين ، فكانت تسمى حوليات زُهير ، لأنه كان يحوك القصيدة فى سنة ؟ . . » .

وهذا شاعر جاهلي هو امرؤ القيس بن بكر بن امرئ القيس بن حارث الكندى ، ويقال له الذائد ، يصف « عملية الانتخاب الفيي » للألفاظ فيقول (٢٠):

فِيادَ غُلَامٍ غَوىًّ جَرَادَا تَنَقَّبْتُ مِنْهُنَّ عَشْرًا جِيَادَا وَآخُذُ مِنْ دُرِّها المُسْتَجَادَا

فَأَعْزِلُ مَرْجَانَهِ جَانباً

و يقول كعب بن زهير <sup>(۲)</sup> :

أَذُودُ القَوَا فَي عَنِّي ذَيَادَا

فَلَما كَثُرُنَ وَأَعْيَبْنَي

فَمَنْ لِلْقَوَا فِي - شَانَهَا مَنْ يَحُوكُهَا - إِذَا مَا ثَوَى كَعْبٌ وَفَوَّزَ جَرُولُ يَقُولُ فَكُلُ يَعْيَا بِشِيء يَقُولُه وَمِنْ قَائِلِهَا مَنْ يُسِيءُ وَيَعْمَلُ نُقَوِّمُهَا حَتَّى تَقُومَ مُتُونُهَا فَيَقْصُرُ عَنْهَا كُلُّ مَا يُتَمَثَّلُ كُلُّ مَا يُتَمَثَّلُ كَفَيْتُكَ ، لَا نَلْقَى مِنَ النَّاسِ وَاحِدًا تَنَخَّلَ مِنْها مِثْلَ مَا نَتَنَخَّلُ عَنْها مِثْلَ مَا نَتَنَخَّلُ عَنْها مِثْلَ مَا نَتَنَخَّلُ عَنْها مِثْلَ مَا نَتَنَخَّلُ عَنْها مِثْلَ مَا نَتَنَخَّلُ

<sup>(</sup>١) الحصائص ١: ٣٣٠ .

<sup>(</sup> ۲ ) الآمدى : المؤتلف والمختلف : ١٠ .

<sup>(</sup> ۳ ) ديوانه : ۹ ه – ۲۰ .

وقد كان طُنفيل الغنوى فى الجاهلية يدحى: الحبر، لتحسينه الشعر (۱). وقد مر بنا أن ابن فارس (۲) يرى أن بعض شعراء الجاهلية كان يعرف علم العربية والعروض: ما كان منه متصلاً ببحور الشعر أو بقوافيه وعيوبها – مهما تكن الألفاظ الاصطلاحية الى كانوا يستخدمونها –، وقد أضفنا بعض ما عثرنا عليه مما يؤيد رأى ابن فارس فى معرفة الشعراء الجاهليين بهذه العلوم.

ولا ريب أن ما قدمنا من حديث واضحُ الدلالة على أننا لا نعم فيا نلق من أحكام، فنحن لا نقصد أن كل شعراء الجاهلية كانوا يعرفون هذه العلوم، ولا نقصد كذلك أن جميع شعراء الجاهلية كانوا يتروون في نظم قصائدهم ويثقفونها وينقحونها . ولكننا نخص " بحديثنا هذه الفئة من الشعراء التي كانت نرى الشعر عملا حقليًّا تفكر فيه بعقلها كما تحسه بعاطفتها ، وتنظمه وترصّعه كما ترصّع حجارة الفسيفساء .

وإذا كنا لا ننكر أن بعض الشعراء كانوا يرتجلون الشعر ارتجالا ، وأن بعضهم كان يندلث منه الشعر اندلاثاً هيئاً سمحاً ، وأن هاتين الطائفتين ، أو بعض رجالهما ، لا تضطرهم طبيعة هذا الضرب من الشعر إلى تقييده وإثباته بالكتابة – إذا كنا لا ننكر ذلك ، فإنه لا بد لنا أن نتريث قليلا عند الفئة الأخرى من الشعراء وشعرهم ، وأن نتوقف عن أن نسحب عليهم حكم الضرب الأول . فنحن لا نفهم كيف يستطيع الشاعر الذي تمكث عنده القصيدة وحولا كريتاً ، وزمناً طويلاً ، يردد فيها نظره ، ويجيل فيها عقله ، ويقلب فيها رأيه ، اتهاماً لعقله ، وتنبعاً على نفسه ، فيجعل عقله زماماً على رأيه ، ورأيه عباراً على شعره ، إشفاقاً على أدبه ، وإحرازاً لما خوله اقه تعالى من نعمته . . . ، ، والشاعر الذي كان يعرض له في الشعر من و الصبر

<sup>(</sup>١) الزنخشرى : الفائق ١ : ٩٤١ .

<sup>(</sup>٢) الصاحبي في فقه اللغة : ٨ - ١١ .

عليه ، والملاطفة له ، والتلوم على رياضته ، وإحكام صنعته نحو مما يعرض لكثير من المولدين . . م والشاعر الذي كانت تكثر عليه القوافي فيذودها عنه ذياداً ، ثم ينتني منها الجيد انتقاء ، وينظر إلى قوافيه وألفاظه نظرة الجوهري إلى لآلئه : يعزل مرجانها جانباً ، ويأخذ المستجاد من درها . . ، والشاعر الذي يتنخل كلامه تنخلا ، ويثقف ألفاظه وقوافيه حتى تلين متونها – نحن لا نفهم كيف يستطيع هؤلاء الشعراء أن يقوموا بهذا العمل العقلي الذي يستغرق هذا الوقت المديد دون أن يكون الشعر مقيداً أمامهم على صحيفة يرجعون إليها بين وقت وآخر : يزيدون عليه أو ينقصون منه ، ويستبدلون لفظة بلفظة ، وقافية بقافية . وهل يصح بعد هذا أن نذهب إلى أن هؤلاء الشعراء الذين كانوا يصنعون الشعر صناعة ، بل يصنعون من بحوره وقوافيه ولغته يصنعون الشعر صناعة ، بل يصنعونه تصنيعاً ، ويعرفون من بحوره وقوافيه ولغته وإعرابه ما لا يُكتسب إلا بالتعليم والدراسة ، هل يصح أن نذهب إلى أن هؤلاء الشعراء كانوا أميين ويستطيعون أن يقوموا بهذه « العمليات » المعقدة المراكبة فطرة وطبعاً ، والشعر معلق في ذا كرتهم لا يعدوها ؟

أحسب أن لا ، وأحسب أن الأرجع أن هذا الضرب من الشعر المنقع كان يفرض عليهم أن يقيدوه على ما كانوا يملكون من صحف الكتابة التي بيتنا أنواعها في فصل سابق.

الرابع: وآخر هذه الأدلة العقلية الاستنباطية: هذا الشعر الجاهلي الحافل بذكر الكتابة وصورها ، والإشارة إلى أدواتها ، وتشبيه الأطلال والرسوم ببقايا الحطوط على الرَّق أو المهارق أو سائر أنواع الصحف ، مما يدل على أن هؤلاء الشعراء الجاهليين كانوا على علم دقيق بأنواع الكتابة والحروف (١). وقد ذكرنا هذا الشعر الجاهلي ، الذي يحفل بذكر الكتابة ، متفرقاً في مواطنه من الباب السابق حين تحدثنا عن أدوات الكتابة وآلاتها ، واستشهدنا به لكل جزء من أجزاء البحث ، ووجدنا أن الشعر الجاهلي لم يغفل صغيرة ولا كبيرة فيه ، وإنما استوعب الموضوع من نواحيه ، ولمنه من أطرافه كلها . ومع ذلك فإننا سنشير الى أبيات قليلة فيها من الصور الشعرية المركبة ما ينبي عن أن قائلها لا بد أن يكون عالماً بهذه الصور ، وأن الجاهل بها لا يتأتى له ذكرها ووصفها على هذا الوجه المفصل .

فأبو ذؤيب الهذلى يشير إلى كاتب يكتب ديناً له ـ وليس فى هذا دلالة على شىء مما نذهب إليه لووقف عنده ـ ولكنه يصف فى بيتين كتابة هذا الكاتب الدائن ، وأنها كانت كتابة دقيقة يتأنق فيها حتى يجعلها مزخرفة مزينة كالعروس ليلة تهدكى إلى زوجها . فوصف أبو ذؤيب هذه الكتابة بأنها « رقم » و « وشى » و « غنمة » . ثم يصف لنا الصحف التى كان يكتب عليها ، ويذكر أنها ناعمة رقيقة « كالرياط » ، ولا يكتنى بذلك بل إنه ليعرف أن هذه الصحف لا يكتب عليها الكاتب أول مرة ، وإنما يستخدمها بعد أن استخدمها غيره من قبله ، فجاء صاحبنا الدائن فحا الكتابة السابقة ، وكتب عليها دينه ، ولكن آثار الكتابة

الشعر (١) كتب الأستاذ المستشرق كرنكو مقالة عنوانها «استخدام الكتابة في حفظ الشعر (١) "The Use of Writing for The Preservation of Ancient Arabic Poetry" العربى القديم » (A Volume of Oriental العربى القديم » (١٩٢٧ مع مجموعة مقالات أخرى لكتاب مختلفين في :

Studies to E.G. Browne, Edited by J.W. Arnold ص : ٢٦١ – ٢٦٨ وقد أقام بحثه على نقطتين : ذكر الكتابة في الشعر القديم ، واختلاف القراءات للفظة الواحدة . وانظر كتاب « تاريخ الأدب الدربي » للمستشرق بلاشير ص ٩٣ – ٩٩ .

السابقة ما زالت باقية يشاهدها أبو ذؤيب فيعرفها ويصفها ، وذلك قوله (۱) : عرفت الديار كرقم الدوا ق يزبرها الكاتب الحميري برقم ووشي كما زُخرفَت بميشمها المُزدهاة الهدي أدان وأنباه الأولي الوفي أدان وأنباه الأولي الوفي فنمنم في صحف كالريا ط فيهن إرث كتاب محي فنمنم في صحف كالريا ط فيهن إرث كتاب محي زمانه آنداك من التشاؤم والتفاؤل بالسوانح والبوارح وعقد التمائم لدفع الغوائل . ويقرر فيها أن الدهر على بدوم له خير ولا يتصل له شر . ولو أننا لم نقف عند هذه المعانى العقلية التي لا تصدر إلا من مثقف متعلم يثور على معتقدات أهل زمانه وأباطيلهم ، فإننا لا نستطيع إلا أن نقف عند آخر بيت منها ، إذ نكاد نفهم منه أن هذا الشاعر قد قرأ الكتب الدينية القديمة ، واشتق منها إذ نكاد نفهم منه أن هذا الشاعر قد قرأ الكتب الدينية القديمة ، واشتق منها المعانى التي يصورها ، وذلك قوله (۲) :

لا يَمْنَعَنَكَ من بُغا و الخَيرِ تَعْقَادُ التَّمائمُ ولقد غَدَوْتُ وكنتُ لا أَغْدُو على وَاقِ وَحاتمُ فَإِذَا الأَشائمُ كَالأَشائمُ عَلَيْ اللَّهَ عَلَى اللَّشائمُ وكذاك لا خَيْرٌ ولا شَرَّ على أَحَد بدائمُ قد خُط ذلك في الزُّبُو رِ الأَوَّلِيَاتِ القدائمُ (٣) ويصورلنا لبيدصورة غريبة مركبة حين يصف لنا الأطلال، وذلك في قوله (١٠) أو مُذْهَب جُدَدٌ على ألواحه \_\_\_\_ نَّ الناطقُ المبروز والمختومُ أَو مُذْهَب جُدَدٌ على ألواحه \_\_\_ نَّ الناطقُ المبروز والمختومُ

<sup>(</sup>۱) ديوان الهذليين ۱ : ٦٤ – ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (حتم). . والمؤتلف والمختلف : ١٠٢ ، والحزافة ٣ : ١١ حيث يذكر أن خززاً جاهل .

<sup>(</sup>٣) الزبور (بضم الزاي) = جمع زبر (بكسرها) ، وهي الكتب.

<sup>(</sup> ٤ ) ديوانه ( فينا ١٨٨٠ ) ق : ١٦ ، ب : ٣ .

فيشبه رسوم الديار بلوح مذهب عليه مُجدد ، وهي الطرائق الى فيه ، ويقول الطوسي شارح ديوان لبيد ، فها ينقله عن ابن الأعرابي ، إن المذهب لوح ضُمَّت إليه ألواح من جوانبه ، كانوا يضعون عليه الكتب الى ترسل إلى الملك ، لا تمسه إلا يده يأخذ ما شاء ويترك ما شاء . فكانت هذه الكتب الموضوعة إما مبروزة : أى منشورة ، وإما مختومة لم تنشر بعد ، وعبَّر عن الكتاب المرسل بالناطق .

ومن الأبيات التى تشتمل على ذكر للكتابة ، وقد تدل على أن للشاعر معرفة بالكتابة والقراءة : بيتا معقل بن تحويلد ، اللذان يذكر فيهما ما يُفهمَ منه أنه قرأ بيته الثانى فى كتاب فاقتبسه ، وذلك قوله (١١):

وإنَّى كما قال مُمْلِي الكِتَا بِ فِي الرَّقِّ إِذْ خَطَّهُ الكاتبُ : 
ويرك الشاهدُ الحاضرُ المُطْمَئنُ مِن الأَمْرِ ما لا يَرى الغائبُ ،

ونحن نكتنى بهذا القدر من الأبيات الى تشتمل على دلالة تشير إلى معرمة قائليها بصور متعددة من الكتابة والقراءة . وأما سائر الأبيات الى تشتمل على ذكر الكتابة وما يتصل بها فقد عرضناها فى مواطنها من الفصل السابق ولأحاجة بنا إلى إعادتها والاستكثار بها .

٦

تلك هي الأدلة العقلية الاستنباطية التي رأينا أنها قد تشير إلى معرفة الشعراء الحاهليين بالكتابة وإلى أن بعض هؤلاء الشعراء ربما استخدم الكتابة في تقييد

<sup>(</sup>۱) ديوان الهذليين ۴ . . ٧

بعض شعره . أما الأدلة الصريحة المباشرة فتتمثل في هذه الروايات والنصوص التي لممنا نثارها ، وجمعنا متفرقها . وننظمها الآن في سلك واحد لنرى أنها واضحة صريحة في أن بعض الشعر الجاهلي كان يُقيتد . سواء أكان الذين يقيدونه هم الشعراء الجاهليين أنفسهم بخط يدهم أم كان هؤلاء الشعراء يستكتبون غيرهم لتقييد شعرهم .

وقد لحظنا – بعد أن جمعنا مادة هذا الفصل – فى هذه الروايات والنصوص أمرين ؛ الأول : أن أكثرها يشير إلى أن هذا الشعر المقيد بالكتابة إنما كان رسائل يبعث بها الشاعر ، ومع ذلك فقد عثرنا على روايات قليلة تشير إلى تقييد الشعر للحفظ . والثانى : أن هذه الرسائل الشعرية كانت شيئاً ،ألوفاً فى العصور الإسلامية ، وبين أيدينا أخبار ونصوص عنها فى زمنى عمر ومعاوية خاصة " . وحسبنا أن نشير إلى مواطنها (١) . ونحب أن نقدم بخبرين من صدر الإسلام ثم نتقل إلى أخبار الجاهلية نفسها ونصوصها :

فقد اجتمع الأنصار في مجلس (٢) ، فتذاكروا هجاء النجاشي إياهم ، فقالوا : من له ؟ فقال الحارث بن معاذ بن عفراء : حسان له . . . فتوجه نحوه ، والقوم كلهم معظم لذلك ، حتى دق عليه الباب . . . فلما دخل عليه كلمه ، فقال : أين أنتم عن عبد الرحمن ؟ قال : إياك أردنا ، قد قاوله عبد الرحمن فلم يصنع شيئاً . فوثب ، وقال : كن وراء الباب ، واحفظ ما ألتي . . . فدخل وهو يقول :

<sup>(</sup>۱) نسب قریش : ۱۱۰ ، ۲۰۹ ، الفائق ۱ : ۲۷۶ ، ۲ : ۲۲۲ ، الأغانی (دار الکتب) ه : ۲۱ – ۱۸ و (ساسی) ۱۳ : ۱۰۱ و (۱۲۳:۱۶ ، الحاحظ ، المحاسن والانسداد ۱۸۹ ، والحیوان ۲ : ۸۵ ، ابن رشیق ، العمدة (تصحیح النعسانی سنة ۱۹۰۷) ۱ : ۲۷ – ۱۸ ، ابن عبد ربه ، العقد ۲ : ۱۳۱ – ۱۳۲ ، ابن قتیبة ، الشعر والشعراء : ۲۳۲ – ۲۳۶ ، دیوان الحذلین ۲ : ۲۰۲ – ۲۰۵ ، ابن سعد ۱/۳ : ۲۰۰ ، الآمدی ، المؤتلف والمحتلف : ۲۳ ، البغدادی ، الحزانة ۲ : ۲۲۰ – ۲۲۲ و ۲ : ۲۰۹ – ۲۰۰ .

 <sup>(</sup>٢) ديوان حسان (ط. النيل سنة ١٩٠٤) ص ١٣١-١٣٢، وانظر أيضاً البندادى،
 خزانة الأدب (سلفية) ٤: ٥٥ – ٥٥.

أَبَنِي الحِمَاسِ أَلَيْسَ مِنْكُمْ ماجِدٌ إِنَّ المُرُوءَةَ في الحِمَاسِ قَلِيلُ ( ثمانية أبيات ) ثم مكث طويلاً على الباب يقول : والله ما أبحرت ، ثم ألق على:

> حارِبنَ كعبِ أَلَا الأَحلامِ تَزْجُرُكُم لا عيبَ بالقوم من طُول ولا عِظْم كأنَّهُمْ قَصَب جُوْفٌ ، مَكاسِرُهُ دَعُوا النَّخاجُو وامشُوا مِشْيةً سُجُحاً لا ينفعُ الطُّولُ مِن نُوك القلوب ، ولا إنى سأنصرُ عرضى من سَراتِكمُ أَلْفِي أَبَاهُ وَأَلْفِي جَدَّه حُبِسا

عَنِّي، وأنتُم من الجُوفِ الجَمَاحِيرِ جِسْمُ البغالِ وأَحْلامُ العصافير مُنَقَّبُ فيه أرواحُ الأَعاصيرِ إِنَّ الرجالَ أُولُو عَصْبِ وَتَذَكِّيرِ يَهْدِي الإلهُ سبيلَ المعشرِ البُورِ إِنَّ الحِماس نَسَى غير مذكورِ بمعزل عن مُعالِى المُجْدِ والخِيرِ

ثم قال للحارث: اكتبها صكوكا ، فألقها إلى غلمان الكتاب. قال

الحارث: ففعلت . . ،

وقد ذكر الزمخشري أن طلحة رضي الله عنه أنشد قصيدة ، فما زال شانقاً ناقته حتى كُتبت له القصيدة (١).

وحيمًا علم كعب بن زهير بإسلام أخيه 'بجير كتب إليه (٢):

فهل لك فهافلت بالخيف هل لكا؟ فأنهلك المأمونُ منها وعلَّكا على أَى شيء ، و يَبْ غيرِك، دَلَّكَا ؟

ألا أبلغا عنَّى بُحَيْرًا رسالة سُقِيتَ بكأس عند آل محمد فخالفت أسباب الهُدَى وتَبِعْتُه

<sup>(</sup>١) الفائق ١: ٦٧٧٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) الشمر والشعراء ١ : ٩١ ، وانظر أيضاً ابن هشام، السيرة ٤ : ١٤٤ - ١٤٠٠ ،

فلما أتى الكتاب مجيراً كتب إلى كعب يقول (١١):

وكان أبو سفيان بن حرب وأبي بن خلف الجمحى قد كتبا إلى الأنصار كتاباً يعاتبانهم فيه على إيوائهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ويطلبان مهم أن يُخلوا بينه وبين قريش . فكتب إليهما كعب بن مالك الأنصارى في يوم أحكد بهذا الشعر وهو أربعة عشربيتاً برد عليهما فيه ، ويذكر أسماء النقباء (٢): أبياً أنه فال رَأيهُ وحان غداة الشّعب والحيّنُ واقعمُ

أَى الله ما منتَّكَ نفسُك إنه عرصاد أمر الناس راء وسامعُ وأبلغ أبا سفيان أن قد أضا لنا بأحمد نورٌ من هُدَى الله ساطعُ فلا تَرْعَيَنْ في حشد أمرٍ تريده وألَّبْ وجَمِّعْ كلَّ ما أنت جامع ودُونَك فاعلم أنَّ نَقْضَ عهودنا أباهُ عليك الرَّمْطُ حين تبايعوا

ثم يذكر أسماء النقباء ، ويختم الأبيات الأربعة عشر بقوله :

أولاك نجومٌ لا يُغِبُّك منهُمُ عليك بنحس في دُجى الليل طالعُ وذكروا أن الناس أصبحوا يوماً بمكة ، فرأوا مكتوباً على دار الندوة (٣):

١٤٦ – ١٤٥ : السيرة ٤ : ١٤٦ – ١٤٦ .

<sup>(</sup> ٢ ) المعجم : ٢٧١ – ٢٧٤ ، والأبيات في السيرة ٢ : ٨٨-٨٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن سلام - طبقات فحول الشعراء : ١٩٦ - ١٩٧ السفاسير : مفردها سفسير ، وهو السمسار.

أَلْهِى قُصَيًّا عن المجد الْأَساطيرُ وَرَسُوَةٌ مثلَ مَا تُرْشَى السَّفَاسِيرِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ مِنْ السَّفَاسِيرِ وَاللَّهُ اللَّحْم بَحْتاً لا خليطَ له فَولُها : رَحَلَتْ عِيرٌ ، أَتَتْ عيرُ

وذكروا أن النعمان بن المنذر ولَّى بعض الأعراب بابَ الحيرة مما يلى البرية ، فصاد الأعرابي ضَبَّا ، فبعث به إلى النعمان وكتب إليه (١):

جَبَى المالَ عُمَّالِ الخراج وَجَبُونِي مُقَطَّعَةُ الآذان صُغْرُ الشَّواكل رَعَيْنَ الرَّبا والبقْلَ حَى كَأَمَا كَاللهُنَّ سُلطانٌ ثيابَ المراجل

ويبدو أن طبيعة حياة القصور في بلاط النعمان وما يكثر فيها من هس ووقيعة ووشايات كانت تضطر الشعراء إلى أن يدفعوا عن أنفسهم هذه الدسائس، فينجوا بأنفسهم محافة الفتك بهم ، ثم يقولوا شعراً ويكتبوه ويرسلوه إلى النعمان . فن ذلك تلك القصائد الكثيرة التي كان يقولها عدى بن زيد في سجنه ويكتب بها إلى النعمان (٢) . ومن ذلك أيضاً أن النابغة - بعد أن هرب من النعمان ومكث عند آل جفنة - أرسل إلى النعمان قصائد يعتذر إليه بها ، ويحلف له : أنه ما فرط منه ذنب (٢) .

ومن ذلك أيضاً أن النعمان أمر الربيع بن زياد العبسى بالانصراف ، فلحق بأهله وكتب إلى النعمان أبياتاً يعتذر فيها ، وهي (٤) :

لئن رَحَلْتُ جمالِي إِنَّ لِي سَعَةً ما مثلُها سَعَةً عَرْضاً ولا طُولا

<sup>(</sup>١) الزجاجي : الأمالى : ١١٥. الشواكل : الحواصر . ثياب المراجل : ثياب مخطبة تعمل في اليمن .

<sup>(</sup>٢) الأغانى ٢ : ١١٥ .

<sup>(7)</sup> البندادی : الخزانة 7 : 797 - 797

<sup>(</sup> ٤ ) الأغاني ١٦ : ٢٢ - ٢٣ وأمالي السيد المرتضى ١ : ١٩٢ .

لم يَعْدِلُوا ريشَةً من ريش شَمْويلا لا مثل رَعْبكُمُ ملحاً وغَسْوِيلا مع النطاسيُّ يوماً وابن نَوْفِيــلا بحيث لو وُزِنَت لخم بِأَجْمَعِها ترْعَى الروائم أحرارَ البقسولِ بها فَابْرُق بِأَرْضِك يا نعمانُ مُتَّكِئاً

فكتب إليه النعمان جواباً عن أبياته بأبيات أخرى هي قوله ·

تُكثِرُ على ودَعْ عَنك الأَباطيلا وردًا يعلَّل أهل الشام والنيلا هو ج المطى به إبراق شمليلا فما اعتذارك من قول إذا قيلا وانشر بها الطَّرْف إنْ عرضاً وإن طولا

شَرِّدْ بِرَحْلك عنى حيثُ شنت ولا فقد ذُكِرت به والركب حلمله فما انتفاوك منه بعد ما خرعت قد قيل ذلك إن حقا وإنْ كَذِباً فالْحَقْ بحيث رأيت الأرضَ واسعةً

وبلغ عمرو بن كلثوم أن النعمان بن المنذر يتوعده فدعا كاتباً من العرب فكتب إليه (١):

أَلا أَبِلغِ النَّعْمَانَ عَنِّى رِسَالةً فَمَدْحُكَ حَوْلِيًّ وذَمَّكَ قَارِحُ مِن اللَّهُ مِن تَلْقَنى في تَغْلِبَ ابِنةِ وائلٍ وَأَشْيَاعِهَا نَرْقَى إليك المسالحُ

وغضب الحارث بن مارية الغسانى على عبد العزى بن امرئ القيس الكلبى فتهدده ، فدعا عبد العزى ابنيه : شراحيل وعبد الحارث ، فكتب معهما إلى قومه (٢) :

جَزَانى - جَزاهُ اللهُ شرَّ جزائهِ - ، جَزاءَ سِنِمَّارٍ وما كان ذا ذَنْبِ سِوَى رَصِّهِ البُنيانَ عِشْرين حِجَّةً يعلُ عليه بالقراميدِ والسَّكْب

<sup>(</sup>١) ِ الْأَغَانُ ( دار الكتب ) ١١ : ٨ه .

<sup>(</sup>٢) ۗ الخزانة ١ : ٢٦٨ .

رهي أبيات<sup>(١)</sup> .

ولما طال سجن عدى بن زيد ، في حبس النعمان ، كتب إلى أخيه أبي وهو مع كسرى بهذا الشعر(٢) :

أن يكن علك الرمان فكر ما مير باع رود الك عسيك

یأمره باطلاقه . وکان أحمر بن جندل أسیراً ، فی یدی صَعصَعة بن محمود بن عمر و بن مرثد،

فأطلقه؛ فقال أخوه سلامة بن جند ل هذه الأبيات وبعث بها إلى صعصعة (٥): سأَجْزِيك بالقِدِ الذي قد فَكَكْتَه مَا أَبْلَيْتَنَا العَامَ صَعْصَعَا

<sup>(</sup>١) الأبيات في الثمالبي ، ثمار القلوب : ١٠٩ .

<sup>(</sup>٢) الأغان ٢ : ١١٨ – ١٢٠ .

<sup>(</sup>٣) العارم : الراضع ، يقول : إن لم تجد من يرضع منها درت هي فحلبت ثديها ، وربما رضعته ثم مجته من فيها .

<sup>( )</sup> الألف : الثقيل البطيء الكلام .

<sup>(</sup> ه ) ديوان سلامة : ٢١ – ٢٢ ، وانظر البيان والتبيين ٣ : ٣١٨ مع اختلاف في الألفاظ وترتيب الأبيات .

وجدناك منسوباً إلى الخير أرْوَعا إليك ، وإن حلَّت بيونُك لَمْلَما وإن شفْتَ عَدِّبنا لكم مائةً معا

فَإِنْ يِكُ محمودٌ أَبِاكَ فَإِننَا سَأُهْدِى ، وإِن كُنَّا بِتَثْلِيثَ ، مِنْحَةً فإِن شَنْتَ أَهْدِيْنَا نَناء ومِنْحَــةً

وكان الأسرى ينتهزون كل فرصة ليكتبوا إلى قومهم يعلمونهم بحالم ، فن ذلك أن "رجلا" من بني تميم كان أسيراً فكتب إلى قومه (١١):

حُلُّوا عن الناقة الحمراء أَرْحُلَكُمْ والبازلَ الأَصْهَبَ المعقول فاصطَنِعوا إِنَّ الذَّنَابِ قد اخضرَّتْ براثنُها والناسُ كُلُّهمُ بكُرٌ إِذَا شَبِعُوا

ومن ذلك أيضاً أن تيسبة بن كلثوم السكونى أسره بنو عامر بن عقيل ، فر به أبو الطمحان القيلى ، فوعده مائة ناقة إن هو بلغ قومه رسالة ، ثم كتب على مؤخر رحل أبى الطمحان (٢) :

بَلَّغَا كِنْدُةَ المُلوكَ جميعًا حيث سارت بالأَكرمين الجِمالُ أَنْ رِدُوْا العَيْنَ بالخَميسِ عِجالًا واصْدُرُوا عنه والرَّوايا ثِقالُ هزئت جارتى وقالت عجيبًا إذ رأتنى في جيدِى الأَغلالُ إن تَرَيْنى عارِى العِظامِ أَسِيرًا قد بَرانى تَضَعْضُعُ واختلالُ فلقد أَقدُمُ الكتبية بالسَّدْ في عَلَى السِّلاحُ والسَّرْبالُ فلقد أَقدُمُ الكتبية بالسَّدْ في عَلَى السِّلاحُ والسَّرْبالُ

وقد مر بنا ذكر الكتابة على الرحل حين تحدثنا عن أدوات الكتابة ، وقلنا آنداك إنه كان أمراً مألوفاً حين يضطر المرء وتعجزه وسيلة أخرى للكتابة ، ومشكنا على ذلك بالكتابة على الرحل زمن الرسول والصحابة (٣).

<sup>(</sup>١) القالي ، الأمالي ١ : ٧ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ١١ : ١٣١ .

<sup>(</sup>٣) انظر ابن سعد ٢/٣ : ١٥١، وتقييد العلم : ١٠٢ .

وكان أيضاً عمن كتب على الرحل من الشعراء الجاهليين: المرقش (۱) ، وذلك أنه مرض فى الطريق – وكان معه عسيف له من عفيلة ، ووليدة هى امرأة الغفلى – فسمع مرقش زوج الوليدة يقول لها: اتركيه فقد هلك سقما وهلكنا معه ضراً وجوعاً. فجعلت الوليدة تبكى من ذلك ، فقال لها زوجها: أطيعيى ، وإلا فإنى تاركك وذاهب . . . فلما سمع مرقش قول الغفلى للوليدة كتب مرقش على مؤخرة الرحل هذه الأبيات:

يا صاحبيًّ تَلَبَّثا لا تَعْجَلا إن الرَّوَاحَ رَهِينُ ألاً تَفْعَلَا فلعلًّ للْبِشْرَاعُ سَبْبًا مُقْبِلا فلعلًّ لَبْشَكُما يُفرَّطُ سَيْبًا أَوْ يَشْبِقُ الإِسْرَاعُ سَبْبًا مُقْبِلا يا راكبًا إمَّا عَرَضْتَ فبلِّعَنْ أَنَسَبن سَعْد إن لَقِيتَ، وَحَرْمَلا يا راكبًا إمَّا عَرَضْتَ فبلِّعَنْ أَنَسَبن سَعْد إن لَقِيتَ، وَحَرْمَلا يلفٍ دَرُّكُما ودَرُّ أَبيكما إنْ أَفْلَتَ الْعَبْدَانِ حتَّى يُقْتَلا مَن مُبْلِغُ الأَقوامِ أَنَّ مُرَقِّشًا أَضْحَى على الأصحابِ عِبْقًا مُنْقِلا وكأنما تَرِدُ السِّباعُ بشِلُوهِ إذْ غابَ جمعُ بنى ضُبَيْعةَ – مَنْهَلا وكأنما تَرِدُ السِّباعُ بشِلُوهِ إذْ غابَ جمعُ بنى ضُبَيْعةً – مَنْهَلا

وهل أبلغ فى الدلالة على شيوع كتابة الشعر فى الرسائل من هذه الأبيات التى أرسلها الحارث بن كلدة إلى بنى عم له يعاتبهم لأنه كتب إليهم قبلها فلم يجيبوه ، قال (٢) :

ألا أَبْلغ مُعَاتَبَتِى وَقَوْلِى بَنِى عَمَّى فَقَدْ حَسُنَ العِتابُ وَسَل : هلْ كَانَ لِى ذَنبُ إليهم وهُمْ منه – فَأَعْتِبَهُمْ – غِضابُ كتبتُ إليهم كتبتُ إليهم كتبتُ إليهم كتبتُ إليهم كتبت اليهم كتبت الدى ترجع إلى لها جَواب ومن أشهر الشعر الجاهلي الذي تيد بالكتابة على الصحف : قصيدة لتقيط

<sup>(</sup>١) المفضليات : ٩٥٩ – ٢٠٠ ، وأنظر الأغاف ٦ : ١٣٠ – ١٣١

<sup>(</sup> ۲ ) حماسة ابن الشجرى : ٦٨ .

ابن يَعمر الأَيادي التي أرسلها إلى قومه ينذرهم غزو كسرى إياهم ، وقد كتب قبل القصيدة مقدمة شعرية من أربعة أبيات جعلها كالعنوان ، وهي (١١): سَلَامٌ في الصَّحِيفة من لَقِيطٍ إلى مَنْ بالجزيرة مِنْ إيادِ بَأَنَّ اللَّيثَ كِسْرَى قَدْ أَتَاكُم فلا يَشْغَلْكُمُ سُوقُ النَّقَادِ أَتَاكُم فلا يَشْغَلْكُمُ سُوقُ النَّقَادِ أَتَاكُم في مِنْهُمُ سِتُون أَلْفًا يُزَجُّون الكَتَائب كالجَرَادِ على حَنَقٍ أَتَيْنَكُمُ ، فهذا أَوَانُ هَلاكِكُمْ كَهَلاكِ عادِ على حَنَقٍ أَتَيْنَكُمُ ، فهذا أَوَانُ هَلاكِكُمْ كَهَلاكِ عادِ

أما القصيدة نفسها بعد هذه المقدمة الشعرية فهى العينية المشهورة التى يصف فيها الشاعر حال قومه وضعفهم وتخاذهم وقوة عدوهم ، ثم يبين لهم ما يجب أن يتحلى به من يُولُونه قياد مم من صفات ، ومطلعها (٢٠) :

يا دَارَ عَمْرَةَ مِنْ مُحْتَلِّهَا الجَرَعا هَاجَتْ لِيَ الهَمَّ والأَحْزَانَ والوَجَعَا وهي خسة وخسون بيتاً يختمها بقوله :

هذا كِتابِي إليكُمْ والنَّذِيرُ لكُمْ لِمَنْ رَأَى رَأْبَهُ مِنْكُمْ وَمَنْ سَمِعا

ذلك هو تقييد الشعر الجاهلي ، وقد جمعنا ما استطعنا أن نعثر عليه من أدلة عقلية ونقلية تسنده . وقد انتهت بنا كلتها إلى ترجيح أن الشعر الجاهلي كان يقيل في صحف متفرقة لأغراض شتى . غير أن هذا كله مرحلة واحدة من مراحل محننا تقودنا إلى مرحلة تالية نتحد ث فيها عن تدوين الشعر الجاهلي .

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء ١ : ١٥٢ .

<sup>(</sup>٢) محتارات ابن الشجرى : القصيدة الأولى .

# لغصل لثانى

## تدوين الشعر الجاهلي

١

والحديث عن تدوين الشعر الجاهلي لا تستقيم أمامنا طرائقه إلا إذا عبد أنا من حوله سبل الحديث عن نشأة التدوين العام وأوائل المؤلفات المدونة. وذلك لأنه لا تخصيص إلا بعد تعميم ؛ فإذا كان الأصل الكُلِّي – وهو التدوين عامة – ما زال غامض النشأة ، مشكوكاً في بداياته ، منكوراً قيد منه وسبقه ، فإن الفرع الجزئي – وهو تدوين الشعر الجاهلي بخاصة – لا يصح أن يقوم وحده معلقاً في الفضاء ، وحوله سعب الشك والإنكار (١١) .

فإذا ما أضفنا إلى ذلك أن هذا التدوين العام: سواء أكان تفسيراً أم حديثاً أم لغة أم أدباً عاماً — يشتمل فى طيانه على شعر جاهلى، بل على شعر جاهلى كثير — استبناً، لهذين الأمرين مجتمعين ، ضرورة الإلمام بأطراف من نشأة التدوين على أن نوجز القول إيجازاً ، ونقتضبه اقتضاباً ، ونكتنى منه باللمحة

<sup>(</sup>۱) وتفصيل ذلك أن المشهور المتداول أن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم بقيت تتقل بالرواية الشفهية جيلا بعد جيل نحو مائة سنة أو تزيد ، حتى قيض لها أن تدون . وأقدم زمن تحدده الروايات لتدوين الحديث يتصل بعهد الحليفة الأموى عمر بن عبد العزيز .

أما كتب اللغة والشعر والأدب عامة ، فإن المعروف أنها لم يبدأ تدوينها إلا في نهاية القرن الثانى المجرى ومطلع القرن الثالث . بل لقد وجد من ينكر هذا التاريخ المتأخر ، ويعد ما وصل إلينا من مدونات منسوبة إلى رجال نهاية القرن الثانى لم يكن إلا دروساً شفهية لم يدونوها وإنما دونها تلامذتهم أو تلامذة تلامذتهم ثم نسبوها إلى شيوخهم . وبذلك لا يبدأ التدوين ، فيها يرى هذا الفريق ، إلا في شهاية القرن الثالث الهجرى . ( انظر ما كتبه المستشرق ه . أ . ر . جب في مجلة الأدب والفن - السينة الأولى ، الجزء الثانى ، سنة ١٩٤٣ ، بعنوان و بده التأليف النثرى ، وخاصة من ص ١٢ - ١٨).

الدالَّة . فلسنا نقصد إلى هذا الحديث لذاته ، وإنما نتوسل به إلى موضوعنا الأصيل ، ونتخذه معبراً نجتازه إلى بحث تدوين الشعر الحاهلي .

وأول ما يعرض لنا ، قبل المضى في البحث ، سؤالان تعتمد على إجابتهما خطوا تنا التالية . الأول: هل كانت الصحف من الكثرة والشيوع بمنزلة يتيسر معها أن يوجد التدوين ؟ والثانى : ما هو المظهر اللغوى ، أو الصورة اللغوية للتدوين في صدر الإسلام ؟

وتبدو لنا قيمة السؤال الأول في أن التدوين والتأليف لا يقوم لهما وجود الا إذا كانت الصحف التي تتخذ للكتابة من الوفرة والانتشار بمنزلة يتيسر معها، لمن أراد، أن يشترى منها ما يني بحاجته، فيستطيع أن يضم بعضها إلى بعض، ويؤلف أجزاءها، ويجعل من مجموعة هذه الصحف ديوانا مؤلفاً. أما إذا كانت الصحف مفقودة أو نادرة أو عزيزة مرتفعة الثمن لا يستطاع الحصول عليها إلا بشق النفس أو بعد أن يبذل في شرائها من المال ما لا يطيقه إلا الموسرون الأثرياء، فإن استخدام الصحف للكتابة في هذه الحالة لا يكون إلا في نطاق ضيق محدود لايتيسر معه وجود التدوين والتأليف.

ويبدو لنا ، مما عثرنا عليه من روايات ونصوص ، أن الصحف كانت منذ الصدر الأول كثيرة شائعة ، وأنه كانت لها أسواق أو متاجر خاصة تباع فيها ، ويقوم على بيعها رجال يختصون بهذا الضرب من التجارة ويتُعرفون به ويتُلقَّبون بالوراقين . ويبدو لنا كذلك أن هذه الصحف كانت أثمانها زهيدة يستطيع الناس أن ينالوا منها ما يريدون من غير أن يتكلفوا من أمر مالهم رهقاً .

وثما يدل على هذا الضرب من التجارة ، وعلى توافر الصحف فى الأسواق ، وسهولة الحصول عليها ، ما رُوى من أن على بن أنى طالب خطب الناس فى الكوفة ، فقال : من يشترى علماً بدرهم ؟ فاشترى الحارث الأعور صحفاً بدرهم ،

ثم جاء بها عليناً ، فكتب له علماً كثيراً (١) . وما رُوى أيضاً عن أبى الشعثاء أمليم بن أسود قال : كنت أنا وعبد الله بن مرداس ، فرأينا صحيفة ، فيها قصص وقرآن ، مع رجل من النتخم ، قال : فواعد أنا المسجد، قال ، فقال عبد الله ابن مرداس : أشترى صحفاً بدرهم (١) ( يريد أن ينسخها فيها ) . وعن إبراهيم أن علقمة اشترى ورقاً فأعطى أصحابه فكتبوه له (١) . وعن وكيع عن مُعل قال ، قلت لإبراهيم : لا بد للناس من المصاحف . فقال : اشتر المداد والورق واستعين فلت في من يكتب له ) (١) .

وكان مطر بن دهمان مولى على بن أبى طالب يدعمَى مطراً الوراق (٥٠) ويروى أبو عبيدة أن المهلب قال لبنيه فى وصيته: يا بنى لا تقوموا فى الأسواق إلا على زراد أو وراق (٢٠) .

وعما يؤيد ما ذكرناه من انتشار الصحف وبيعها فى الأمواق وسهولة الحصول عليها وجود طبقة من النساخ كان بعضهم يحترف النساخة ويؤجر عليها. وعمن كان ينسخ فى الصحف: عمرو بن نافع مولى عمر بن الحطاب (٧)، ومالك ابن دينار الذى قال (٨): دخل على جابر بن زيد، وأنا أكتب مصحفاً، فقلت: كيف ترى صنعتى هذه با أبا الشعثاء ؟ فقال: نعم الصنعة صنعتك، ما أحسن هذا تنقل كتاب الله من ورقة إلى ورقة، وآية إلى آية، وكلمة إلى كلمة، هذا الحلال لا بأس به. وكان سلمة بن دينار الأعرج أيضاً من

<sup>(</sup>١) ابن سمد ٦ : ١١٦ ، وتقييد العلم : ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم : ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) مصاحف السجستاني : ١٣٣

<sup>(</sup>٤) مصاحف السجستاني: ١٦٩ و ١٧٧ ، وانظر : ٩٠ (هامش: ٤) من هذا الكتاب :

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق: ١٧٧ .

<sup>(</sup>٦) الحيوان ١ : ١٥ .

<sup>(</sup>٧) مصاحف السجستاني : ٨٦ .

<sup>(</sup> ٨ ) المصدر السابق : ١٣١ .

هؤلاء النساخين (١) ، وكان يأتيه الناس يكتبون حديثه ، وبمن كان يأتيه ابن شهاب الزهرى ، فكان الزهرى يأخذ ورقة من ورق الأعرج فيكتب فيها الحديث ثم يقرأه ثم يمحوه .

ومهما يكن عمل هؤلاء النساخ ، أو الموضوع الذى ينسخونه ، فإن الذى يعنينا من أمرهم أن قيام طبقة خاصة من النساخ دليل نضمه إلى الأدلة السابقة ، فتشير كلها إلى توافر الصحف فى الأسواق ، ووجود محال خاصة لتجاربها ، وقيام أفراد يختصون ببيعها وبالنسخ عليها ، واستطاعة الناس آنذاك شراءها (٢).

۲

فإذا كان ذلك كذلك ، فما هو المظهر اللغوى ، أو الصورة اللغوية ، التدوين فى هذا العصر المبكر ؟ ونقصد بذلك الألفاظ التى كانوا يطلقونها ليدلوا بها على مجموعة الصحف المدونة . فإذا كانوا قد عرفوا التدوين والتأليف فلا شك فى أنهم استخدموا ألفاظاً خاصة لمجموعة صحفهم تختلف عن ألفاظهم

<sup>(</sup>١) تتييد العلم : ٩٥ 🕻

<sup>(</sup>٢) أما ما روى من قول عمرو بن ميمون : مازلت ألطف أنا وعمر بن عبد العزيز في أمر الأمة حتى قلت له : يا أمير المؤمنين ، ما شأن هذه الطوامير التي يكتب فيها بالقلم الحليل يمد فيها وهي من بيت مال المسلمين ؛ فكتب في الآفاق أن لا يكتبن في طوءار بقلم جليل ولا يمدن فيه . قال : فكافت كتبه إنما هي شبر أو نحوه ( ابن سمد ه : ٢٩٥ – ٢٩٦ ) ؛ وما روى أيضاً من أن عمر بن عبد العزيز كتب إلى أبي بكر بن حزم : أما بعد ، فكتبت تذكر أن القراطيس التي قبلك قد نفدت وقد قطمنا لك دون ما كان يقطع لمن كان قبلك ، فأدق قلمك وقارب بين أسطرك واجمع حوائجك ؛ فإني أكره أن أخرج من أموال المسلمين مالا ينتفمون به . ( المصدر السابق ) ، فهذان النصان لا ينقضان ما قدمنا ، ولا يعنيان أن الصحف آنذاك كانت قليلة نادرة غالية التمن حكا ذهب الأستاذ جب في مقالته عن « بدء التأليف النثرى » ص : ٢ . فنص هاتين الروايتين واضح في أن ذلك إنما هو « لطف في أمر الأمة » وكره لأن « يخرج من أموال المسلمين ما لا ينتفعون به » . فرده إذن إلى القصد والاعتدال والتوفير وعدم الإسراف والتبذير .

الدالة على الصحيفة المفردة . وسنعرض هنا بعض هذه الأبيات ليزداد اطمئناننا إلى معرفتهم بالتدوين آنذاك . فنها :

الدفتر : ذكر الصولى(١) أنه ما سمع شيء في اشتقاقه إلا أنه عربي فصيح. وقد ورد ذكره في كلام لعمر بن الحطاب ، حيما جاءه بنو عدى يكلمونه في أمر ترتيب عطائهم في الديوان ، فقال (٢) : بخ بخ بني عدى ، أردتم الأكل على ظهرى لأن أذ هيب حسناتي لكم ، لا والله حتى تأتيكم الدعوة ، وإن أطبق عليكم الدفتر . يعنى : ولو أن تكتبوا آخر الناس .

وقال ابن شهاب الزهری (۳): خرجنا مع الحجاج بن یوسف إلی الحج ، فلما كنا بالشجرة، قال: تبصَّروا الهلال ، فإن فی بصری عهدة. فقال له نوفل ابن مساحق: أتدری مم ذاك ؟ ذاك من كثرة نظرك فی الدفاتر.

وورد ذكر الدفتر كذلك فى الشعر الإسلامى المبكر . قال جندل بن المثنى الطهوى (١٤) :

هَلًّا بحجر يا ربيعُ تُبْصِرُ قد قُضِيَ الدَّيْنُ وَجَفَّ الدُّفْتُو

الكراسة: وربما سموا مجموعة الصحف أو الأوراق كراسة ؛ قال إبراهيم (٥) وما فرغ علقمة ( ابن قيس النخمى المتوفى سنة ٦٢) من مصحفه حتى بعث إلى أصحابه الكراسة والكراستين والورقة والورقتين .

وكان الضحاك يقول (١): لا تتخذوا للحديث كراريس ككراريس المصاحف.

<sup>(</sup>١) أدب الكتاب : ١٠٨

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ٢١٢:١/٣ .

<sup>(</sup>٣) تقييد العلم : ١٤٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) الصول : أدب الكتاب : ١٠٨ .

<sup>(</sup> ٥ ) مصاحف السجستأنى : ١٦٩

<sup>(</sup>٦) تقييد العزر: ٧٠ .

الكتاب : وقد مر بنا ، فى حديثنا عن أدوات الكتابة ، بعض ما ورد فيه لفظ الكتاب من الشعر الجاهلى ، وقلنا آنذاك إن الكتاب مصدر كالكتابة ، ولكنه لكثرة استعماله ودورانه أصبح اسماً يطلق على الشيء المكتوب . وسنعرض بعض الروايات التي يرد فيها لفظ الكتاب بمعنى : الديوان أو الصحف المجموعة ، وبذلك يكون معناه آنذاك كمعناه عندنا الآن .

فقد جاء ابن قرَّة بكتاب إلى ابن مسعود، وقال (١): وجدته بالشام فأعجبى فجئتك به . قال : فنظر فيه ابن مسعود ، ثم قال : إنما هلك من كان قبلكم باتباعهم الكتب وتركهم كتابهم .

وهذا عبيدة بن عمرو السلمانى المرادى ( – ۷۲) دعا بكتبه عند موته ، فحاها ، وقال (۲): أحشى أن يليها أحد بعدى فيضعوها فى غير مواضعها . وكذلك وضع كُريب ( – ۹۸) عند موسى بن عقبة حمل بعير من كتب ابن عباس ( – ۹۸) . وأوصى كذلك أبو قلابة عبد الله بن زيد ( – ۱۰٤ ، عباس ( – ۹۸) أن تدفع كتبه بعد موته إلى أبوب السختيانى إن كان حياً وإلا فلتحرق (١٠٤ ، وكذلك أمر شعبة بن الحجاج ابنه أن يغسل كتبه ويدفها بعد موته (٥) .

ألفاظ أخرى: وكانوا كذلك يطلقون على الكتاب المجموع لفظ: المصحف — ويقصدون به مطلق الكتاب لا القرآن الكريم وحده. فن ذلك ما ذكره بقية قال (١٠): دفع إلى جمير مصحفاً لحالد بن معدان (الكلاعي المتوفي سنة ١٠٤) فيه علمه أخذه منه مكتوباً في تختين وله مثل دفتي المصحف وله مُعرى وأزرار.

<sup>(</sup>١) تقييد العلم : ٥٣ .

<sup>(</sup> Y ) ابن سعد <sup>'</sup>۲ : ۲۳ .

<sup>(</sup> ٣ ) ابن سعد ه : ٢١٦ .

<sup>(</sup>٤) ابن سعد ١/٧ : ١٣٥ و ٢/٧ : ١٧ .

<sup>(</sup>ه) تقييد العلم: ٦٢.

<sup>(</sup>٦) مصاحف السجستاني : ١٣٤ - ١٣٥

وثمة ألفاظ أخرى ذكرنا بعضها فى الفصل الأول ، وليس من هدفنا استقصاء هذا البحث ، وإنما أوردنا هذه اللمحة العامة لنبين أن الألفاظ الى كانوا يطلقونها على تلك المجموعات توضح — بصورتها اللغوية وبالأخبار الى وردت فيها — أن القوم قد عرفوا التدوين بالمعنى الاصطلاحي منذ عهد التابعين الأولين ومن قبلهم الصحابة أنفسهم . بل لقد أوردنا فى الفصل الأول ألفاظا استعملت فى الجاهلية تدل على المجموع المدون وكانت خاصة بالكتب المدينية مثل : السفر والزبور ، وذكرنا هناك من أمثلة الكتب المدونة : التوراة والإنجيل عند اليهود والنصاري من العرب ، وأشرنا إلى مجلة لقمان مع سويد بن الصامت (١١) ، وكتاب دانيال زمن عمر بن الحطاب ، وأن عمر بن الحطاب نفسه انتسخ كتاباً من كتب أهل الكتاب في أديم فغضب من ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠).

ويبدو أن هذه الكتب قد بلغت فى زمن الحليفة الثانى عمر بن الحطاب من الكثرة والانتشار ما كان يُخشى منه الضلال والانصراف إليها عن قراءة القرآن . قال القاسم بن محمد (٢) إن عمر بن الحطاب بلغه أنه قد ظهر فى أيدى الناس كتب، فاستنكرها وكرهها ، وقال: وأيها الناس، إنه قد بلغى أنه ظهرت فى أيديكم كتب ، فأحبها إلى الله أعدلها وأقومها ، فلا يبقين أحد عنده كتاباً إلا أتانى به ، فأرى فيه رأيى . قال: فظنوا أنه يريد أن ينظر فيها ، ويقومها على أمر لا يكون فيه اختلاف ، فأتوه بكتبهم ، فأحرقها بالنار ،

وقد تعنى لفظة الكتب هنا: الكتب الدينية ؛ ولكنها قد تحتمل أيضاً سائر الكتب . فالحوف من الضلال والانصراف إلى هذه الكتب عن القرآن الكريم ينسحب على الكتب جميعها ؛ وقد تتضمن هذه الكتب بعض ما كان يدونه

<sup>(</sup>١) ابن هشام ، السيرة ٢ : ٦٨ .

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم : ٥١ – ٥٢ .

<sup>(</sup>٣) تقييد العلم : ٥٢ .

الجاهليون من كتب حكمهم وعلمهم (١) ؛ وقد تتضمن كتب الأدب والأخبار الجاهلية التي تقص أخبار الجاهلية وأشعارها بما فيها من أيام ووقائع ومنازعات ، فتثير الحصومات ، وتحيى حمية الجاهلية ، مما لا تحمد عقباه . فإذا كانوا آنذاك يبهون عن رواية الشعر الجاهلي الذي يبعث هذه المنازعات ، فإن الأولى أن يحرقوا ويمزقوا تلك الكتب التي تشتمل على هذه الأخبار والأشعار .

ثم لا يكاد يمضى من القرن الأول نصفه حتى ترى قيام ناد فيه مكتبة عامة تحوى كتباً في شتى الموضوعات ، يؤمها الناس فيقرءون ما يشاءون منها ، فقد كان و عبد الحكم بن عمرو بن عبد الله بن صفوان الجمحى قد اتخذ بيتاً ، فجعل فيه شطرنجات ونر دات وقر قات ، ودفاتر فيها من كل علم . وجعل في الجدار أوتاداً ، فمن جاء على ثيابه على وتد منها ، ثم جر دفتراً فقراه ، أو بعض ما يُلعب به مع بعضهم ، (٢)

وليس في هذا ما 'يستغرب فقد كان عدد القارئين الكاتبين كبيراً حتى إن الضحاك بن مزاحم — في النصف الثاني من القرن الأول — كان في مكتبه ثلاثة الاف صبى ، وكان يطوف عليهم على حمار (٣).

وهل أدل على هذه الهضة العلمية التأليفية المبكرة فى القرن الأول ... من أن خالد بن يزيد بن معاوية ... وقد كان خطيباً شاعراً وفصيحاً جامعاً وجيد الرأى كثير الأدب ... قد انصرف إلى العلم وتأليف الكتب وترجمة بعضها إلى العربية ، فكان أول من ترجم كتب النجوم والطب والكيمياء(1)

ومما يدل على وجود خزائن الكتب فى زمن الأمويين ، وعلى قيد م حركة النقل والترحمة ، ما ذكره ابن تجلجل فى ترجمة ماسرجويه من أنه ( كان يهودى

<sup>(</sup>١) أنظر ص : ١٦٥ – ١٦٩ من هذا البحث .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٤ : ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٣) ياقوت : إرشاد ( ترجمة الضحاك بن مزاحم ) .

<sup>(</sup> ٤ ) البيان والتبيين ١ : ٣٢٨ .

المذهب سريانيًّا ، وهو تولى فى اللولة المروانية تفسير كتاب أهرُن بن أعين القس إلى العربية ، ووجده عمر بن عبد العزيز فى خزائن الكتب ، فأمر بإخواجه ووضعه فى مصلاه ، فاستخار الله فى إخراجه إلى المسلمين للانتفاع به ، فلما تم له فى ذلك أربعين صباحاً أخرجه إلى الناس وبثه فى أيديهم ه(١) .

فنذ مطلع القرن الأول الهجرى إذن حتى نهايته - فيا تتبعناه - كانت صحف الكتابة كثيرة ، موجودة في الأسواق ، زهيلة الأثمان ، وبذلك وُجدت الكتب والملونات . وكان عدد القارئين كثيراً ؛ ولم تكن هذه الكتب والملونات خاصة بالأفراد أو مقصورة على الاستعمال الشخصى ، بل لقد كانت تعرض في مكتبات عامة كما رأينا . وكانت ، فوق هذا ، تباع في الأسواق لمن أراد أن يشتريها ويقتنيها ؛ فقد ذكروا أن همام بن منبة كان يشترى الكتب لأخيه وهب ابن منبه (المتوفى سنة ١١٠ه) وكان وهب هذا مشهوراً بسعة اطلاعه وكثرة الكتب التي قرأها (٢) .

٣

غير أن هذا إجمال عام يقتضينا أن نشير إشارة موجزة إلى أنواع هذا التلوين، وذكر الموضوعات التي كانوا يدونونها ، لنستبين الصلة بين التدوين العام وتدوين الشعر الجاهلي خاصة . ونقصد من هذا العرض السريع أن نوضح أن تدوين الحديث والتفسير واللغة والأنساب والشعر قد بدأ منذ عهد مبكر جداً ؛ وأنه ليس صحيحاً ما يُذكر من أن التدوين لم يعرفه العرب إلا في آخر القرن الثاني ومطلع القرن الثالث .

<sup>(</sup>١) طبقات الأطباء والحكاء: ٦١.

<sup>(</sup> ٢ ) تَهذيب البَّذيب ١١ : ٦٧ ، وابن سعد ٥ : ٣٩٥ .

#### الحديث والفقه:

لقد رُوى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعن بعض الصحابة ما يستفاد منه كراهة كتابة الحديث. وقد جمع الحطيب البغدادى هذه الأحاديث والآثار في القسم الأول من كتابه و تقييد العلم الله الكراهة ، ثم يعقب عليها جمع من الأحاديث والآثار ما يكشف عن سبب هذه الكراهة ، ثم يعقب عليها بما يغنى عن إطالة الحديث ، قال (٢) : فقد ثبت أن كراهة من كره الكتاب من الصدر الأول ، إنما هي لئلا يضاهي بكتاب الله غيره أو يشتغل عن القرآن بسواه ، ونهي عن الكتب القديمة أن تتخذ ، لأنه لا يعرف حقها من باطلها ، وصيحها من فاسدها ، مع أن القرآن كني منها ، وصار مهيمناً عليها . ونهي عن وصيحها من فاسدها ، مع أن القرآن كني منها ، وصار مهيمناً عليها . ونهي عن كتب العلم في صدر الإسلام وجدته لقلة الفقهاء في ذلك الوقت ، والمعيزين بين الوحي وغيره ، لأن أكثر الأعراب لم يكونوا فقهوا في الدين ، ولا جالسوا العلماء العارفين ، فلم يُؤمن أن يلحقوا ما يجدون من الصحف بالقرآن ، ويعتقدوا أن العارفين ، فلم يُؤمن أن يلحقوا ما يجدون من الصحف بالقرآن ، ويعتقدوا أن ما اشتملت عليه كلام الرحمن » .

غير أنه قد وردت كذلك أحاديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأخبار عن صحابته رضى الله عهم ، تحض على كتابة الحديث ، وقد جمعها الحطيب كذلك فى القسم الثالث من كتابه (٣) .

ولن نعرض لهذه الأحاديث والآثار بشيء ، ففيا صنعه الحطيب البغدادى ما يكفينا ويكفى غيرنا ممن يحب التوسع في، هذا الموضوع . ولكننا سنورد من الأخبار ما يدحض الزعم الشائع أن الحديث ظل أكثر من مائة سنة يتناقله

<sup>(</sup>١) من ص: ٢٩ إلى ص: ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٥٧ .

<sup>(</sup>٣) من ص : ٦٤ إلى ص : ١١٤

العلماء حفظاً دون أن يكتب. وسنبين أن الحديث قد ُدوِّن على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وواصل الصحابة والتابعون تدوينه بعد ذلك ؛ وأن الحفظ والرواية الشفهية قد سارتا جنباً إلى جنب مع الكتابة والتدوين لا يفصل بينهما فاصل من الزمن ، ولا ينهى وجود ُ إحداهما وجود َ الأخرى .

فعبد الله بن عمرو بن العاص كان يكتب أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم بعلمه وإذنه ، ولقد سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم - بعد أن أذن له بكتابة حديثه - : هل يكتب كل ما يسمع ؟ فقال صلى الله عليه وسلم : اكتب فوالذى نفسى بيده ما خرج منى إلاحق (۱۱) . وكان عبد الله بن عمرو يسمى محيفته التى كتب عليها الأحاديث : الصادقة . قال مجاهد (۱۱) : رأيت عند عبد الله بن عمرو صحيفة ، فسألته عنها ، فقال : هذه الصادقة فيها ما سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ليس بينى وبينه فيها أحد . ويقال إن فيها ألفاً من الأحاديث (۱۱) ، وقد بقيت هذه الصحيفة عند أهل بيته فكان حفيده عمرو بن شعيب يحد شن (۱۱) منها . وقد ضمتن أحمد بن حنبل هذه الصحيفة مسند وصانها من الضياع (۵) .

وصحابى جليل آخر أكتب الأحاديث الشريفة هو عبد الله بن عباس. ذكر موسى بن عقبة قال (٦): وضع عندنا كُر يب حمل بعير من كتب ابن عباس ، فكان على بن عبد الله بن عباس إذا أراد الكتاب ، كتب إليه : أبعث إلى بصحيفة كذا وكذا ، فينسخها ويبعث بها .

وصحابي جليل ثالث هو أنس بن مالك خادم رسول الله وملازمه في بيته ليلاً

<sup>(</sup>١) مسنة أحمد : حديث رقم ١٠٥٠ ورقم ٦٨٠٢ .

<sup>(</sup>۲) ابن سعد ۲/۷ : ۱۸۹.

۲۳۳ : ۳ الغابة ۳ : ۲۳۳ .

<sup>·</sup> ٤٩ - ٤٨ : ٨ - ٤٩ - ١٩ -

<sup>(ُ</sup>ه) الدكتور محمد حيد الله : أقدم تأليف في الحديث النبوي – مقالة في مجلة الحجمع العلمي العربي بدمشق -- الجزء الأول سنة ١٩٥٣ ص : ١٠٠٠

<sup>(</sup>٦) أبن سعد ه : ٢١٦ .

ونهاواً عشر سنوات. فقد روى هبيرة بن عبد الرحن أن أنس مالك كان إذا حدث فكثر عليه الناس ، جاء بمجال من كتب ، فألقاها ثم قال: هذه أحاديث سمعتها وكتبتها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعرضتها عليه (١١). وكان أنس يحض بنيه على كتابة الحديث (٢).

وصابی جلیل رابع هو أبو هریرة أكثر الصحابة روایة للحدیث . قال ابن لعمرو بن أمیة الضمری (۲) : تحدثت عند أبی هریرة بحدیث ، فأنكر ، فقلت : إنی قد سمعته منك . فقال : إن كنت سمعته منی فهو مكتوب عندی . فأحذ بیدی إلی بیته ، فأرانا كتباً كثیرة من حدیث رسول الله صلی الله علیه وسلم ، فوجد ذلك الحدیث . وقد كتب عبد العزیز بن مروان إلی كثیر بن مرة الحضری خوجد ذلك الحدیث . وقد كتب عبد العزیز بن مروان الی كثیر بن مرة الحضری – وكان قد أدرك سبعین بدریا من أصحاب رسول الله صلی الله علیه وسلم من أحادیثهم ، یكتب إلیه بما سمع من أصحاب رسول الله صلی الله علیه وسلم من أحادیثهم ، یكتب إلیه بما سمع من أصحاب رسول الله صلی الله علیه وسلم من أحادیثهم ، یكتب إلیه بما سمع من أصحاب رسول الله علیه ، فقلت : هذا سمعته منك ؟ أتیت أبا هریرة بكتابی الذی كتبته فقرأته علیه ، فقلت : هذا سمعته منك ؟ قال : نعم .

ومن كبار التابعين الذين دو نوا الحديث: عروة بن الزبير (المتوفى سنة عائشة خالته – قال هشام بن عروة بن الزبير (١): أحرق أبي يوم الحرَّة كتب فقه كانت له؛ فكان يقول بعد ذلك: لأن تكون عندى أحب إلى من أن يكون لى مثل أهلى ومألى.

<sup>(</sup>١) تقييد العلم : ه٩ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ٧ : ١٤ .

 <sup>(</sup>٣) الدكتور حميد الله – المقالة المذكورة سابقاً – نقلا من جامع بيان العلم ١ ؛ ٧٤

<sup>(</sup>٤) ابن سعد ۲/۷ : ۱۵۷ .

<sup>(</sup>ه) ابن سعد ۷ : ۱۹۲

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ه : ١٣٣.

وكان أول كتاب ظهر للشيعة : كتاب سُليَم بن قيس الهلالى من أصحاب على (١).

و كان سعيد بن مُجبير يسائل ابن عباس وابن عمر ، فيكتب ما يسمع منهما من الحديث (٢) . و كانت للحسن البصرى كتب حديث وفقه ، و كان بعض أصابه يأخذها فينسخها ثم يردها(٢) .

و همام بن منبقه جالس أبا هريرة ، وسمع منه أحاديث ، وكتبها في مجموعة سمّاها : الصحيفة الصحيحة ، كأنه سمّاها على مثال الصحيفة الصادقة التي كتبها عبد الله بن عمرو . والراجع أن هماماً كتبها في حياة أبي هريرة قبل سنة ٨ هجرية . وقد نقل أحمد بن حنبل هذه الصحيفة كاملة في مسنده (١) و ونقل البخارى عدداً كبيراً من أحاديثها في أبواب شتى (٥) . وقد عُمر حديثاً على مطوطتين من هذه الصحيفة ، ونشرت في مجلة المجمع العلمي بدمشق (١) .

فلم يبق عندنا شك إذن فى أن بعض حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم قد كتب منذ عهده ، واستمر الصحابة والتابعون فى كتابته ، وليس من الصواب فى شىء أن يُزْعم أن الحديث الشريف بنى مائة سنة أو تزيد يتناقله الناس حفظاً ، ولم يدونوه إلا فى منتصف القرن الثانى للهجرة .

#### التفسير:

ولا يختلف التفسير عما قد منا من أمر الحديث ، فسبيلهما في ذلك · واحدة . إذ يبدو لنا أن كتابة التفسير قد بدأت كذلك من عهد الصحابة ،

<sup>(</sup>١) ابن النديم : الفهرست : ٣٠٧ – ٣٠٨ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ٦ : ١٧٩ - ١٨٠

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/٧ : ١٧ .

<sup>(</sup>٤) ج ٢ ص ٣١٢ - ٣١٤ .

<sup>(</sup> ه ) أنظر مقالة الدكتور محمد حميد الله السابق ذكرها .

<sup>(</sup>٦) الجزء الثانى والجزء الثالث من المجلد الثامن والعشرين سنة ١٩٥٣ .

وتابعهم فيها التابعون ، حتى وصلت إلى ما نعرف من أوائل كتب التفسير التي بين أيدينا .

فقد مر بنا أن كتب عبد الله بن عباس بلغت حمل بعير ، وأن كريباً وضعها عند موسى بن عقبة ، فكان على بن عبد الله بن عباس إذا أراد الكتاب — كتب إلى موسى أن يبعث إليه بالصحيفة التي يريدها ، فينسخها على ويردها إليه . وقد أوردنا هذا النص فى حديثنا عن الحديث النبوى ، غير أن كتب ابن عباس هذه لم تكن كلها فى الحديث، وإنما كان بعضها فى التفسير ومايتصل به من أسباب النزول وأحكام القرآن : فقد كان لابن عباس كتاب فى التفسير رواه عند مجاهد (۱۱) ، وعكرمة (۲) . وروى عكرمة كذلك كتاب ابن عباس فى نزول القرآن فقد رواه عنه الكلبى (۱۵).

وممن كتب التفسير أيضاً 'عروة بن الزبير ، وقد مرّ بنا أن عروة كتب الحديث كذلك . ونجد في سيرة ابن هشام (٥) وطبقات ابن سعد (٦) قطعة طويلة من تفسيره تتضمن ما يتصل بالآيات من حوادث تاريخية وأسباب النزول . وذلك أن ابن أبي هنيدة (٧) صاحب الوليد بن عبد الملك كتب إلى عروة بن الزبير يسأله عن قول الله عز وجل :

﴿ يَا أَيُّهَا الذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ المُؤْمِنَاتُ مُهَاجِراتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللهُ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَ ﴾ (٨) .

فكتب إلى عروة : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان صالح قريشاً يوم

<sup>(</sup>١) الفهرست : ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) الفهرست : ١٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر اليابق: ٧٥.

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق : ٥٧ .

<sup>(</sup>ه) ج ۳ ص ۳٤٠ – ۳٤١ .

<sup>(</sup>٦) ج ٨ ص ٦ - ٧ .

<sup>(</sup> v ) في طبقات ابن سعد « هبيرة » مكان « ابن أبي هنيدة » .

<sup>(</sup>٨) سورة ﴿ المنتحنة ﴾ آية ١٠ .

الحديبية على أن يرد عليهم من جاء بغير إذن وليه ، فلما هاجر النساء إلى وسول الله صلى الله عليه وسلم وإلى الإسلام ، أبى الله أن يُردَدُن إلى المشركين إذا يُهن امتحن بمحنة الإسلام . . . ( إلى آخر النص ) .

. }

وعمن كتب التفسير من التابعين أيضاً: سعيد بن جبير ؛ فقد أرسل إليه عبد الملك بن مروان أن يكتب إليه بتفسير القرآن ، فكتب سعيد بن جبير إليه بتفسيره ، فحفظه عبد الملك عنده في الديوان . وقد روى عطاء بن دينار هذا التفسير عن سعيد بن جبير ، ولكنه لم يسمعه منه ، وإنما وجد عطاء هذا التفسير في الديوان ، فأخذه ، فأرسله عن سعيد بن جبير (١١) . ومع أن عطاء لم يسمعه من سعيد بن جبير إلا أن غيره سمعه منه وكتبه عنه ، فقد كان عزرة يختلف الى سعيد و معه التفسير في كتاب ومعه الدواة يُغيِّر ، (٢) .

وقد كان كثير من التابعين يكتبون التفسير . و حسبنا أن نذكر كتابين من هذه الكتب : الأول – كتاب تفسير الحسن بن أبى الحسن البصرى (٣) . والثانى – كتاب تفسير السند قي ، هو إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبى كريمة المتوفى سنة ١٢٧ ، روى عن أنس وغيره من الصحابة . وقد جمع السدى تفسيره بطرق ثلاث : عن اثنين من التابعين عن ابن عباس ، وعن تابعى واحد عن ابن مسعود ، ومن رواية نفسه عن ناس من الصحابة ، وقد رأى تفسيره الإمام أحمد بن حنبل ، ونقل منه كثيراً الطبرى في تفسيره (١٤) .

ا (١) ابن أبي حاتم ، الجرح والتعديل ١/٣ : ٣٣٢ .

<sup>(</sup>٢) اين سعد ٦ : ١٨٦ .

<sup>(</sup>٣) الفهرست : ٥١ .

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير الطبرى ط. دار المعارف ١ : ١٥٧ - ١٥٩ من كلام الشيخ أحمد عمد شاكر .

### المغازى والسيرة:

وأول ما يلفتنا من المغازى والسيرة أنها كانت مادة من مواد المفسر يلجأ إليها حين يعرض لأسباب نزول الآية أو للأخبار والحوادث المتصلة بها ، كما مر بنا في تفسير عروة بن الزبير لآية من سورة الممتحنة إذ فصلً القول في الصلح بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وقريش يوم الحديبية ، وكذلك كان دأب المفسرين.

ولكن عروة كانت له كتابات تاريخية خالصة ، حفظها لنا بعض كتب التاريخ التي وصلت إلينا . فقد كان عبد الملك بن مروان يرسل إليه يسأله عن بعض الحوادث التاريخية ، فكتب إليه يسأله مرة عن هجرة الحبشة (۱۱) ، ومرة أخرى عن وقعة بدر وخروج أبي سفيان (۲۱) ، ومرة ثالثة عن خالد بن الوليد وفتح مكة (۳) . وكان عروة بن الزبير في كل مرة يكتب إلى عبد الملك مجيباً له عما يسأله ؛ فكان مما كتبه مثلا «أما بعد ، فإنك كتبت إلى في أبي سفيان وغرجه ، تسألني كيف كان شأنه ؟ كان من شأنه أن أبا سفيان بن حرب أقبل من الشام في قريب من سبعين راكباً ، من قبائل قريش كلها ، كانوا تجاراً بالشام . فأقبلوا جميعاً معهم أموالم وتجارتهم ؛ فذ كروا لرسول الله صلى الله عليه وسلم فأصحابه ، وقد كانت الحرب بيهم قبل ذلك ، فقتلت قتلى . . » ثم يمضي يفصل وأصحابه ، وقد كانت الحرب بيهم قبل ذلك ، فقتلت قتلى . . » ثم يمضي يفصل القول تفصيلا في مقدمات وقعة بدر مما نقله الطبرى في تاريخه . ولذلك قبل إن عروة أول من صنف في المغازي (١٠) .

ولم يكن عروة وحده يدون هذه المغازى ، بل كان يدونها غيره من معاصريه، مثل أبان ابن الخليفة الثالث عثمان بن عفان (توفى أبان سنة ١٠٥) ، وقد أخذ

<sup>(</sup>۱) الطبرى : تاريخ ۱ : ۱۱۸۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١ : ١٢٨٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ١٦٣٤ .

<sup>( ؛ )</sup> حاحي خليفة : كشف الظنون ه : ٩٤٦ .

هذه المغازى عن أبان: المغيرة بن عبد الرحمن ، وكانت كثيراً ما تقرأ عليه (۱۱). ووهب بن منبه كتبكذلك المغازى والسيرة (۲۱). وقد وجد بيكر C.N. Becker بين مجموعة أو راق بردى Shott-Reinhardt المحفوظة في هيدلبر جـ مجلداً يرجع أنه يحوى قطعة من كتاب المغازى لوهب بن منبه ؛ وتاريخ نسخ هذه القطعة سنة ۲۲۸ ، فهي بعد وفاة وهب بنحو قرن واحد (۲۲).

وجاء بعد ذلك ابن شهاب الزهرى (المتوفى سنة ١٧٤) ، وقد طلب منه خالد بن عبد الله القسرى أن يكتب له السيرة (١) ، فقال له ابن شهاب : فإنه يمر بى الشيء من سيرة على بن أبى طالب ، فأذكره ؟ فقال له خالد : لا ، إلا أن تراه فى قعر الجحيم !! والزهرى كتاب عن مشاهد النبى صلى الله عليه وسلم رواه عنه يونس بن يزيد (٥) ، لا أدرى أهو نفسه كتاب السيرة الذى كتبه خالد القسرى ، أم أنه كتاب غيره .

ثم خلف بعد هؤلاء موسى بن عقبة ومحمد بن إسحق صاحب السيرة .

٤

لقد كانت هذه الموضوعات الثلاثة: الحديث ، والتفسير ، والسير والمغازى \_ إسلامية في مادتها . وقد دلت بما لا يقبل الشك على أن تدوين الموضوعات في كتب \_ مهما يكن حجمها \_ قد بدأ في عهد مبكر جداً : منذ عهد الرسول والصحابة ، وأن هذه الموضوعات لم منتقل بالرواية الشفهية قرناً أو يزيد حتى

<sup>(</sup>١) ابن سعد ه : ١٥٦ .

<sup>(</sup>٢) حاجي خليفة رقم ١٢٤٦٤ .

<sup>(</sup>٣) يوسف هوروفتس : المفازي الأولى ومؤلفوها – ترجمة حسين نصار – ص : ٣٤ – ٣٥

<sup>. (</sup>٤) الأغان ١٩ : ٥٩ .

<sup>(</sup> ه ) السخاوى ، الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ : ٨٨ .

ُدونت ، كما ذهب إليه الكثيرون .

أما تدوين ما يتصل بالجاهلية من أخبار وأنساب وأشعار ، فسنوردها مجتمعة لأنها متداخلة متشابكة في تدويها منذ بدأ هذا التدوين . وكان العالم الذي يدون الجاهلية ، أو يرويها ، يذكر الحبر ثم يستشهد عليه بالشعر ويفصل القول في أنساب من يرد ذكرهم في حديثه ، أو يذكر الشعر ثم يورد من الأخبار والأنساب ما يفسره ويتصل به .

وأول ما يبدو لنا في هذا الموضوع أن الذين دونوا تلك الموضوعات الإسلامية التي ذكرناها ، كانوا أيضاً يعرضون لذكر الجاهلية : فني كتب المغازى والسير كانوا يعرضون لذكر العرب الجاهليين والأنبياء السابقين ويفصلون القول في نسب الرسول الكريم وأخبار مكة وقريش ومن يتصل بهما من أفراد وقبائل . وكانت هذه الكتب التاريخية في السيرة والمغازى تشتمل على كثير من الشعر الذي قاله الشعراء الجاهليون الخالصون والشعراء الجاهليون المخضرمون . وقد كان "كتاب السيرة والمغازى - في الصدر الأول - يحفظون كثيراً من الشعر الجاهلي ويستخدمونه في الاستشهاد على ما يكتبون أو يتحدثون . قال أبو الزناد عن أمان بن عثمان ابن عفان - وقد مر بنا أنه من كتاب السيرة والمغازى - إنه قلما كان في صحبته ابن عفان - وقد مر بنا أنه من كتاب السيرة والمغازى - إنه قلما كان في صحبته دون أن يتمثل بأشعار شاعر المدينة اليهودى الربيع بن أبي الحقيق ، دون أن يتمثل بأشعار شاعر المدينة اليهودى الربيع بن أبي الحقيق ، دوناك قوله (١٠) :

سَشِمْتُ وَأَمْسَيْتُ رَهِنَ الفِرا يَسِ مِن جُرْمٍ قَوْمِي وَمِن مَغْرَمِ وَمِن مَغْرَمِ وَمِن مَغْرَمِ وَمِن سَفَهِ الرَّشادِ ولم يُفْهَمِ وَمِن سَفَهِ الرَّشادِ ولم يُفْهَمِ فلو أَنَّ قومِي أَطاعوا الحَلِيـــمَ لم يتَعَدَّوْا ولم يُظْلَمِ ولكنَّ قومِي أَطاعوا الغُوا قَ حتى تَعَكَّسَ أَهلُ الدَّم (٢) ولكنَّ قومِي أَطاعوا الغُوا قَ حتى تَعَكَّسَ أَهلُ الدَّم (٢)

<sup>(</sup>١) الأغاف ٢١ : ٩٢ ، ونسبها المرزباني في معجم الشعراء (ص : ٣٥٧) لكنانة بن أبي الحقيق .

<sup>(</sup> ٢ ) في معجم الشعراء : ٣٥٧ : « تلفظ أهل الدم » مكان « تمكس »

فَأَوْدَى السَّفِيهُ برَأْيِ الحَلِي مِ وانتشر الأَمْرُ لم يُبْرَمِ

وذكروا أن عروة بن الزبير ــ وهو أيضاً ممن كتب السير والمغازى كان مِن أروى الناس للشعر (١) .

وكذلك كان المفسرون يعتمدون على الشعر الجاهلي وكلام العرب في تفسير ألفاظ القرآن الكريم وفهم معانيه: فقد رُويَ عن عمر بن الحطاب أنه قال على المنبر (٢): ما تقولون فيها ؟ (يقصد في قوله تعالى و أو يأخذهم على تخوف »)، فسكتوا. فقام شيخ من مُهذيل ، فقال: هذه لغتنا ، التخوف: التنقص. فقال: هل تعرف العرب ذلك في أشعارها ؟ قال: نعم ، قال شاعرنا أبو كبير يصف ناقته:

تَخَوُّفَ الرُّحْلُ منها تَامِكًا قَرِدًا كَما تَخوُّفَ عُوْدَ النَّبْعَةِ السَّفَنُ (٢)

فقال عمر : عليكم بديوانكم لا تضلوا . قالوا : وما ديواننا ؟ قال : شعر الجاهلية ، فإن فيه تفسير كتابكم ومعانى كلامكم .

وُيرُوى قريب من هذا عن ابن عباس ، فقد ذكر أبو بكر الأنبارى (1) قال : أتى أعرابي إلى ابن عباس فقال :

تَخَوُّفنى مالِي أَخٌ لِيَ ظالمٌ فلا تَخْذُلَنِّي اليومَ يا خَيْرَ مَنْ بَقِي

فقال ابن عباس : تخوفك أى تنقصك ؟ قال : نعم . قال : الله أكبر ! « أو يأخذهم على تخوف » أى تنقص من خيارهم .

وقد كان ابن عباس حريصاً على الشعر الجاهلي يحث الناس على تعلمه

<sup>(</sup>١) ابن كثير ، البداية والنهاية ٩ : ١٠١ .

<sup>(</sup>٢) تفسير البيضاوي - سورة النحل آية : ٤٦ .

<sup>(</sup>٣) التامك : السنام . القرد : الكثير القردان أو السمين . السفن : حجر ينحت به .

<sup>(</sup>ع) القالي ، الأمالي ٢ : ١١٢ .

وطلبه لتفسير القرآن، فما قاله فى ذلك(١): وإذا سألتم عن شىء من غريب القرآن فالتمسوه فى الشعر، فإن الشعر ديوان العرب.

وقد حاجً ابن عباس عمرو بن العاص فى مجلس معاوية رضى الله عهم في آية (٢) ، فقال عمرو : تغرب فى عين حامية ، وقال ابن عباس : حمئة . فلما خرج إذا رجل من الأزد قال له : بلغنى ما بينكما ، ولو كنت عندك أفدتك بأبيات قالها تبعً :

فرأى مَغَارَ الشَّمْس عند غُروبها في عين ذي خُلُبٍ وَثَأْطٍ حرْمَدِ (٢)

فقال ابن عباس: اكتبها يا غلام.

وقال عثمان بن أبى العاصى الثقفى لبنيه: «يا بنى ، إنى قد أعجدتكم فى أمهاتكم ، وأحسنت مهنة أموالكم ، وإنى ما جلست فى ظل رجل من ثقيف أشتم عرضه . والناكح معترس ، فلينظر امرؤ منكم حيث يضع غرسه ؛ والعرق السوء قلما ينجب ولو بعد حين » . فقال ابن عباس : يا غلام اكتب لنا هذا الحدث (٤) .

وقال ابن عباس كذلك (٥٠): ما كنت لأدرى ما « فاطر السموات والأرض » حتى احتكم إلى أعرابيان في بئر ، فقال أحدهما: أنا فطرتها — أى ابتدأت حفرها .

وقد ذكر عكرمة (٦٦) أنه ما سمع ابن عباش فسر آيةً من كتاب الله عز وجل

<sup>(</sup>١) السيوطي ، المزهر ٢ : ٣٠٢ .

<sup>(</sup>۲) الزمخشري ، الفائق ۱ : ۲۹۷ .

<sup>(</sup>٣) الحلب: الطين اللزج. الثأط: الحمأة. الحرمد: الأسود.

<sup>(</sup> ٤ ) الجاحظ ، البيان والتبيين ٢ : ٧٧ ..

<sup>(</sup>ه) الفائق ۲ : ۲۸۳ .

۲) التبريزى ، شرح الحماسة : ۱ – ۳ .

إلا نزع فيها بيتاً من الشعر ، وكأن يقول : إذا أعياكم تفسير آية من كتاب الله فاطلبوه في الشعر ، فإنه ديوان العرب .

وكذلك كان ابن مسعود يعنى بالعربية والشعر ، وقد كان يسأل في ذلك زرّ بن تحبيش – وكان أعرب الناس (١١) .

وكذلك كان ابن شهاب الزهرى ؛ فقد قال ابن أبي الزناد (٢) : كنا لانكتب إلا مُسنَّة ، وكان الزهرى يكتب كل شيء ، فلما احتيج إليه عرفت أنه أوعى الناس . وقد كان الزهرى يضرب في كل فن بسهم وافر ، وقد كتب في الأنساب كتاباً لم يُستمه ، قال الزهرى (٣) : قال لى خالد بن عبد الله القسرى : اكتب لى النسب . فبدأت بنسب مضر ، وما أتممته ، فقال : اقطعه ، قطعه الله مع أصولم . وكان علمه بالأنساب والأخبار مضرب المثل ؛ قال الليث (١) : ١٠ ووان حد شعن العرب والأنساب قلت : لا يتحسن إلا هذا . . ، وكان راوية للشعر عفظ الكثير منه (٥) ، حتى كان الحلفاء الأمويون يرسلون إليه يسألونه عن الشعر والشعراء (١) .

وليس أدل على كثرة ما ألفه الزهرى في شي الموضوعات من أنه حيبا قتل الوليد ابن يزيد سنة ١٢٦ه مُحلت الدفاتر على الدواب من خزائنه ، وكانت من علم الزهرى (٧). وكان إذا جلس في بيته وضع كتبه حوله فيشتغل بها عن كل شيء من أوور الدنيا ، فقالت له امرأته يوماً (٨) : والله لهذه الكتب أشد على من ثلاث ضرائر .

<sup>(</sup>۱) ابن سعد ۲ : ۷۱ .

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ٢ : ٢٩٠ .

<sup>(</sup>٣) الأغاني ١٩ : ٥٥ .

 <sup>(</sup>٤) أبو نعيم ، حلية الأولياء ٣ : ٣٦٠ .

<sup>(</sup> ه ) الأغانى ( دار الكتب ) ١١ : ٢٣ - ٢٦ .

<sup>(</sup>٦) الأغاني ؛ ٢٤٨ .

<sup>(</sup>۷) ابن سعد ۲ : ۱۳۹ .

<sup>(</sup> ٨ ) ابن خلكان ، وفيات الأعيان ١ : ٧١ .

فقد كان إذن هؤلاء المدونون للحديث والتفسير والمغازى يضمنون مدوناتهم شيئاً من أخبار الجاهلية وأشعارها وأنسابها ، وربما أفردوا النسب بالتأليف . فهل دونت العرب – تدويناً مستقلاً قائماً بنفسه – ما يتصل بالجاهلية من أخبار وأشعار وأنساب ، كما دونت الحديث والتفسير والسيرة والمغازى ، أو أن تدوين أخبار الجاهلية وأشعارها وأنسابها لم يبدأ إلا منذ بهاية القرن الثانى على أيدى العلماء الرواة المشهورين ؟

٥

وسنبدأ بذكر عالمين من علماء الشعر الجاهلي متعاصرين ، هما : أبو عمرو ابن العلاء (المتوفى سنة ١٥٤) ، وحاد الراوية (المتوفى سنة ١٥٦) ، وسنتحدث عهما هنا في أمر لا تعدوه : هو أن نكشف عن أن عنايتهما بالشعر الجاهلي لم تكن مقصورة على دروس شفهية يتلقاها تلامذتهما من غير تدوين ، وإنما كانا ، وغيرهما من العلماء ، يثلان إلى دواوين ومجموعات مكتوبة توارثاها عن قبلهما ، وذلك فضلا عما كانا هما يقيدانه ويدونانه مما يسمعان من الأعراب والرواة ، فيضيفانه إلى ما بين أيديهما من الدواوين زيادة في الرواية ، أو شرحاً وتفسيراً واستشهاداً على بعض المشكل من المعاني أو الغريب من الألفاظ .

أما أبو عمرو بن العلاء فقد بلغت عنايته بالشعر الجاهلي مبلغاً كبيراً حتى قال الأصمعي (١): جلست إلى أبي عمرو بن العلاء عشر حجج ما سمعته يحتج ببيت إسلامي. وقال أبو عمرو مرة أن لقد كثر هذا المحد ثُ وحسن حتى لقد هممت أن آمر فتياننا بروايته!! يعني شعر جرير والفرزدق وأشباههما!

وقد كانت عناية أبي عمرو بالكتابة والتدوين لا تقل عن عنايته بالحفظ

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١: ٣٢١ .

والرواية ؛ فقد كان يرسل إلى الحارث بن خالد بن العاصى ــ الشاعر الغزل المشهور ــ أخاه معاذ بن العلاء ومعه كتاب فيه مسائل يسأله عنها (١١) ؛ وكان كذلك يكتب إلى عكرمة بن خالد ــ محدث جليل من وجوه التابعين ، وهو أخو الحارث الشاعر ــ يسأله كما يسأل أخاه (٢).

وكان أبو عمرو يذهب إلى عمرو بن دينار ومعه كتابه ، فكان يقيد فى كتابه مما يم يكن فيه (٣). وقال شعبة (١) : كنت أجتمع أنا وأبو عمرو ابن العلاء عند أبى نوفل بن أبى عقرب فأسأله عن الحديث خاصة ، ويسأله أبو عمرو عن الشعر واللغة خاصة ، فلا أكتب شيئاً مما يسأله عنه أبو عمرو ، ولا يكتب أبو عمرو شيئاً مما أسأله أنا عنه .

وكان من أثر شغفه بالتدوين أن كتبه و ملأت بيتاً له إلى قريب من السقف ، ثم إنه تقرّأ فأحرقها كلها ؛ فلما رجع بعد ُ إلى علمه الأول لم يكن عنده إلاما حفظه بقلبه . وكانتعامة أخباره عن أعراب قد أدركوا الجاهلية (٥٠).

وأما حماد الراوية فالأخبار التي جمعناها عنه تدل دلالة صريحة على أنه كانت عنده كتب فيها أخبار الجاهلية وأنسابها وأشعارها ، بعضها كتبه بنفسه ، وبعضها كتب من قبله فقرأه واستفاد منه في تدوين كتبه .

<sup>(</sup>۱) الأغانى ٣ : ٣١٧ ، وفيه أن الحارث كان آنذاك والى مكة أى سنة ٧٥ ه. وقد ذكروا فى سنة ولادة أب عمرو ألها ٧٠ ه، وهذا لا يعقل ، إذ يكون أبو عمرو عالماً باللغة والشعر ويسأل عهما والى مكة وعمره خس سنوات . ولكن فى سنة ولادة أبي غمرو خلافاً ، قال ابن الجزرى فى طبقات القراء : ولد سنة ٦٨ ، وقيل سنة ٧٠ ، وقيل سنة ٥٥ فإذا صبح ما ذكرفاه عن مكاتبته للحارث سنة ٥٥ كان أقرب إلى المعقول أن تكون سنة ولادته أقدم ما ذكرابن الحزرى أى سنة ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) أبوالطيب اللغوى ، مراتب النحوين ، ورقة : ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) ابن سعد ٢/٧ : ٤٢ .

<sup>( ؛ )</sup> السيوطي ، المزهر ٢ : ٣٠٤ .

<sup>(</sup> ٥ ) البيان والتبيين ١ : ٢٢١ .

قال حماد الراوية (١): وأرسل الوليد بن يزيد إلى بماثنى دينان ، وأمر يوسف بن عمر بحملى إليه على البريد . قال ، فقلت : لا يسألنى إلا عن طرقيه : قُريش وتقيف ، فنظرت في كتابى قُريش وتقيف . فلما قدمت عليه سألنى عن أشعار بلى ، فأنشدته منها ما استحسنه ، ثم قال : أنشدنى في الشراب وعنده وجوه من أهل الشام — فأنشدته . . »

وقد كان أمر كتب حماد المشتملة على شعر الجاهلية معروفاً مشهوراً، حتى إن الوليد بن يزيد بن عبد الملك – حين أراد أن يجمع ديوان العرب وأشعارها وأخبارها وأنسابها ولغاتها – استعار من حماد ومن جناد بن واصل الكوفى ماعندهما من الكتب والدواوين فدونها عنده ، ثم رد إليهما كتبهما (١).

وهما أيروى لنا عن حماد أنه كان فى أول أمره يتشطر ويصحب الصعاليك واللصوص ، فنقب ليلة على رجل فأخذ ماله ، وكان فيه جزء من شعر الأنصار ، فقرأه حماد ، فاستحلاه وتحفظه ، ثم طلب الأدب والشعر وأيام الناس ولغات العرب بعد ذلك وترك ما كان عليه ، فبلغ فى العلم ما بلغ (٣) .

وقد رأى أبو حاتم السجستانى بعض كتب حماد فى الشعر الجاهلى ، وكان يرجع إليها ، ويُشبت ما يجده فيها زائداً على ما جمع من الشعر ، وإن كان نص على أن هذه الزيادات هي من الشعر المصنوع (١٠) .

ومما يؤيد ما ورد عن كتاب شعر الأنصار الذي وجده حماد أن شعر الأنصار

<sup>(</sup>١) الأغاني ٦ : ٩٤ .

 <sup>(</sup>٢) ابن النديم ، الفهرست : ١٣٤ ، وقد قال ابن النديم عن جناد بن واصل الكوفى
 (ص ١٣٥) إنه كان أعلم الناس بأشمار العرب وأيامها .

<sup>(</sup>٣) الأغان ٦ : ٨٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر محتارات ابن الشجرى : ١٢٣ و ١٢٧ و ١٣٦ . ولذلك كان عجيباً أن يقول ابن النديم «ولم ير لحماد كتاب ، وإنما روى عنه الناس ، وصنفت الكتب بعده إإ » فلعل ابن النديم لم يصله شيء من كتبه فألق هذا القول العام إلقاء.

قد كتب منذ زمن الحليفة الثانى عمر بن الحطاب ؛ وبقيت الأنصار بعد ذلك تجدده كلما خافت بلاه . وتفصيل ذلك أن عبد الله بن الزبعرى السهمى توصرار بن الحطاب الفهرى أنشدا حسان بن ثابت شعراً مما كانا قالاه قبل الإسلام – وكان عمر قد نهى عن إنشاد ذلك الضرب من الشعر لثلا تتجدد الضغائن – ففار حسان حتى صار كالمرجل غضباً ،ثم دخل على عمر بن الحطاب الضغائن – ففار حسان حتى صار كالمرجل غضباً ،ثم دخل على عمر بن الحطاب وقص عليه قصتهما ، فأرسل إليهما عمر رسولا فردهما إليه ، ثم دعا لهما بحسان انشدهما ما قلت لهما . فأرسل اليهما حتى فرغ مما قال لهما ، فوقف . فقال له أنشدهما حتى فرغ مما قال لهما ، فوقف . فقال له عر : أفرغت ؟ قال : نعم . فقال له : أنشداك فى الحلاء وأنشدتهما فى الملا . وقال لمما عمر : إن شئها فأقيا وإن شئها فانصرفا . وقال لمن حضره : إنى قد كنت نهيتكم أن تذكروا مما كان بين المسلمين والمشركين شيئاً د فعاً للتضاغن عنكم وبث القبيح فيا بينكم ، فأما إذ أبوا فا كتبوه واحتفظوا به . فدونوا ذلك عنده . قال خلاد بن محمد : فأدركته والله وإن الأنصار لتجدده عندها إذا عند م . قال خلاد بن محمد : فأدركته والله وإن الأنصار لتجدده عندها إذا خافت بلاه (۱) .

ولم يكن الوليد بن يزيد — الذي جمع ديوان العرب وأشعارها وأخبارها وأنسابها من كتب حماد وجناد — هو وحده الذي بذل مثل هذه العناية ؛ بل كان من سبقه من خلفاء بني أمية يفعلون كما فعل . فقد كان للوليد بن عبد الملك كاتب خاص نصبه لكتابة المصاحف والشعر والأخبار ، وهو خالد بن الهياج (٢) .

وقد مر بنا أن عبد الملك بن مروان أرسل إلى سعيد بن جبير أن يكتب الميه بتفسير القرآن ، فكتبه ، فحفظه عبد الملك عنده في الديوان . وكان

<sup>(</sup>١) الأغانى ٤ : ١٤١ - ١٤١ .

 <sup>(</sup> ۲ ) الفهرست : ۹ – ۱۰ وقد ذكر ابن الندم خالداً هذا في موضع آخر من كتابه ( ص : ( ۲ ) وقال عنه إنه صاحب على رضى الله عنه ، فلعله هو نفسه عاش حتى كتب الوليد !

عبد الملك يُعنمَى بأخبار العرب وأشعارها ، وفعل فيها ما فعل بالتفسير ، وأمر من جمع له المعلقات (١١) .

أما معاوية بن أبى سفيان فقد كانت له ساعات من كل يوم يقعد فيها فيحضر غلمانه و الدفاتر فيها سير الملوك وأخبارها والحروب والمكايد، فيقرأ ذلك عليه غلمان مرتبون، وقد و كلوا بحفظها وقراء تها (١). وكانت من جملة تلك الأحاديث: أحاديث عبيد بن شمرية عن وقائع العرب وأخبارها وأشعارها، فكان معاوية بأمر أهل ديوانه و كتابه أن يوقعوا هذه الأحاديث ويلونوها فى الكتب وينسبوها إلى عبيد بن شرية (١).

وقد ذكر ابن سلام (٤) في معرض حديثه عن قصيدة أبي طالب التي مدح بها رسول الله صلى الله عليه وسلم :

وأبيضُ يُسْتَسْقَى الغَمَامُ بوجهه ربيعُ اليَتَامَى عِصْمَةُ للأراملِ أنه رأى هذه القصيدة مُدوّنة في «كتاب كتبه يوسف بن سعد صاحبنا منذ أكثر من مائة سنة ». ولا نعرف متى كتب ابن سلام كتابه حتى نعرف متى كتب يوسف بن سعد هذه القصيدة في كتابه قبل مائة سنة من كتاب ابن سلام. غير أن يوسف بن سعد هو: يوسف بن سعد الجمحيّ، مولاهم، أبويعقوب، غير أن يوسف بن سعد هو: يوسف بن سعد الجمحيّ، مولاهم، أبويعقوب، روى عن عمر وعلى وزيد بن ثابت (٥). فهو إذن من كبار التابعين، وبذلك نرجح أنه كتب كتابه هذا وفيه قصيدة أبي طالب ما بين منتصف القرن الأول ومهايته.

ولم يكن سماح عمر بن الخطاب بتدوين الشعر الجاهلي بدعاً من الأمر ،

<sup>(</sup>١) البغدادي ، الحزانة ١ : ١٧٤ .

<sup>(</sup>۲) المسمودي ، مروج الذهب ۳ : ٤٠ – ١٤ .

<sup>(</sup>٣) أخبار عبيد بن شرية : ١١٣، ، والفهرست : ١٣٢ .

<sup>(</sup> ٤ ) طبقات فحول الشعراء : ٢٠٤ .

<sup>(</sup> ٥ ) انظر ترجمته فی : البخاری : التاریخ الکبیر ٦ : ٣٧٣ ، وابن حجر : تهذیب التهذیب۱۱ : ٤١٣ .

فقد كان بعض الصحابة يعنون كذلك بتدوين هذا الشعر . وقد مر بنا أن طلحة رضى الله عنه أنشِد قصيدة فما زال شانقاً ناقته حتى كتبت له (١) . فهو إذن يدون بعض الشعر و يجمعه و يحفظه .

وبما يتصل بهذا أيضاً أن دَغُفلاً النسابة \_ وهو جاهلي أدرك الإسلام \_ كان يكتب الأنساب ويدوبها في الصحف ويبدو لنا ذلك واضحاً من قول الفرزدق (٢):

أَوْصَى عَشِيَّةَ حِينَ فَارَقَ رَهْطَهُ عِندَ الشَّهادَةِ في الصَّحِيفةِ دَغْفَلُ أَنَّ ابنَ ضَبةَ كان خيرٌ والِدًا وأَنَمُ في حَسبِ الكِرام وأَفْضَلُ

وفى هذه القصيدة نفسها يعدد الفرزدق الشعراء الجاهليين ، ويفخر أنه قد ورث عهم الشاعرية المتدفقة الفحلة، ولكن فى ألفاظه ما قد يُضهم منه أنه كانت بين يديه مجموعات شعرية لشعراء جاهليين أو نسخ من دواوينهم ، وذلك قوله :

والجَعْفَرِيُّ وكان بشر قَبْلَهُ لِي من قصائدِه الكتابُ المُجْمَلُ

وبعد أبيات يقول:

دَفَعوا إِلَّ كتابَهُنَّ وَصِيَّةً فَوَرِثْتُهُنَّ كَأَنَّهُنَّ الجَنْدَلُ<sup>\*</sup>

ونحب هنا أن نذكر بماكتبناه في حديثنا عن تقييد الشعر الجاهلي من أمر هذه القصائد التي كان يكتبها: النابغة الذبياني ، وعدى بن زيد العبادى ،

<sup>(</sup>١) الزمحشري، الفائق ١: ٧٧٧ .

<sup>(</sup>٢) النقائض ١ : ١٨٩ .

والربيع بن زياد العبسى وغيرهم كثيرون ، ويرسلونها إلى بلاط المنافرة معتلرين عاتبين ؛ ونصل هذا الذى قدمناه بما يُروك عن حاد الراوية من قوله (١١): أمر النعمان فنسخت له أشعار العرب فى الطنوج — قال : وهى الكراريس — ثم دفنها فى قصره الأبيض ، فلما كان المختار بن أبى عبيد قيل له : إن تحت القصر كنزا ، فاحتفره فأخرج تلك الأشعار .

وقد يحلو لبعض القدامى أن يطعنوا فى حاد ويكذّبوه — وسنعرض لذلك فى يمثنا عن الرواية والرواة فى الباب التالى — وقد يحلو لبعض المحدّثين أن يطعنوا فى هذه الرواية بذاتها ويكذبوها ، ولكنهم لا يقدمون دليلا يقوم عليه طعنهم وتكذيبهم ، وإنما هم يرسلون الكلام إرسالا ويلقونه على عواهنه ، وهذا ابن سلام — وهو من هو شكاً فى الشعر الجاهلي وفى بعض رواته — يسوق من هذه الرواية المتقدمة جوهر ها ومضمونها ، وإن كان لا ينسبها إلى حماد ، وهو فى إيراده هذه الرواية يقبلها ولا يشكك فيها . قال ابن سلام (٢) : « وقد كان عند النعمان الرواية يقبلها ولا يشكك فيها . قال ابن سلام (٢) : « وقد كان عند النعمان ابن المنذر منه (أى من شعر العرب فى الجاهلية ) ديوان فيه أشعار الفحول وما مئدح هو وأهل بيته به ، فصار ذلك إلى بنى مروان ، أو صار منه » . فالروايتان رواية واحدة ، وهى رواية تتسق اتساقاً كاملاً مع ما قدمنا من تقييد الشعر الجاهلي وتدوينه ، ولا نجد ما يسوغ التشكيك فيها ، إلا أن يقوم دليل الشعر الجاهلي وتدوينه ، ولا نجد ما يسوغ التشكيك فيها ، إلا أن يقوم دليل الشعر الجاهلي وتدوينه ، ولا نجد ما يسوغ التشكيك فيها ، إلا أن يقوم دليل المنه بعد .

وثمة خبر آخر يؤيد الحبر السابق ويدعمه ، ويدل على مبلغ عناية بلاط المناذرة وأهل الحيرة بتدوين الأخبار والأشعار الجاهلية . فقد قال الطبرى (٣): وكان أمر آل نصر بن ربيعة ، ومن كان من ولاة ملوك الفرس وعمالم على ثغر العرب الذين هم ببادية العراق ، عند أهل الحيرة متعالماً مشبئاً عندهم في

<sup>(</sup>۱) ابن جي ، الحصائص ۱ : ۳۹۳ – ۳۹۳ .

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشعراء : ٢٣..

<sup>(</sup>٣) تاريخ (ط. مصر ) ٢ : ٢٧ .

كتائسهم وأسفارهم ، ثم يذكر الطبرى أن هشام بن عمد بن السائب الكلبى قال: د كنت أستخرج أخبار العرب وأنساب آل نصر بن ربيعة ، ومبالغ أعمار من عمل منهم لآل كسرى وتاريخ سنيهم من بيتع الحيرة وفيها ملكهم وأمورهم كلها ،

وقد قبل الباحثون من المستشرقين هذا القول ، فقال الأستاذ ه . ا . ر . جب (۱): و وينزع من ناحية أخرى أنه ربما و بالله كتب مدونة في الحيرة ، وأنه وجلت كتب مدونة في الحيرة ، وأنه وجلت بالفعل بعض المقيدات التاريخية هناك ، فهذا الامراء فيه ع . بل إن الأستاذ أولندر ليذهب إلى أبعد من ذلك فيقول عن ابن الكلبي إنه كان مؤرخاً حدراً متثبتاً على خلاف ما يصمه به خصومه من القداى ، ثم يقول (۱): و ومن المؤكد أنه استخدم النقوش والمدونات التاريخية في الحيرة واستفاد منها ، ولذلك أكد الباحثون المحدثون أقواله مراراً ، وفي حالات منها أكدوها تأكيداً عجيباً ، مثال ذلك : تأكيدهم أقواله حينها اكتشفوا شاهد قبر امرى القيس بن عمرو الحيرى (۱) عنه ذلك : تأكيدهم أقواله حينها اكتشفوا شاهد قبر امرى القيس بن عمرو الحيرى (۱) ع

فأمامنا الآن \_ فى هذه النصوص والروايات الثلاث الأخيرة: شعر الفرزدق عن صيفة دغفل فى النسب وما ينفهم من قوله عن وجود دواوين شعر جاهلى عنده ، ثم رواية حماد وابن سلام عن جمع النعمان للشعر الجاهلي وتدوينه ، ثم رواية ابن الكلبي عن أسفار الحيرة ونقوش كنائسها وما فيها من أخبار العرب الجاهليين وأنسابهم — أمامنا إذن ، فى هذه النصوص والروايات ، شعر جاهلي وأخبار جاهلية مدونة كلها فى كتب وأسفار ودواوين من الجاهلية نفسها . وماذال فى الحديث فضل حقيق بأن يُذكر ليزيد ما تقدم مُحجة وإيضاحاً .

<sup>(</sup>١) مقالة عنوانها و بدء التأليف النفرى ، في مجلة الأدب والفن -- السنة الأولى -- الجزء الثاني -- سنة ١٩٤٣ من : ٤ .

Gunnar Olinder, Kings of Kinda P. 16-17. (Y)

<sup>(</sup>٣) انظر أيضاً : جواد على ٤ تاريخ العرب قبل الإسلام ١ : ٤٧ – ٤٨ ؛ وما كتبه الأستاذ أحد زكى باشا في مقدمة كتاب الأصنام ص : ١٢ – ١٨

وقد أشرنا فى حديث سابق إشارة عابرة إلى بيتى متعقبل بن خويلد الهلمل -- وهو شاعر جاهلي أدرك الإسلام - وهما (١):

فَإِنِّي كَمَا قَالَ مُمْلِي الْكَتَا بِ فِي الرَّقِّ إِذْ خَطَّهُ الْكَاتِبُ : 
وَيَرَى النَّاهِدُ الْحَاضِرُ المُطْمَئِنُ مِنَ الأَمْرِ مَالَا يَرَى الْغَائِبُ ،

وقد وضعنا علامات الترقيم هذه لتدل على المعنى الذى قصدنا إليه من أن هذا الشاعر قد قرأ بيته الثانى – بهذه الألفاظ أو بألفاظ مقاربة متودًى هذا المعنى – فى كتاب من كتب الشعر أو الأخبار الجاهلية ، ثم اقتبسه وضمنه قصيدته هذه .

وليس الأمر مجرد استنتاج ، فلهذين البيتين أخ ثالث قاله شاعر آخر وهو أوضح فى دلالته وأبين فى حجته لنا من هذين البيتين ، وذلك قول بشر بن أبي خازم — وهو شاعر جاهلي لم يدرك الإسلام (٢):

وَجَلْنَا فَى كِتَابِ بِنِي تَمِيمٍ : وَأَحَقُ الخَيْلِ بِالرَّكْضِ المُعْمَادُ ، فَ وضوح، أنه وجد في كتاب بني تميم أن : أحق الخيل بالركض

<sup>(</sup>١) ديوان الهذليين ٣ : ٧٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) المفضليات: ٩٨ وينسب البيت أيضاً الطرماج كا فى السان . وليس البيت فى ديوان الطرماح، و إنما هو من الأبيات التى جمت وأضيفت إلى آخر الديوان ، وهو هناك بيت مفرد منقول من السان . وذكر كرفكو ( وهو محقق الديوان ) ص : ١٤٨ بعد البيت أنه « قد و رد هذا البيت فى قصيدة لبشر ابن أبي خازم الأسدى ، وقال أبو عبيدة إنه الطرماح » .

وقد أورده الفيروزبادى فى قاموسه المحيط (عير) ، وقال إنه « قول بشر بن أب خازم ، لا الطرماح ، وغلط الجوهرى » .

وما يقوى نسبته لبشر أن في كتب اللغة والأدب أبياتاً متفرقة من هذا البحر والروى منسوبة البشر محيث يصح أن تكون في أصلها قصيدة واحدة مها هذا البيت .

ومهما يكن ، فإن البيت حتى إذا لم تثبت نسبته لبشر ، وكان حقاً الطرماح ، فإن دلالته ما زالت قائمة ، لأن الطرماح مات في نحو سنة ١٠٥ ، فيضم هذا البيت إلى الشواهد والأدلة التي تثبت وجود كتب القبائل ودواوين الأفراد منذ القرن الأول الهجرى .

المعار . وقد أورد صاحب اللسان هذا البيت (١) ، ولكنه أورد ــ قبل هذا البيت في أثناء حديثه عن هذه المادة اللغوية ــ بيتاً آخر يختلف عنه في الصدر ، ويتغق معه في العجز اتفاقاً تامًّا ، وهو :

أَعِيرُوا خَيْلَكُم ثم ارْكُضُوها أَحَقُ الخيلِ بالرَّكْضِ المعارُ

وابن منظور لا ينسب هذا البيت الأخير لشاهر بعينه ، وبذلك ترك لنا المجال مفتوحاً لننساق مع صريح ألفاظ بشر بن أبى خازم فى بيته السابق ، فنفترض أن بيت اللسان غير المنسوب هو لشاهر تميمى جاهلى ، وأن بشراً قد قرأ هذا البيت فى كتاب شعر بنى تميم ، فاقتبس عجزه فى بيته ، ولذلك وضعناه بين علامتى اقتباس .

وقد أورد المرزبانى بيت بشر هذا وقال بعده (۲): ( فعناه : وجدنا هذه اللفظة مكتوبة » .

فا هو كتاب بنى تميم إذن ؟ الذى نراه أن كل قبيلة من القبائل كانت تجمع شعر شعرائها ، وحكم حكمائها ، وأقوال خطبائها ، وأخبارها ومفاخرها ومآثرها وأنسابها فى كتاب . وقد احتفظ العرب بهذه التسمية لكتب القبائل بعد ذلك فى العصور الإسلامية لتدل على هذا نفسه الذى قد منا . وسنعود إلى هذا الموضوع بالحديث المفصل حين نتكلم على دواوين القبائل فى الفصل الثانى من الباب الأخير .

وقد مربنا ذكر كتابكي قريش وثقيف اللذين كانا عند حماد الراوية ( المتوفى سنة ١٥٦ ) وأنه نظر فيهما حين أرسل إليه الوليد بن يزيد (٣).

ونضيف إلى كتب القبائل هذه التي تحوى أخبارها وأنسابها وشعر شعرائها :

<sup>(</sup>١) لسان العرب (عير).

<sup>(</sup>٢) الموشع : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٣) الأغال ٦ : ٩٤ .

كتاب نسب قريش الذى كان مع ابن شهاب الزهرى (١) ( المتوفى سنة ١٢٣ – ١٢٥ ) .

وجما يدل أيضاً على قدم وجود كتب النسب هذه ، ويزيد اطمئناننا إلى أنها كانت مدونة منذ الجاهلية ، ما قاله عبد الله بن محمد بن عمارة (٢) و فرتنى : أم مم (أى لبنى حزم) فى الجاهلية من بكفة يَن ، كانوا يُسبُون بها ، لا أدرى ما أمرها ، قد طرحوها من كتاب النسب » . وما ذكره أبو الفرج أيضاً عنه ما أمرها ، قد طرحوها من كتاب النسب » . وما ذكره أبو الفرج أيضاً عنه حديثه عن قريظة والنَّضير وبنى قيننُقاع وغيرهم قال (٣) و لم أجد لهم نسباً فأذكره لأنهم ليسوا من العرب ، فتدون العرب أنسابهم ، إنما هم حلفاؤهم » . وهذا النص الأخير على تدوين العرب أنسابهم منصرف حتماً إلى العصر الجاهلي ، لأن اليهود لم يكونوا حلفاء للعرب بعد الإسلام .

فكتب القبائل هذه – وإن كانت فيها زيادات إسلامية – توضع لنا معنى كتاب القبيلة في الجاهلية ، فهى – كما قدمنا – مجموعة فيها كل ما يتصل بالقبيلة من أخبار حروبها وأيامها ، وذكر مفاخرها ومآثرها ، وشعر شعرائها ، وحكم بلغائها .

وربما أفردوا الحِكم وجوامع الكلم في كتاب خاص ، وتكون في هذه الحالة إما حِكماً عامة مما قالته حكماء العرب من شي القبائل ، وإما مما قالته الحكماء من غير العرب ثم عرفه العرب ونقلوه إلى لغتهم ، وذلك هو معنى قول عامر ابن الظرب للملك الغساني حينها خافه على نفسه وأراد أن ينجومنه (1): وإن لى كنز علم وإن الذي أعجبك من علمي إنما هو من ذلك الكنز أحتذي عليه، وقد خلقته خلني ، فإن صارفي أيدي قومي علم كلهم مثل علمي ، فأذن لى حتى خلقته خلني ، فإن صارفي أيدي قومي علم كلهم مثل علمي ، فأذن لى حتى

 <sup>(</sup>١) ابن عبد البر ، القصد والأم : ٣٣ - ١٤ .

<sup>(</sup>٢) الأغان ؛ ٢٣٧ .

<sup>(</sup>٣) الأغاني ٣ : ١١٦ .

<sup>( ؛ )</sup> أبو حاتم السجستاني ، كتاب الممسرين : ٨٩ ــ ٤٩ .

أرجع إلى بلادى فآتيك به ، فليس هذا الكنز من العلم - فيا نرى - إلا كتاباً جُسمِعت فيه أقوال بليغة وأمثال وحكم وأشعار وأخبار . وآية ذلك أن هذا الذى أعجبه من علمه لم يكن إلا أنه و أعجبه نحوه ، فكلمه فإذا أحكم العرب وأحلمهم قولا وفعلا ، .

ولو جاء ذكر كتب العلم (أى الحكمة وجوامع الكلم والأمثال) في خبر واحد لشككنا فيه وتوقفنا عن قبوله ، ولكن ذكر هذا الضرب من الكتب قد نردد في أخبار كثيرة لاسبيل إلى إهمالها ، فأكثم بن صيّني أحد هؤلاء العلماء الحكماء في الجاهلية ، كانت بعض حكمته تكتب، وكان بعض الملوك يرسلون إليه يستكتبونها ، فقد وكتب إليه ملك هرجر ، أو نرجران ، أن يكتب إليه بأشياء ينتفع بها ، وأن يوجز ، فكتب إليه : إن أحمق الحمق الفجور ، وأمثل الأشياء ترك الفضول . . ه (1)

وكتب إليه أيضاً الحارث بن أبي شَهَمِر الغسانيّ ملك عرب الشام و ... فاعهد إلينا أمراً نعرف به أن في العرب. . . حكمة وعقولا وألسنة . فكتب إليه أكثم : إن المروءة أن تكون عالماً كجاهل ، وناطقاً كعبيّ.. »(٢)

وكتب إليه كذلك النعمان بن المنذر «أن اعهد الينا أمراً تعجيب به فارس ونرغبهم به فى العرب . فكتب أكثم : لن يهلك امرؤحي يضيع الرأى عند فعله ، ويستبد على قومه بأموره . . . »(٣)

فإذا أضفنا إلى هذين الحكيمين العالمين حكيماً عالماً ثالثاً هو تُقس بن ساعدة ، وعلمنا أنه كان أيضاً كاتباً (٤)، رجع عندنا أن هؤلاء الحكماء كانوا – أو كان أكثرهم – من الذين يعرفون الكتابة ويلجأون إليها فى تسجيل حكمهم

<sup>(</sup>١) كتاب المعمرين : ١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ١٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق : ٦٩ .

في مثل هذه الكتب الى سميت كتب العلم.

وقد مُعنى بعض الدارسين المحدثين بدراسة الأمثال عند العرب ومقابلتها بالأمثال عند الأمم القديمة وخاصة "الساميين. ومن هؤلاء الدكتور عبد المجيد عابدين (١١) الذي تحدث في أحد فصول رسالته عن الصلات الثقافية بين بلاد الشرق القديم ، وخاصة الحكمة والمثل (٢) ، وانتهى إلى قوله (٣) : • ولم تكن العلاقة بين العرب وأصحاب هذه الحكم ضعيفة واهية ، فقد أشارت النقوش البابلية غير مرة إلى صلات ملوك بابل وآشور ببلاد العرب ، وكان بعض شخصيات سفر أيوب من أصل عربي . وفي عصور ما بعد الميلاد أخذت الثقافة الآرامية تغزو مناطق عدة من شبه الجزيرة العربية كما رأينا فها سبق . وكانت الحكمة اليونانية قد انتشرت في مدارس الرّها وجنديسابور والحيرة على أيدى علماء السريان الذين بدأوا منذ حوالي ٣٠٠ سنة بعد الميلاد ينقلون هذه الحكمة، وواصلوا حركتهم إلى سنة ٧٠٠م أي إلى عصر بني أمية في تاريخ المسلمين. وكان السريان في القرن الحامس الميلادي يبشرون بالمسيحية في الحبشة على المذهب القائل بالطبيعة الواحدة، وهو المذهب الذي اعتنقه الغساسنة في الشام. وكانت الصلات بين الحبشة والمن قديمة ومستمرة . وبذلك أحدقت الآثار الكتابية ببلاد العرب وتسرّبت هذه الآثار إليها من الشرق والغرب والجنوب والشهال ، وتعاونت جهود السلطات الحاكمة في العراق والشام والين ، في الحاهلية ، على تشجيع هذه الدعوات الكتابية ماديًّا وأدبيًّا . وفي فورة هذه الدعوات نشطت حكمة العرب، في مناطق مختلفة من شبه الجزيرة. وفي الوقت الذي كانت فيه الحكمة الشعبية تلاقى ازدهاراً على أيدى العراقيين ، وتجد تغاضياً من جانب الغساسنة وسادة

<sup>(</sup>١) في بحثه «الأمثال في النثر العربي القديم مع مقارنتها بنظائرها في الآداب السامية الأخرى».

<sup>(</sup>۲) ص :۱۲۹ – ۱۲۹.

<sup>(</sup>۲) ص: ۱۲۹ – ۱۲۰

الحجاز واليمن قبل الإسلام ، كانت الحكمة الكتابية تشق طريقها في أنحاء البلاد دون تفرقة بين شرق وغرب وشمال وجنوب ، وتلتى عناية القائمين بالأمر في هذه المناطق جميعاً . وإذا كان الغساسنة وسادة الحجاز واليمن قد انصرفوا عن جانب التراث الشعبى في منطقهم ، فقد عضدوا الدعوات الكتابية ، وسافلوا حركاتها ، وشجعوا حكماء العرب ما وسعهم التشجيع » . ثم ينتقل إلى الحديث عن هؤلاء الحكماء من بين عرب الجاهلية ، وبعد أن يذ كر بعضهم يقول (١١ : والذين اشهروا من هؤلاء الحكماء كانوا يهجون نهجاً يذكرنا بهج حكماء الشرق والذين اشهروا من هؤلاء الحكماء كانوا يهجون نهجاً يذكرنا بهج حكماء الشرق الأدنى القديم ، فكان الحكيم العربي كالحكيم البابلي والعبرى يجمع أحياناً إلى عمل القاضى والمشرع حرفة الكاهن والطبيب والمنجم ، فكان الحكيم هو الرجل المثقف ثقافة جامعة اشتى ألوان المعرفة ، وكان بعض حكماء العرب يور ثون الحكمة أبناءهم كما صنع حكماء الشرق القديم حين كانوا يلقنون أولادهم تعاليم الحكمة أبناءهم كما

ولعل مما يدل على عناية عرب الجاهلية بكتابة الأمثال عناية قديمة أن من أواثل المؤلفات التى حفظت لنا المصادر العربية ذكرها فى العصر الإسلامى: كتب الأمثال؛ فنذ أيام معاوية ألف صُحار بن عياش العبدى (من عبدالقيس) كتاباً فى الأمثال (٢٠). وكذلك ألف فى زمانه عبيد بن شرية كتاباً آخر فى الأمثال ذكر ابن النديم (٣) أنه رآه فى نحو خسين ورقة. وقد روى علاقة بن كريم الكلابى عن عبيد كتابه هذا فى الأمثال (١).

ومما يدل أيضاً على أن هذه الحكم كانت مدونة منذ الجاهلية وبقيت إلى عهد الرسول والصحابة أن عمران بن مُحصين قال (٥): سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: الحياء لا يأتى إلا بخير. فقال بشير بن كعب ــ وكان قد

<sup>(</sup>۱) مس : ۱۳۰ .

<sup>(</sup>٢) فهرست ابن النديم : ١٣٢ ، واتظر أيضاً البيان والتبيين ١ : ٩٦ .

<sup>(</sup>٣) الفهرست : ١٣٢.

<sup>(</sup> ٤ ) ياقوت : إرشاد ١٢ : ١٩٠ .

<sup>(</sup>٥) المسكرى: التصحيف والتحريف (مطبعة الظاهر بمصر سنة ١٩٠٨) ص: ٨.

قرأ الكتب -: إن في الحكمة: أن منه ضعفاً. فغضب عران بن الحصين وقال: أحدثك بما سمعت من النبي صلى الله عليه وسلم ، وتحدثني عن معفك هذه الخبيثة ؟

ثم هذه الصحيفة التي كانت مع سويد بن الصامت ، والتي لم تكن إلاكتاباً فيه حكمة لقمان (١)؛ وقد قرأها ، قبل أن يسلم ، على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فاستحسبها رسول الله وقال: وإن هذا الكلام حسن والذي معى أفضل من هذا : قرآن أنزله الله تعالى على "، هو هدى ونور ».

بقى أمر أخير فى النفس منه شيء ، بل أشياء : ذلك هو تسمية القصائله السبع أو العشر الجاهليات «بالمعلقات». فقد ذكر القدماء أنه قد بلغ من كلف العرب بالشعر وتفضيلها له «أن عمدت إلى سبع قصائد تخيرتها من الشعر القديم ، فكتبتها بماء الذهب فى القباطى المدرجة ، وعلقتها فى أستار المحعبة ، فنه يقال : مذهبة امرى القيس ، ومذهبة زهير . . . والمذهبات السبع ، وقد يقال لها : المعلقات » (٢). وقد نقل البغدادى ما يشبه هذا الكلام ثم قال (٣) : « ذكر ذلك غير واحد من العلماء . وقيل : بل كان الملك إذا استجيدت قصيدة يقول : علقوا لنا هذه ؛ لتكون فى خزانته » .

ولكن هذا الرأى فى تفسير كلمة « المذهبات » أو « المعلقات » لم يسلم من النقد والاعتراض سواء من القدامى أو من المحدثين . فمن القدامى أبو جعفر أحمد ابن محمد النحاس ( المتوفى سنة ٣٣٨) الذى ذكر (١٠) « أن حماداً هو الذى جمع السبع الطوال ، ولم يثبت ما ذكره الناس من أنها كانت معلقة على الكعبة » .

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ٢ : ٦٨ ، والفائق ١ : ٢٠٦ ، ولسان العرب ( جلل ) .

<sup>(</sup>۲) ابن عبد ربه ، العقد ۲ : ۱۱۹.

<sup>(</sup>٣) الخزانة ١ : ١٢٣ – ١٢٤ .

<sup>( ؛ )</sup> ياقوت ، إرشاد (حماد)

أما المحدثون فلايسوقون على اعتراضهم دليلاً ، ولكنا نحسب ، من سياق حديثهم ، أن لاعتراضهم أساسين : الأول – أن العرب لم يكونوا فى جاهليتهم أمة كاتبة تبلغ بها معرفتها بالكتابة أن تسجل شعرها وتكتبه . والثانى – أن الكعبة لها من الاحترام والقلسية ما لا يبيح أن تعلق فيها المدونات والمكتوبات .

وأما نحن فإننا لا نملك وسيلة قاطعة للإثبات أو النفى ؛ ولا نحب أن نعتسف الطريق ونقتحم كما يقتحم غيرنا . وكل ما نستطيع أن نقوله إن الاعتراض الذى قدمه القدماء كاعتراض ابن النحاس ، والذى قدمه المحدثون ، لا يثبت - فى رأينا - للتحقيق والتمحيص ؛ فإذا ما استطعنا أن ننى هذا الاعتراض بتى القول الأول بكتابة المعلقات وتعليقها - سواء فى الكعبة أو خزانة الملك أو السيد - قولاً قائماً ، ترجيحاً لا يقيناً ، إلى أن يتاح له اعتراض جديد ينفيه ، أو سند جديد يؤيده ويثبته .

أما ما ذكره ابن النحاس من أن حماداً هو الذي جمع السبع الطوال فإنه لا يقوم دليلاً على أنها لم تكن موجودة من قبله وأنها لم تكن مكتوبة أو معلقة ؛ وإلا لكان معنى ذلك أن الدواوين التى صنعها وجعها أبو عمرو بن العلاء وأبو عمرو الشيبانى والمفضل والأصمعي والسكرى وثعلب — كلها غير موجودة من قبلهم ؛ وهو كلام لم يقله أحد ، ولا معنى له . والذي نعرفه ، مما قدمنا ، أن حماداً كان يجمع الشعر الجاهلي وكان يدونه ، وأنه كانت بين يديه نسخ من دواوين هذا الشعر ، فإذا صح أن حماداً هوالذي جمع — في ديوان واحد أو مجموعة واحدة — هذه القصائد السبع بعد أن كانت مفرقة ، أو جددها بعد أن كادت تبلكي ، فإن ذلك لا يقوم حجة على بطلان ما أوردناه من أمر تعليقها . وقد ذكرنا من قبل عناية بعض الخلفاء الأمويين بجمع الشعر الجاهلي وكتابته وحفظه في الديوان . وقد ورد أن عبد الملك بن مروان عني أيضاً بجمع هذه القصائد المعلقات و فطرح شعر أربعة منهم وأثبت مكانهم أربعة (۱)» . فإذا صح ذلك

<sup>(</sup>١) البغدادي ، الحزانة ١ : ١٧٤ .

وصح ماروى من آن معاوية بن أبى سفيان قال (١) و قصيدة عمرو بن كلثوم وقصيدة الحارث بن حلزة ، من مفاخر العرب ، كانتا معلقتين بالكعبة دهراً ، — كان هذان دليلين على معرفة القوم بأمر المعلقات وكتابتها وتعليقها قبل حماد بدهر.

أما اعتراض المحدثين فقد تحدثنا — في كل ما كتبنا — عن نبي الشق الأول منه ، وأبنًا في وضوح أن الجاهلية العربية عرفت الكتابة معرفة قديمة واسعة ، واستخدمتها في جنل شئوبها ، وكتبت بعض شعرها وأخبارها وأنسابها ، ودونتها في صحف وكتب ودواوين. فالقول إذن بأمية الجاهلية فرض واهم يجب أن نسقط جميع ما رُتَّب عليه من نتائج باطلة .

وأما الشق الثانى من اعتراض المحدثين فهو كذلك لا يثبت للنظر والتحقيق ، إذ أن عرب الجاهلية كانوا يعلقون وثائقهم وكتاباتهم ذات القيمة فى الكعبة لقداستها فى نفوسهم ، وذلك إظهار لعلو مكانة هذه الوثائق والكتابات ولبيان قيمتها وخطرها . وأوضح مثال على أن تعليق هذه الكتابات كان أمراً مألوفاً متعارفاً عند عرب الجاهلية ما ذكره محمد بن حبيب عن حلف خُزاعة لعبد المطلب ، قال (٢) : د . . . وكتبوا بينهم كتاباً ، كتبه لهم أبو قيس بن عبد مناف بن زُهرة . . . ثم علقوا الكتاب فى الكعبة ، .

ومثل ثان:

هذه الصحيفة التي كتبتها قريش حينها اجتمعت على بني هاشم وبني المطلب ثم تعاهدوا وتواثقوا على ذلك ، ثم علقوا الصحيفة في جوف الكعبة توكيداً على أنفسهم (٣) . وقد بقيت هذه الصحيفة في الكعبة دهراً ، فلما أخرجوها بعد ذلك وجدوا أن الأرضة لم تدع في الصحيفة إلا أسماء الله (٤) .

<sup>(</sup>١) الخزانة ٣ : ١٩٢ .

<sup>(</sup>٢) ديوان حسان بن ثابت – مخطوط بمكتبة أحمد الثالث ورقة : ١٥ – ١٦.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ، السيرة ١ : ٣٧٥ – ٣٧٦ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢ : ١٦ وانظر مثلا تعليق العهود في الكعبة في العصور الإسلامية ، في مروج الذهب ٣ : ٤٠٤ .

فإذا كان كلامنا هذا كافياً فى ننى هذين الاعتراضين ــ وإذا ضممنا إلى هذا ما ذكرناه من تدوين الشعر الجاهلى ، رجح عندنا أمر كتابة هذه المعلقات وتعليقها ، وصح عندنا أن نتخذها مثلا آخر ، نورده فى هذا البحث، من أمثلة تدوين الشعر الجاهلي وكتابنه (١).

٦

وبعد،

فإن جميع ما ذكرناه لا يعدو أن يكون أمثلة قليلة ، نقبنا عها تنقيباً طويلاً في أرض تُغفل ، قد طمست آثارها ، وعفت رسومها الاندرست معالمها ؛ ولكننا مع ذلك قد استطعنا أن نقيم فيها هذه الصّوى لتدل عليها وتحدد اتجاهها . فإذا صح ما ذكرناه من أن هذا الشعر الجاهلي قد دون بعضه منذ الجاهلية ، واتصل تدوينه وتجديده في الإسلام ، فإننا نحب استيفاء للبحث أن نصله بعصرنا هذا الذي نعيش فيه ، ونكشف عن صلة تلك المدونات الجاهلية والإسلامية المبكرة بهذه الدواوين التي بين أيدينا من الشعر الجاهلي ، والتي صنعها ورواها أبو عمرو بن العلاء والأصمعي والمفضل الضبي وأبو عمرو الشيباني وابن الأعرابي . ولذلك حق لنا أن نسأل : هل أخذ هؤلاء العلماء الرواة ، في نهاية القرن الثاني ومطلع القرن الثالث ، الشعر الجاهلي الذي رووه المن مدونات قديمة ؟ أو أنهم ولذلك لن نعرض لها الآن ، وحسبنا أن نجيب عن الشق الأول من السؤال ، ولذلك لن نعرض لها الآن ، وحسبنا أن نجيب عن الشق الأول من السؤال ، ونرى هل اعتمد هؤلاء العلماء على كتب ودواوين للشعر الجاهلي أخذوا منها ونرى هل اعتمد هؤلاء العلماء على كتب ودواوين للشعر الجاهلي أخذوا منها ونرى هل احتماد هؤلاء العلماء على كتب ودواوين للشعر الجاهلي أخذوا منها ونرى هل احتماد هؤلاء العلماء على كتب ودواوين للشعر الجاهلي أخذوا منها واختياراً المناء على كتب ودواوين للشعر الجاهلي أخذوا منها واختياراً المناء على كتب ودواوين الشعر الجاهلي أخذوا منها واختياراً المناء على كتب ودواوين الشعر الجاهلي أخذوا منها واختياراً المناء على كتب ودواوين الشعر الجاهلي أخذوا منها وصل إلينا من الشعر الجاهلي ؟

<sup>(1)</sup> للأستاذ مصطفى صادق الرافعي بحث جيد عن المعلقات (تاريخ آداب العرب ٣: ١٨٦ - ١٨٣) وهو في جملته يخالف رأينا . وانظر كذلك « نقض كتاب في الشعر الجاهلي » السيد محمد الحضرحين ص: ٣٠٧ - ٣٠٩ .

وللإجابة عن هذا السؤال طريقان نحن سالكوهما ، الأول \_ عرض " لبعض الروايات والأخبار عن هؤلاء العلماء الرواة ، وكيف أخذوا علمهم ؛ والثانى \_ دراسة بعض الشعر الجاهلي الذي رووه ، واستبانة و القراءات ، المختلفة للفظة الواحدة عند بعض هؤلاء العلماء .

أما الطريق الأول فقد عفيًّى العلماء أنفسهم آثاره تعفية مقصودة متعمدة مما سنفصل القول فيه بعد قليل فى ختام هذا الفصل ، ولكننا مع ذلك عثرنا على بعض ما يصح أن ننصبه فى طريقنا ليهدينا السبيل :

فقصة ابن الأعرابي (أبي عبد الله محمد بن زياد ١٥٠ – ٢٣١) مع الكتب قصة مشهورة ، فقد كان كثير العكوف عليها ، والمدارسة لها ، والنظر فيها ، والأخذ مها . ولما بعث إليه أبو أيوب أحمد بن محمد بن شجاع غلاماً من غلمانه يسأله الحبيء إليه ، عاد إليه الغلام فقال : قد سألته ذلك فقال لى : عندى قوم من الأعراب ، فإذا قضيت أربى معهم أتيت. قال الغلام : وما رأيت عنده أحداً إلا أنى رأيت بين يديه كتباً ينظر فيها ، فينظر في هذا مرة وفي هذا مرة (١).

أما الأصمعي (عبد الملك بن تُورَيب ١٧٣ – ٢١٦) فقد قرأ بعض دواوين الشعر الجاهلي على شيوخه ؛ قال الأصمعي (٢) : قرأت شعر الشنفري على الشافعيّ بمكة . وقال أيضاً (٣) : قرأت على أبي عمرو بن العلاء شعر النابغة الذبيانيّ . وقال أبو حاتم السجستانيّ (١) : قرأ الأصمعيّ على أبي عمرو بن العلاء شعر الحطيئة . وتُقرئ يوماً على الأصمعي في شعر أبي ذؤيب: بأسفل ذات الدّيّر أفرد جَحَشُها . فقال أعرابي حضر المجلس للقارئ : ضَل ضلالك أيها القارئ ، إنما هي « ذات الدّبر» وهي ثنية عندنا ؛ فأخذ الأصمعي بذلك

<sup>(</sup>۱) ياقوت ، إرشاد (محمد بن زياد) .

<sup>(</sup> ٢ ) السيوطي 6 المزهر : ١ : ١٦٠ .

<sup>(</sup>٣) المرزباني ، المؤشع : ٤٢ .

<sup>(</sup>٤) المزهر ٢ 6 ٥ ٥٠٠ .

فها بعد (١).

وكذلك كان أبو عبيدة ( مَعْمَر بن المثنى ١١٤ – ٢١٠) وأبو حاتم السجستانى يتدارسان الشعر الجاهلي في كتب ؛ قال أبو حاتم (٢): جئت أبا عبيدة يوماً ومعى شعر عروة بن الورد ، فقال لى : ما معك؟ فقلت : شعر عروة . قال : فارغ محل شعر فقير ليقرأه على فقير !

وأما أبو عمروالشيباني (إسحق بن مرار، توفى سنة ٢٠٦ أو ٢١٣، وعمره ١١٠ أو ١١٠ الكتب. المعروب الأخبار ويأخذها من الكتب. قال يعقوب بن السكيت (٣) و مات أبو عمرو الشيباني وله مائة وثماني عشرة سنة ، وكان يكتب بيده إلى أن مات ؛ وكان ربما استعار مني الكتاب وأنا إذ ذاك صبي آخذ عنه وأكتب من كتبه ، وقد قرأ أبو عمرو الشيباني دواوين الشعراء على المفضل (٤).

أما أبو عمرو بن العلاء فقد مر بنا ذكر كتبه وكثرتها ثم إحراقها بعد أن تقرأ .

وهذا حديث بين ابن مناذر الشاعر وخلف الأحمر يدل – فيا نرى – على أن الشعر الجاهلي كان مدوناً في الكتب قبل عهدهما ، وأنهما كانا يعرفان هذه الكتب ويأخذان منها . قال ابن مناذر لحلف (٥): يا أبا مُحرَّرِز ، إن يكن النابغة وامرؤ القيس وزهير قد ماتوا فهذه أشعارهم مخلدة ، فقس شعرى إلى شعرهم ، واحكم فيها بالحق ؛ فغضب خلف . . .

ومن أوضع الأمثلة على هذا الذى نحن بسبيله : ما ورد عن أبي تمام ( توفى سنة ٢٣١) حينها اختار حاسته ؛ وذلك أن الثلج عاقه عن السفر ، وكان في

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة ، الشعر والشعراء ١ : ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) المزهر ١: ١٦١ .

<sup>(</sup>٣) ابن النديم ) الفهرست ١٠٢ .

<sup>( )</sup> ابن خلكان ، وفيات الأعيان ١ : ٦٥ .

<sup>(</sup>ه) ياقوت ، إرشاد (خلف) .

العراق ، فاستضافه أبو الوفاء بن سلمة ، وأحضره خزانة كتبه ، فطالعها ، واشتغل بها ، وصنف خسة كتب فى الشعر ، منها كتاب الحماسة والوحشيات (١١).

وما ورد كذلك عن المفضل الضبى ( توفى سنة ١٩٨ أو ١٧٨) حين قال له العباس بن بكار (٢): ما أحسن اختيارك للأشعار ؛ فلو زدتنا من اختيارك. فقال المفضل: والله ما هذا الاختيار لى ، ولكن إبراهيم بن عبد الله استر عندى ( فى نحو سنة ١٤٥) فكنت أطوف وأعود إليه بالأخبار ، فيأنس ويحدثنى ؛ ثم عرض لى خروج إلى ضيعتى أياماً ، فقال لى : اجعل كتبك عندى لأستريح إلى النظر فيها . فتركت عنده قمطرين فيهما أشعار وأخبار ، عندى لأستريح إلى النظر فيها . فتركت عنده قمطرين فيهما أشعار وأخبار ، فلما عدت وجدته قد علم على هذه الأشعار ، وكان أحفظ الناس للشعر ، فجمعته وأخرجته ، فقال الناس : اختيار المفضل .

فهذه كلها أخبار صريحة الدلالة على أن هؤلاء العلماء الرواة إنما وجدوا أمامهم دواوين الشعر الجاهلي مكتوبة قبل عهدهم ، وأنهم قرءوها وتدارسوها وأخذوا مها ؛ ومن هنا كانت الدواوين التي صنعوها أو المجموعات التي احتاروها قائمة ـ في أساسها ـ على ما كان مدوّناً من قبل عصرهم .

أما الطريق الثانى لمعرفة أخذ هؤلاء العلماء المتقدمين أشعار الجاهلية من الكتب — فيقوم على جمع بعض الأمثلة على اختلاف اللفظة الواحدة عندهم وأسباب اختلاف الرواية كثيرة ، لا يعنينا مها هنا إلا ما له دلالة على بحثنا ، ونقصد به : التصحيف ، لأن وأصل التصحيف أن يأخذ الرجل اللفظ من قراءته في صحيفة ، ولم يكن سمعه من الرجال فيغيره عن الصواب (٣) ، ولن نعرض إلا لما وقع فيه رواة آخر القرن الثانى ، اما من جاء بعدهم فقد أخذوا من

<sup>(</sup>١) التبريزي ، شرح الحاسة : المقدمة ص : ٤

<sup>(</sup>٢) المزهر ٢ : ٣١٩ ، وانظر أيضاً : مقاتل الطالبيين لأبي الفرج : ٣٧٣

<sup>(</sup>٣) المزمر ٢ : ٢٥٣ .

كتب هؤلاء ، ولا حاجة بنا إلى عرضه إذ لا دليل فيه .

فن أمثلته: ما ذكره أبو حاتم السجستانى قال (١): قرأ الأصمعى على أبي عمرو بن العلاء شعر الحطيثة ، فقرأ قوله :

وَغُرَرتَني وزَعَمْتَ أَنَّ لِلَّهِنَّ بِالصِّيْفِ تَامِرْ.

ــ أى كثير اللبن والتمر ـ فقرأها (لا تنى بالضيف تامُرُ » يريد : لا تتوانى عن ضيفك تأمر بتعجيل القررى له . فقال له أبو عمرو : أنت والله فى تصحيفك هذا أشعر من الخطيئة ! !

وقال الأخفش (٢): أنشدتُ أبا عمرو بن العلاء .

قالت قُتَيْلَةُ مالَهُ قَدْ جُلِّلَتْ شَيْبًا شَواته

فقال أبو عمرو: كبرت عليك رأس الراء فظننتها واواً. قلت: وما سراته ؟ قال: سراة البيت: ظهره. قال الأخفش: ما هو إلا «شواته »، ولكنه لم يسمعها.

ولهذين الحبرين قيمة خاصة إذ يدلان صراحة على أن الأصمعى والأخفش وأبا عمرو بن العلاء قد قرءوا هذا الشعر في كتب، وبذلك يسترا لنا سبيل التدليل على أن هذا الضرب من التصحيف لا يكون من خطأ في الساع ، وإنما ينشأ من خطأ في القراءة .

وقال أبو حاتم أيضاً (٣): صحف الأصمعي في بيت أوس:

يًا عَام لو صَادَفْتَ أَرْمَاحَنا لكانَ مَثْوى خَدِّكَ الأَحْزَما

\_ يعنى بالأحزم: الحزم الغليظ من الأرض. قال أبو حاتم: والرواة على

<sup>(</sup>١) المزهر ٢ : ٥٥٠ ، وانظر كتاب التصحيف والتحريف للعسكرى : ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) المزهر ٢ : ٣٦٠ .

<sup>(</sup>٣) المزهر ٢ : ٣٥٥ .

خلافه ، وإنما هو : الأخرم (بالراء) ، وهو طرف أسفل الكتف ، أى كنت تقتل ُ فيقطع رأسك على أخرم كتفك .

وقال القالي في أماليه (١): أنشد أبو عبيد:

أَشْكُو إِلَى اللهِ عِيالًا دَرْدَقًا مُقَرْقَمِينَ وَعَجُوزًا شَمْلَقًا

-بالشين معجمة - وهو أحد ما أُخذ عليه: وروى ابن الأعرابيّ : « سَمِلْقًا » - بالسين غير المعجمة - وهو الصحيح .

وقال القالي أيضاً (٢)في قول الأعشى:

تَرُوحُ على آلِ المُحَلَّق جَفْنَةً كَجَابِيَةِ الشَّيْخِ العِرَاقِ تَفْهَقُ كَانَ أَبُو كُعُرَ العِرَاقِ تَفْهَقُ كَانَ أَبُو مُعرز (يقصد خلفاً الأحمر) يرويه و كجابية السيح ، ويقول : والشيخ، تصحيف، والسيح : الماء الذي يسيح على وجه الأرض.

وأنشد أبو زيد في نوادره (٣):

إِنَّ التي وضِعتْ بيتًا مهاجرةً بكوفة الخُلدِ قد غالت بها غُولُ قال الرياشيّ : الأصمعي يقول « بكوفة الجند » ، ويزعم أن هذا تصحيف . وقال الجريّ : كوفة الحلد ، أي أنها دار قرار لا يتحولون عنها .

وقال أبو عمرو الشيباني (٤): كنا بالرقة فأنشد الأصمعي بيت الحارث ابن حلزة:

عَنتًا بِاطلًا وَظُلْمًا كَمَا تُعْسِنزُ عن حَجْرَةِ الرَّبِيضِ الظُّباءُ

<sup>(1)</sup> المزهر ۲ : ۳۵٦ ؛ وأمالى القالى ۲ : ۲٤٦ . دردق : صغار . مقرقمين: لا يشيون لسو غذائهم ، شملق : العجوز الكبرة .

<sup>(</sup>٢) المزهر ٢ : ٣٥٦ ، وأمال القال ٢ : ٢٩٦ الحابية : الحوض الكبير . تفهق : تمتل حتى تفيض .

<sup>(</sup>٣) المزهر ٢: ٣٥٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢ : ٥٥٩ تعاز : تطعن بالعازة ، وهي الحربة .

فقلت له : إنما هُو ﴿ تُعْتَسَرُهُ مِن العَتَيْرَةُ ، وَالْعَبِّرِ : الذَّبْحِ . . .

والحديث عن التصحيف لا ينهي كثرة "، وهو متفرق في كتب الأدب ، عموع في مظانه ، من مثل كتاب العسكرى والتصحيف والتحريف ، وكتاب البصرى والتنبيهات على أغاليط الرواة ، وكتاب هزة بن الحسن الأصفهاني والتنبيه على حدوث التصحيف ، وكتاب السيوطى والمزهر ، ولعل خير مانخم به هذه الأمثلة ما قاله أبو عمرو الشيباني (١) : وروى أبو عبيدة بيت الأعشى :

. . . . . . . . . المَثلُ العَثلُ العَلْمُ العَلْمُ العَثلُ العَلْمُ العَا

فأرسلتُ إليه : قد صفت ، إنما هو « الغُيلُ ، أى الكثير – يقال : ماء ُ غيل . إذا كان كثيراً – ورُوى عنه أيضاً أنه قال : الغُيل:السمان ، من قولم : ساعد غيل . وكان أبو عبيدة يروى هذا البيت :

إنى لَعَمْرُ الذي حَطَّتْ مَنَاسِمُها تَخْدِى وَسِيقَ إليه الباقرُ العَمْلُ

وحكى ابن تتيبة أن أبا حاتم قال له: سألت الأصمعي عنه فقال: لم أسمع بالعثل إلا في هذا البيت ؛ ولم يفسره. قال: وسألت أبا عبيلة عنه فقال: العثل: الكثير. قال ابن قتيبة: وخبرنى غيره أن الأصمعي كان يروى « وجد عليها النافر العرب العرب النفار من مرى ؛ والنافر لفظه لفط واحد وهو معنى عليها النافر العرب أبو عبيدة: « حطت مناسمها » بالحاء غير معجمة ، وقال: يعنى حطاطها في السير وهو الاعتماد. ورواه الأصمعي « خطت » بالحاء ، وأنشد للنابغة « فما خططت غبارى » أي شققته. وقال الأصمعي: «حطت » خطأ. – فانظر إلى اختلافهم في هذا البيت ، ورد بعضهم على بعض ، ومراسلة أبي عمرو أبا عبيدة فيه ».

<sup>(</sup>١) البصرى ٤ التنبيهات على أغاليط الرواة ورقة : ١ . الباقر : اسم جمع البقر . العثل : الكثير .

فإذا كان الأمر على ما بينًا ، وإذا رجع عندنا أن هؤلاء العلماء قد أخذوا بعض ما جمعوا وما اختاروا من الشعر الجاهلي — من صحف وكتب ودواوين ربحا كتب بعضها فى العصر الجاهلي وُجد دت فى القرن الهجرى الأول — فما بالهم إذن لا يصرّحون بذلك ؟ وكيف يكون الأمر على هذا الوجه ثم لا يذكر أحد من هؤلاء العلماء أنه أخذ هذه القصيدة أو ذلك البيت من كتاب عالم قبله ، أو من ديوان حكم فى القرن الأول أو توارثوه من الجاهلية ؟

والجواب عن هذا السؤال سنفصل القول فيه تفصيلاً حين نتحدث عن طريقة أخذ هؤلاء العلماء علمهم ، وعن الرواية والرواة بعامة ، في الباب التالى . ولكن ذلك لا يعفينا من أن نشير في هذا الموضع إشارة فيها بعض ما يجيب هذا التساؤل .

فإغفالهم ذكر الكتب التى أخذوا منها راجع ، فيما يبدو لنا ، إلى طريقتهم في أخذ العلم وتحصيله آنذاك . فقد كان العالم الحق الجدير بالثقة هو الذى يتصل بالعلماء من ذوى السن ، فيحضر مجالسهم ويلازمهم ويستمع إليهم ويأخذ عنهم ، والكتاب فى كل ذلك،أو فى أكثره،هو الوسيلة أو الأداة : يقرأه على شيخه ، أو يستمع إلى بعض من يقرأه ، وقد تكون فى يده نسخة أخرى من الكتاب يتابع قراءة القارئ ، والشيخ يستمع : يصحح الحطأ ، ويشرح الخامض ، ويذكر من وجوه الحلاف فى الألفاظ ما بلغ إليه علمه ، ويتحدث عما حول النص من جو تاريخى ، وقد يقوده اللفظ أو الحبر إلى لفظ فى بيت آخر ، أو إلى خبر فى حادثة أخرى ، فيستطرد ، ثم يعود إلى موضوعه الأصيل .

أما من كان يكتى بالأخذ من الكتاب وحده ، دون أن يعرضه على العلماه ، ودون أن يتلقى علمه فى مجالسهم ، فقد كان عرضة "لتصحيف والتحريف ، وبنلك لم يعد وا علمه علماً ، وسموه صفياً لا عالماً . قال ابن سلام (١١)في معرض حديثه عن الشعر القديم و وقد تداوله قوم من كتاب إلى كتاب ، لم يأخذوه عن أهل البادية ، ولم يعرضوه على العلماء ، وليس لأحد - إذا أجمع أهل العلم والرواية الصحيحة على إبطال شيء منه - أن يقبل من صحيفة ولا يروى عن محيف ، وشبيه "بهذا قول ثعلب عن كتاب العين للخليل (٢) و وقد حشا الكتاب أيضاً قوم علماء لله إلا أنهم لم يؤخذ مهم رواية "، وإنما و جد بنقل الوراقين ، واختا الكتاب لما المحلة » .

ومن هنا ضعفوا الأخذ من المدونات في التفسير والحديث ؛ فكان بعضهم يتلقى تفسير مجاهد ( توفي سنة ١٠٣ وعمره ٨٣ سنة ) لأنهم « كانوا يرون أن مجاهدا يحد شعن صحيفة جابر ٤ (٣) وقال يحيى بن سعيد القطان في أحاديث ستمرة التي يرويها الحسن عنه : سمعنا أنها من كتاب (٤) ؛ وقال سفيان الثورى عن حديث عبد الأعلى بن عامر الثعلبي (٥) : كنا نرى أنه من كتاب ، وكان ضعيفاً في الحديث . وقال يحيى بن معين (١) : إذا حدث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده ( يعني عبد الله بن عمرو بن العاص) فهو كتاب ، ومن هنا جاء ضعفه ، وإذا حدث عن سعيد بن المسيب أو سليان بن يسار أو عروة ، فهو ثقة عن هؤلاء . وقال كذلك أبو زرعة إن عمرو بن شعيب (٢) وإنما سمع أحاديث يسيرة ،

١ - ١ عابقات فحول الشعراء : ٥ - ١ .

<sup>(</sup> ٢ ) أبو الطيب اللغوى ۽ مراتب النحويين ، ورقة : ٤٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن حجر ، الإصابة ه : ٣٤٤ .

<sup>(</sup>٤) ابن سمد ٧ : ١١٥ .

<sup>(</sup>ه) ابن سعد ۲ : ۲۳۳ .

<sup>(</sup>٦) تهذيب التهذيب ٨ : ٤٩ .

<sup>(</sup>٧) تهذيب التهذيب ٨ : ٤٩ .

وأخذ صيفة كانت عنده فرواها . . . وهو ثقة فى نفسه ، إنما تكلم فيه بسبب كتاب عنده . .

ومن أجل ذلك كان مما يهجنى به العالم الاكتفاء ُ بالأخذ عن الصحف وحدها، وإهمال الإسناد إلى الشيوخ، فقال بعضهم يهجو أبا حاتم السجستاني (١):

إذا أَسْنَدَ القَوْمُ أَخبارَهُمْ فإسنادُهُ الصَّحْفُ والهَاجِسُ

ومن أجل ذلك أيضاً كان مما ممدح به العالم أنه لا يكتنى بالأخذ عن الصحف وحدها فلا يقع في التصحيف، ومن ذلك ما مدرح به أبونواس خلفاً الأحمر (٢):

لا يَهِمُ الحَاء في القراءةِ باللهِ خَاء وَلا لَامَهَا مَعَ الأَلِفِ وَلا يُعَمَّى مَعْنَى الكلامِ ولا يكونُ إنشادُه عن الصَّحُفِ

## وقال فيه أيضاً:

فَكُلُّما نَشَاءُ منْهُ نَغْتَرِفْ رَاوِيَةٌ لَا يَجْتَنَى مَنَالصُّحُفْ

أفليس من الطبيعي بعد هذا كله أن يتجنب هؤلاء العلماء النصّ على الكتب التي أخذوا منها ، وأن يكتفوا بساعهم شيخهم أو قراءتهم عليه ؟

ثم إذا بلغ هذا المتعلم من العلم مبلغاً يتيع له أن يجلس منه المتعلمون مجلسه من أولئك العلماء ، أسند ما يلقيه من العلم إلى شيوخه ، فيقول : حدثنا فلان ، وجمعت فلاناً يقول . وهذه الصيغ المختلفة للتحديث موهمة "أنها كانت رواية شفهية ، وأن مجلس العلم كله كان حديثاً لا كتاب فيه . ولكن الأمر على غير ذلك . فإن هذه الصيغ كلها إنما تدل على ما ذكرناه من حديث

<sup>(</sup>١) المسكرى ، التصحيف والتحريف : ١٣ .

<sup>(</sup> ٧ ) التصحيف والتحريف : ١٣ والبيتان فيه متداخلان محرفان ، وصوابهما من ديوانه ص : ١٣٥ ؛ المطبعة السويية بمصر سنة ١٨٩٨ .

العالم الشيخ في مجلسه ، والمتعلمون والعلماء من حوله يقرأون أو يستمعون إلى من يقرأ ، والشيخ العالم يشرح . والدليل على ما ذكرنا من أن مجالس العلم كانت تقوم على قراءة الكتاب وحديث الشيخ معاً ، وأن إسناد التحديث إنما هو فى حديث الشيخ وحده ، وأنه لا ينفي وجود الكتاب \_ الدليل على ذلك ما نجمعه هنا :

قال محمد بن عمر الواقدى (١١) : سألت ابن ُجريج ( توفى سنة ١٥٠ وعمره ٧٦ سنة ) عن قراءة الحديث على المحدَّث ؛ فقال : ومثلك يسأل عن هذا ؟ إنما اختلف الناس فى الصحيفة يأخذها ويقول : أحدث بما فيها ، ولم يُقرَها ، فأما إذا قرأها فهوسواء .

وقال عثمان بن عبيد الله بن أبى رافع (٢): رأيت من يقرأ على الأعرج (هو أبو داود عبد الرحمن بن هرمز المتوفى سنة ١٧٧) حديثه عن أبى أهريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فيقول: هذا حديثك يا أبا داود ؟ قال: نعم . قال: خدشى قال: فعم ، قال: حدثنى عبد الرحمن ، وقد قرأتُ عليك ؟ قال: فعم ، قال: حدثنى عبد الرحمن بن هرمز .

وهل أدل على وجود الإسناد - مما يوهم السهاع وحده - بينها يكون المصدر الأصيل هو الصحيفة - من هذه الكتب التي كتبها عروة بن الزبير إلى عبد الملك بن مروان يجيبه فيها عما يسأله، ويذكر فيها بعض الحوادث التاريخية؟ فع أنها مدونة في صحف نجد الطبرى ، حينها يوردها في تاريخه ، يذكر لها إسناداً فيقول (٣) « . . . أبان العطار قال : حدثنا هشام بن عروة أنه كتب إلى عبد الملك . . . »

<sup>(</sup>١) ابن سعد ه : ٣٦١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ه : ٢٠٩ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبرى ١ : ١١٨٠ .

فهله كلها صريحة فى أن الإسناد لا ينى وجود الصحيفة أو الكتاب ، وأن الكتاب والساع جزءان يتم أحد هما الآخر . بل إن الإسناد قد يوم السهاع حيث لا سماع ، وإنما هو أخذ من صيفة أو كتاب من غير قراءة على الشيخ وسماع منه . قال الواقلي (۱) عن عبد الرحن بن أبى الزناد أنه شهد ابن بريج جاء إلى هشام بن عروة فقال : يا أبا المنذر ، الصحيفة التى أعطيتها فلاناً هى حديثك ؟ قال : نعم . قال الواقدى : فسمعت أن جريج بعد هذا يقول : حديث هشام بن عروة ، ما لا أحصى . فابن جريج في هذا الخبر لم يسمع هشام ابن عروة ، وإنما أخذ من صحيفة ولم يستمع إليه وهو يحدث بها ، ومع ذلك ابن عروة ، ويقول : حدثنا هشام بن عروة ؛ وذلك لأنه اطمأن إلى أن ما فى الصحيفة من حديث هشام حقاً .

وخبر آخر یؤید هذا الخبر السابق ، وهو عن ابن مُجرَیج نفسه . قال الواقلی (۲): حدثی أبو بكر بن عبد الله بن ألی سبرة قال : قال لی ابنجریج : اكتب لی أحادیث مُ بعثت بها إلیه ، ما قرأها علی وما قرأتها علیه . قال الواقدی : فسمعت ابن جریج بعد ذلك یحدیث یقول : حدثنا أبو بكر بن ألی سبرة ، فی أحادیث كثیرة .

وقد مر بنا أن عطاء بن دينار روى التفسير عن سعيد بن جبير ، ولكنه لم يسمعه منه ، وإنما وجد عطاء هذا التفسير في ديوان عبد الملك بن مروان ، فأخذه فأرسله عن سعيد بن جبير (٣) .

ومن هذا القبيل ما يورده أبو الفرج في أغانيه عن أبي خليفة عن محمد ابن سلام ؟ إذ يقول أبو الفرج (١) و أخبرني أبو خليفة إجازة عن محمد بن سلام قال . . . . . وأبو الفرج لم يلق أبا خليفة ، وإنما كان يكتب إليه ، ويؤيد ذلك

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة ، المعارف : ٢١٤ .

<sup>(</sup>۲) ابن سعده : ۳۶۱ .

<sup>(</sup>٣) ابن أبي حاتم ، الجرح والتمديل ١/٣ .

<sup>(</sup>٤) الأغانى ٢ : ٢٣١ .

قوله (١): وأخبرنى الفضل بن المحباب الجمحى أبو خليفة فى كتابه إلى بلجازته لى يذكر عن محمد بن سلام . . . ، و فهذا إسناد وإجازة مما من غير سماع ولا لقاء .

. . .

وذلك كله ينهى بنا إلى ما ذكرناه قبل قليل من أن طريقة السلف فى أخلا العلم وتحصيله تعتمد على الرواية ، وأن الرواية تقوم على دعامتين ، الأولى – الكتاب : يقرأه أحد الحاضرين فى مجلس العلم ، والآخرون يستمعون إليه أو يتابعون ما يقرأ فى نسخ بين أيديهم من الكتاب نفسه . والثانى – السماع : وفلك حيها يتحدث الشيخ نفسه يصحح خطأ ، أو يشرح غامضاً ، أو يذكر ما حول النص من حوادث تاريخية . وأن لفظ وحدثنا ، أو و أخبرنا ، لفظ ما حول النص من حوادث تاريخية . وأن لفظ وحدثنا ، أو و أخبرنا ، لفظ عام ، قد يدل على الرواية بدعامتيها : القراءة والسماع : وقد يدل على الرواية بدعامتيها : القراءة والسماع : وقد يدل على الرواية وحدها دون سماع – كما رأينا فى الأمثلة الأربعة الأخيرة .

<sup>(</sup>١) الأغان ٢ : ١٥٨ .

البابالثالث

الرواية والسماع



## لفصل لأول

## اتصال الرواية من الجاهلية حتى القرن الثاني

١

والرواية ، بمدلولها العلمى الأدبى ، طور لغوى متأخر ، سبقه – فيما نرى – طور ذو دلالة مادية حسية ، نحسبها كانت فى بدء أمرها محصورة فيما يتصل بالماء من إناء يحمل فيه كالمزادة ، ومن حيوان يحمل عليه كالبعير ، ومن إنسان محمله مستقياً أو متعهداً دابة السقاية. (١) قال لبيد من أبيات (٢):

فَتُولَّوْا فَاتِرًا مَشْيُهُمُ كَرَوَايا الطَّبْعِ هَمَّتُ بِالْوَحَلُ فَالرَوَايا الطَّبْعِ هَمَّتُ بِالْوَحَلُ فالروايا من الإبل: الحوامل للماء، واحدتها: راوية. وقال الأعشى (٣):

وَتَقْوَادُهُ الخَيْلَ حَتَّى يَطُو لَ كُرُّ الرُّوَاةِ وَإِيْخَالُهَا فَالرُواةِ وَإِيْخَالُهَا فَالرُواةِ هنا : من يقومون على الحيل ، مفردها : راو ثم صارت الرواية تطلق على مطلق الحمل ، والراوية على الدابة التي تُتخذُ لحمل المتاع إطلاقاً ، كقول زهير (١٠) :

يَسِيرون حتَّى حَبُّسُوا عندَ بابهِ ثِقَالَ الرَّوايا والهِجِانَ المَتَالِيَا

<sup>(</sup>١) قال الجاحظ ( الحيوان ١ : ٣٣٣ ) « الراوية ؛ هو الحمل نفسه ، وهو حامل المزادة ، فسميت المزادة باسم حامل المزادة ، ولهذا الممنى سموا حامل الشمر والحديث راوية » .

<sup>(</sup>٢) ديوانه (القسم الثانى ط. بريل ١٨٩١) ص : ١٧. الطبع : السقاء ، أو نهر بعينه . (٣) ديوانه ق : ٢١ ، ب : ٣٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) ديوانه : ٢٩١ . الهجان : كرام الإبل . المتالى:التي يتبعها أولادها ، الواحدة : متلية .

فالروايا هنا : الإبل التي يحمل عليها المتاع إطلاقًا .

ومن مجاز هذا الحمل : حمل الدُّيات ،كقولم : و إن فلاناً لراوية الديات، أى : حاملها ، و و بنو فلان روايا الحمالات ، . قال أبو شأس<sup>(١)</sup> :

وَلَنا رَوابا يَحْمِلُون لنا أَثْقَالَنا إِذْ يُكرَهُ الْحَمْلُ

## وقال الكميت:

وَكُنَّا قَدِيمًا رَوَايا الدِثِين بنا يَثِقُ الْجَارِمُ المُبْسَلُ

ثم صارت الروايا تدل على السادة ، لأنهم يقومون بأعباء غيرهم ويحملون عنهم أثقالهم .

قال رجل من بني تمم - وذكر قوماً أغار وا عليهم - و لقيناهم فقتلنا الروايا ، وأبحنا الزوايا ، أي : قتلنا السادة وأبحنا البيوت (٢)

ومن مجاز هذا الحمل أيضاً : حمل الشعر أو الحديث ، فقالوا : فلان راوية للأدب والشعر ، وراو للحديث . وراوية الشعر فى الجاهلية هو من يحمل شعر الشاعر وينقله ويذيعه ، قال النابغة الذبياني (٣) :

أَلِكُنِي يَا عُبَيْنُ إِلَيْكَ قَوْلًا سَتُهْدِيهِ الرواةُ إِلَيْكَ عَنِّي وَقَالَ عَمِينِهِ الرواةُ إِلَيْكَ عَنِّي وقالَ عَمِيرة بن جُعلَل – وكان قد هجا قومه بني تغلب ثم ندم (١٠):

ندِمْتُ على شَنْمِ العَشِيرة بعد ما مَضَتْ واسْتَنَبَّتْ للرُّوَاةِ مذَاهِبُهُ فَأَصِبحتُ لا أَسطِيعُ دَفْعًا لِمَامَضَى كَما لا يَرُدُّ الدَّرَّ في الضَّرْع حَالِبُهُ

<sup>(</sup>١) أساس البلاغة (روى).

<sup>(</sup> ۲ ) أساس البلاغة ( دوى ) .

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى ١ : ١٥٦ والذي في ديوانه (خسة دواوين) ص: ٧٩ و سأهديه إليك عني » .

<sup>(</sup> ع ) الشعر والشعراء ٢ : ١٣٢ ،

وقال حميد بن ثور (١) :

الأَعترضَنْ بالسَّهْلِ ثم الأَّحْلُونْ قصائدَ فيها للمعاذيرِ زاجرُ عصائدَ تستحلِي الرُّواةُ نشيدَها ويلهو بها من الاعب الحيِّ زامرُ

وقال أبو بكر لرسول الله صلى الله عليه وسلم : و بأبى أنت ، ما أنت بشاعر ولا راوية ، ولا ينبغى لك ، ولما حضرت الحطيثة الوفاة اجتمع إليه قومه فقالوا(٢): و يأبا مُلسَيكة ، أوص ، فقال : و ويل للشعر من راوية السوء ، .

وذلك كله إنما الأصل فيه هو الماء : حمله وحامله من رجل أو دابة . غير أن هذا الضرب الأخير من الحجاز ، وهو الحمل الأدبى ، قد مركذلك ، فيا يبدو ، في مرحلتين : الأولى خاصة بالشعر وحده - وتعنى مجرد حفظه ونقله وإنشاده ، ولا تتجاوز ذلك إلى ضبطه وتحقيقه والنظر فيه وتمحيصه . واستمر مدلول هذه المرحلة الأولى في تاريخ الرواية الأدبية حتى آخر القرن الأولى وبداية القرن الثاني. قال محمد بن المنكدر (التيمي المدنى المتوفى سنة ١٣٠) (١٠): هما كنا ندعو الرواية إلا رواية الشعر ، وما كنا نقول هذا يروى أحاديث الحكة إلا عالم » .

فلما أ صلت أصول علم الحديث، وأرسيت قواعده ، وعنى فيه بالإسناد ، وتصدر المحدثون للتحديث في مجالس العلم من حفظهم ، صار يطلق عليهم أيضاً لفظ الراوية ، فصرنا نجد للمحدثين ، في آخر القرن الثاني ، رواة كان للشعراء رواة ، ومهم « النضر بن طاهر راوية مالك بالبصرة » (٥) .

ومن هنا دخلت الرواية الأدبية في طورها الثاني ، وهو ما يصحّ أن نطلق

<sup>(</sup>۱). دیرانه ۸۹. .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ٢/٤ : ١٦.

<sup>(</sup>٣) الأغاني ( دار الكتب) ٢ : ١٩٥ وانظر أيضاً : الشعر والشعراء ١ : ٢٨١ .

<sup>(</sup> ٤ ) أبن عبد البر ، جامع بيان العلم وفضله ، المطبعة المنيرية ١٣٤٦ ه ، ٢٠٤٠ .

<sup>(</sup> ٥ ) الزبيدي ، طبقات النحويين واللغويين : ٦ .

عليه دور الرواية العلمية . وهي تقوم على الحفظ والنقل والإنشاد ، كالرواية المجردة في دورها الأول ، وأضيف إليها الضبط والإتقان والتحقيق والتمحيص والشرح والتفسير وشيء من الإسناد ، كما سيمر بنا في الفصل التالي عند حديثنا عن طبقات الرواة ، وفي الفصل الثالث حين نتحدث عن الإسناد في الرواية الأدبية هو الذي قامت فيه مجالس العلم والدرس ، وصار لهذه الحجالس شيوخ يتصدرون ، وتلاميذ يستمعون ويقرأون ، وكانت لهذه الرواية العلمية — على ما بيسًنا طرفاً منه — دعامتان : القراءة من الكتاب ، والسماع من الشيخ .

وما ذكرناه في الباب الأول من أمر الكتابة والتدوين بعامة ، وكتابة الشعر وتدوينه بخاصة ، ثم ما ذكرناه بعد ذلك من أمر اتصال العلماء الرواة فى القرن الثانى بالمدونات السابقة واستمدادهم منها - كل ذلك حديث موهم ، قد مُحمَلَ محملًا فيه سعة "وتعميم لم نقصد إليهما . ومن هنا ينبغى لنا أن نقرر أموراً ثلاثة يستقيم بها للبحث وجهه ، الأول : أن هذا التدوين الذي ذكرناه – على ما كان من وجوده بل انتشاره ـــ لم يكن له من سعة هذا الانتشار ما يتيح وجود نسخ كثيرة من الديوان الواحد تني بحاجة القارئين آنذاك . وأن ذيوع شعر الشاعر أو أخبار القبيلة ومآثرها لم يكن قائماً على القراءة من الديوان أو الكتاب ، وإنما كان يقوم على الرواية الشفهية من فرد إلى فرد ومن جيل إلى جيل . أجل ، لقد كان هذا الشعر أو بعضه مدوناً ــ كما بينًا ــ ولكن تدوينه كان مقصوراً على نسخة واحدة ــ هي الأم أو المرجع ــ أو على نسخ قليلة محدودة ينسخها أفراد قلائل من الرواة أو الشعراء أو أبناء قبيلة الشاعر أو الممدوحين من السادة والأشراف ، ثم يحفظ هؤلاء جميماً ، أو بعضهم ، هذا الشعر ، ويتناقلونه إنشاداً \_ لا قراءة \_ في مجالسهم ومشاهدهم وأسواقهم ، ويرددونه شفاهاً في سمرهم ومحافلهم ومنافراتهم ومواقف فخرهم ، فيشيع بين العرب ، ويتناقله الركبان ، عن هذا الطريق من الرواية الشفهية ، لا عن طريق القراءة والمدارسة من الكتاب

أو الديوان. وذلك أمر طبيعي عند العرب وعند غيرهم ، في تلك العصور وفي العصور التي تلها إلى عهد قريب حينها اكتبشفت الطباعة فيستَّرت كتابة النسخ الكثيرة من الكتاب الواحد.

وأما الأمر الثانى فيتصل بالأمر الأول ، وذلك أن رواة الشاعر نفسه -- وهم أول من يسمع شعر الشاعر وأهم وسيلة من وسائل نشر شعره وإذاعته -- هؤلاء الرواة كانوا يكتبون شعر الشاعر حقاً ،ويحفظونه في صحف ودواوين ، ولكنهم مع ذلك يحفظون هذا الشعر في صلورهم وذاكرتهم ، وينقلونه في المجالس والمحافل إنشاداً لا قراءة من صحف . وقد كان ذلك كذلك في جميع العصور الإسلامية : فقد كان جرير يريد أن يهجو بني نمير ، فأقبل إلى منزله وقال للحسين راويته (١١) : زد في دهن سراجك الليلة وأعدد الواحاً ودواة .قال :

فَغُضَّ الطَّرْفَ إِنَّك من نُمَيْرٍ فَلَا كَعْبًا بَلَغْتَ ولا كِلابَا فقال جرير للحسين راويته : ﴿ حسبك أطنى سراجك ، ونم ، فقد فرغت منه ﴾ — يعنى قتلته .

وهجت بنو جعفر بن كلاب قوم الفرزدق ، فأراد أن يهجوهم ، ولكنه قال (٢) : والله ما أعرف مثالبهم ولاما يهجبون به » . فبينا هو كذلك إذ قدم عمر بن لجأ التيمى البصرة ، فنزل فى بنى عدى فى موضع دار أعين الطيب . فقال الفرزدق لابن متتويه وهوراوية الفرزدق وكان يكتب شعره : «امض بنا إلى هذا التيمى . قال : فخرجنا حتى وقفنا على الباب الذى هو فيه ، فأستأذنا ، وعند ابن لجأ فتيان من بنى عدى يكتبون فخره بالرباب . . . » .

وهذا شيخ من هذيل ، كان خالاً للفرزدق من بعض أطرافه ، يقول (٣):

<sup>(</sup>١) النقائض:٢٠٠ .

<sup>(</sup>٢) النقائض:٩٠٨ - ٩٠٨

<sup>(</sup>٣) الأغاني (دار الكتب) ؛ : ٢٥٨-٢٥٨ .

و . . . فجثت الفرزدق . . . ودخلت على رواته فوجلتهم يعدلون ما انحرف من شعره ، فأخذت من شعره ما أردت . . . ثم أتيت جريراً . . . وجثت رواته وهم يقومون ما انحرف من شعره وما فيه من السناد ، فأخذت ما أردت . . »

ومع ذلك فقد كان هؤلاء الرواة — على كتابتهم للشعر فى الدواوين وحفظهم إياه فى الصحف — ينشدون الشعر إنشاداً ويذيعونه بين الناس والقبائل عن طريق الرواية الشفهية ، ومن أجل ذلك قال جرير (١١):

وَعَاوٍ عَوَى من غيرِ شيءٍ ، رَمَيْتُه بقافيةٍ أَنفاذُها تَقَطُرُ اللَّمَا خَروجِ بأَفواهِ الرواةِ كأنَّها قَرَى هُنْدُواني إذا هُزَّ صَمَّما

وقال الفرزدق(٢):

تَغَنَّى يا جرِيرُ لغير شيء وقد ذهب القصَائدُ للرُّواةِ فكيف نَرُدُّ ما بِعُمَانَ منها وما بجبال مصرَ مُشَهَّرات

وأمر ثالث يكل سابقيه ، وهو متصل بهؤلاء العلماء الرواة الذين عاشوا في نهاية القرن الثانى ومطلع الثالث والذين حفظوا لنا هذا الشعر الجاهلي الذي وصل إلينا . فقد ذكرنا من أمر تدوينهم للشعر وأخذهم بعضة من الدواوين والكتب التي دونت قبلهم – ما لاحاجة بنا إلى إعادة القول فيه ، واكنا نريد أن نقول إنهم ، مع ذلك ، كانوا ينقلون بعض الشعر الجاهلي والأحبار الجاهلية في مجالسهم نقلاً شفهياً . والأمثلة على ذلك كثيرة حسبنا أن نشير إلى بعضها . فقد مر بنا أن كتب ابن الأعرابي كانت كثيرة وأن رسولا لأحد ذوى السلطان جاءه يستدعيه فقال له ابن الأعرابي : عندى قوم من الأعراب

<sup>(</sup>١) النقائض:٤٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) النقائض:٢٢ .

فإذا قضيتُ أربى معهم أتبت. قال الغلام ، وما رأيت عنده أحداً إلا أنى رأيت بين يديه كتباً ينظر فيها ، فينظر في هذا مرة وفي هذا مرة ». ابن الأعرابي هذا — على أخذه من الكتب — يقول عنه ثعلب (١١): شاهدت ابن الأعرابي ، وكان يحضر مجلسه زهاء مائة إنسان ، كل يسأله أو يقرأ عليه ، ويجيب من غير كتاب ، قال : ولزمته بضع عشرة سنة ما رأيت بيده كتاباً قط ، وما أشك في أخال .

وقد كان ثعلب مثل أستاذه ابن الأعرابي و لا يرى بيده كتاب ، ويتكل على حفظه (۲) » بينما كان معاصرُه أبو سعيد السكرى و كثير الكتب جدًّا ، وكتب بخطه ما لم يكتبه أحد ، وكان إذا لتى الرجال لا يفارقه كتاب »(۳).

وكان هؤلاء العلماء يأخذون عن الأعراب ، وقد يرحلون إلى البادية وراء الأعراب، أويفد هؤلاء الأعراب إلى الأمصار ليتكسبوا بما يأخذه عنهم العلماء . ومن أمثلة ذلك ما ذكره ثعلب من أن أبا عمر و الشيباني « دخل البادية ومعه دَسُتيجتان من حبر فما خرج حتى أفناهما بكتّب سماعه عن العرب » (١٤) .

وكان هؤلاء العلماء قد يأخذون أيضاً عن غير الأعراب من الرواة وأصحاب الأخبار أخند سماع من أفواههم لا أخذ قراءة من كتبهم . ومن أمثلة ذلك أن الحاحظ ــ على ما هو معروف عنه من كثرة جمعه للكتب وشغفه بها ونقله مها في كتبه أما من السماع وإما من في كتبه إما من السماع وإما من

<sup>(</sup>۱) ياقوت ، إرشاد (محمد بن زياد) ، وانظر أيضاً نزمة الألباء : ١٠٨ ففيه «قال أبو جمفر القحطبي : ما رئى في يد ابن الأعراب كتاب قط » .

<sup>(</sup>٢) القفطى، إنباه الرواة ١٤٨٠١.

<sup>(</sup>٣) القفطي ، إنباه الرواة ١٤٨:١ .

<sup>( ؛ )</sup> الأنبارى ، نزهة الألباء: ٣٠.

<sup>(</sup> ٥ ) انظر مثلا البيان والتبيين ٣ : ٥ ٥ – ٥٥ حيث يورد حديثين عن العتبى عن أعرابيين في العصا ، ثم يقول « وهذان الحديثان لم أسمعهما من عالم ، وإنما قرأتهما في بعض الكتب من كتب المسجديين » . وانظر أيضاً لأخذه من الكتب : البيان والتبيين ١ : ٩٢ ، ٩٣٥ ، ٣٧٧ ، ٣٧٧ ، ٣٧٨ .

حفظه فهو يقول (١): وقد جمعت لك فى هذا الكتاب جملاً التقطناها من أفواه أصاب الأخبار ، وهو يورد بيتاً ثم يقول (٢): و وهى أبيات لم أحفظ مها للا هذا البيت ،

ومن أمثلة ذلك أيضاً ما ذكره أحمد بن حبيد الله بن عمار قال (٣): وكنا نختلف إلى أبى العباس المبرد ، ونحن أحداث ، نكتب عن الرواة ما يروونه من الآداب والأخبار . . . فانصرفنا يوماً من مجلس أبى العباس المبرد وجلسنا فى مجلس نتقابل بما كتبناه ونصحح المجلس الذى شهدناه . . »

وقد أوردنا هذه الأمثلة — على الأمور الثلاثة كلها — من عصور مختلفة تشمل القرون الثلاثة الأولى للهجرة ، وهي تدل على أن الرواية الشفهية كانت تسير جنباً إلى جنب مع الكتابة والتدوين ، لا تعارض بيهما ، ولا ينوى وجود أحدهما وجود الآخر . ومن هنا كان لابد لنا — بعد أن استوفينا البحث ، بالقد ر الذي بلغه جهد أنا ، عن تدوين الشعر الجاهلي — من أن نعقد فصول هذا الباب الثالث عن الرواية الشفهية ، حتى تم بذلك الدعامتان اللتان قام عليهما حفظ الشعر الجاهلي وهما : النقل من الكتاب، والسماع من أفواه الرواة .

4

أورد ابن سلام فى طبقاته قول عمر بن الحطاب () و كان الشعر علم قوم لم يكن لهم علم أصح منه » . ثم عقب عليه بقوله و فجاء الإسلام ، فتشاغلت عنه العرب ، وتشاغلوا بالجهاد وغزو فارس والروم ، ولهت عن الشعر وروايته .

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١٨:٢.

<sup>(</sup>٢) الحيوان ٢:١٣.

<sup>(</sup>٣) الأغاني ( دار الكتب) ١٢٠:٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) طبقات فحول الشعراء: ٢٧ .

فلما كثر الإسلام ، وجاءت الفتوح ، واطمأنت العرب بالأمصار ، واجعوا رواية الشعر ، فلم يؤولوا إلى ديوان مدون ولاكتاب مكتوب ، وألفوا ذلك وقد هلك من العرب من هلك بالموت والقتل، فحفظوا أقل ذلك ، وذهب عليهم منه كثير ، .

وكلام ابن سلام هذا ثلاثة أشطر : آخرها حتى ، وُمُوْسَطها باطل ، وأولها يحتاج إلى فضل بيان يوضحه . أما الحق الذي لا مرية كنيه فقوله و فحفظوا أقل ذلك ، وذهب عليهم منه كثير، . وسنعود في صفحات مقبلة إلى هذا القول ونفصَّل وجه الحقَّ فيه . وأما الباطل الذي لم نعد نشك في بطلانه وفساده فهو هذا التعميم الواسع في قوله و فلم يؤولوا إلى ديوان مدون ، ولا كتاب مكتوب . . وقد كان في البابين الأول والثاني من هذا البحث من البيان والتفصيل ما نحسب أنه يُغنينا عن تكرار القول . وحسبنا أن نورد ثلاثة أمثلة من كتاب ابن سلام نفسه تنقض هذا القول ، أو على الأقل تضيئ مافيه من تعميم واسع . فقد عاب ابن سلام بعض العلماء قبله \_ أى علماء القرن الأول الهجرى \_ باكتفائهم بالأخذعن الدواوين المدونة والكتب المكتوبة، فنبزهم بأنهم صحفيون وذلك قوله عن الشعر القديم (١) و وقد تداوله قوم من كتاب إلى كتاب لم يأخذوه عن أهل البادية ، ولم يعرضوه على العلماء. وليس لأحد \_ إذا أجمع أهل العلم والرواية الصحيحة على إبطال شيء منه ــ أن يقبل من صحيفة ولا يروى عن صحنى ، . وقد قال عقب قوله السابق الذي أنكر فيه هذه المدونات (٢): وقد كان عند النعمان بن المنذر منه ديوان فيه أشعار الفحول ، وما مُمدح هو وأهل بيته به ، فصار ذلك إلى بني مروان أو صار منه ، . ثم ذكر ابن سلام نفسه أنه رأى شعراً جاهليًّا و في

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء: ٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٣.

كتاب كتبه يوسف بن سعد صاحبنا منذ أكثر من مائة سنة ،(١) . فإذا ما أضفنا للى كلام ابن سلام ما فصلنا فيه القول فى البابين الأول والثانى \_ وضع لنا ما فى قوله و فلم يؤولوا إلى ديوان مدون ولا كتاب مكتوب ، من خلل وفساد .

وأما الشطر الثالث الذي يحتاج إلى فضل بيان يوضحه فهو قوله: وفحت الإسلام فتشاخلت عنه العرب، وتشاخلوا بالجهاد وغزو فارس والروم، ولحت عن الشعر وروايته، فلما كثر الإسلام، وجاءت الفتوح، واطمأنت العرب بالأمصار، واجعوا رواية الشعر. . . وألفنوا ذلك وقد هلك من العرب من هلك بالموت والقتل، ولا يستبين لنا خطر هذا القول إلا حين نتطرق إلى الحديث عن الشك في الشعر الجاهلي ونحله، في الباب الرابع من هذا الكتاب. ولا بدلنا قبل ذلك من أن نتساءل هنا: أحق أن العربقد لهوا عن رواية الشعر في هذه الفترة من حياتهم، فغفلوا عنه، ونسوا ذكره، وأضربوا عن روايته ؟ وإذا كان ذلك كذلك، فكم من السنين أو من القرون بلغت هذه الفترة ؟ ثم أمن الحق أنهم حيباً واجعوا روايته — إذا سلمنا بانقطاعهم عنها — ألشوا ذلك وقد هلك من العرب من هلك مالموت والقتل ؟

وللإجابة عن هذه الأسئلة لابد لنا من استقراء تاريخي ، نتتبع فيه حياة الرواية عند القوم مبتدئين بالمعالم الواضحة في منتصف القرن الثاني الهجرى ، ومتدرجين فيها إلى الوراء حتى فصل إلى أقصى ما نستطيع أن فصل إليه من معالم حياة الرواية الأدبية .

فإذا ما بدأنا بعهد بنى أمية ، وجدنا أن بعض القوم آنذاك كان يرى أن العلماء العارفين بالشعر الجاهلي قد ماتوا . ونحن نحسب أن هذا الضرب من الكلام موجود في كل عصر ، وأنه لا يصح أن يُعمل محملاً لفظينًا قاطعاً ، وإنما هو ضرب من التحسر على الماضى ، وتمجيد القدماء ، والإقرار بضعف الحاضر وعجزه إذا ما قيس بالقديم السابق عليه . فأبو عمرو بن العلاء حيا سئل

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ٢٠٤.

عن قول امرئ القيس<sup>(١)</sup> .

نَطْعَنُهُمْ سُلْكَى وَمَخْلُوجةً كَرُّكَ لَأُمَّيْنِ على نابل

قال : قد ذهب من 'يحسنه .

وحين سئل عن قول الشاعر (٢):

زَعَمُوا أَنَّ كُلُّ مِنْ ضَرَبِ العَيْسِرَ مُوالِ لَنَا وَأَنَّا الوَلاء

قال : مات الذين يعرفون هذا .

بل إن الحجاج بن يوسف الثقبي قال على المنبر (٣): و ذهب قوم يعرفون شعر أُمية وكذلك اندراس الكلام !! ، وبين الحجاج وأمية بن أبي الصلت نحو من ثمانين سنة !

وسنسوق فى إيجاز بعض ما يكشف لنا عن عناية القوم ، حتى منتصف القرن الأول ، برواية الشعر الجاهلي وأخبار الجاهلية ، وسنصرف أكثر كلامنا الى زمن عبد الملك بن مروان ومعاوية بن أبي سفيان ، ليكون ذلك أبعد زمناً وأدل على ما نقصد إليه :

ذكر الأصمعى يوماً بنى أمية وشغفهم بالعلم ، فقال (1): « كانوا ربما اختلفوا وهم بالشام فى بيت من الشعر ، أو خبر ، أو يوم من أيام العرب ، فيبردون فيه بريداً إلى العراق ، وقال غيره « كنا نرى فى كل يوم راكباً من ناحية بنى أمية ينيخ على باب قتادة ( توفى سنة ١١٨) يسأله عن خبر أو نسب أوشعر ، وكان قتادة أجمع الناس ، وقال عامر بن عبد الملك المستمعى : كان

<sup>(</sup>١) المزهر ٢ : ٣٢٣ - ٣٢٤ . سلكى : طعناً مستوياً . المخلوجة : المعوجة عن يمين وعن شال : الكر : الرد . اللأمان : السهمان .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق . العير : الوتد . أي أنهم يلزمونها ذنوب الناس .

<sup>(</sup>٣) الأغاني ٣ :١٢٣٠.

<sup>(</sup> ٤ ) العسكرى ، التصحيف والتحريف : ٤ .

الرجلان من بنى مروان يختلفان فى بيت شعر ، فيرسلان راكباً إلى قتادة يسأله ، ولقد قدم عليه رجل من عند بعض أولاد الحلفاء من بنى مروان فقال لقتادة : من قتل عمراً وعامراً التغلبيين يوم قيضة ؟ فقال : قتلهما جحدر بن ضبيعة ابن قيس بن ثعلبة . قال : فشخص بها ثم عاد إليه فقال : أجل قتلهما جحدر ، ولكن قتلهما جميعاً ؟ فقال : اعتوراه فطعن هذا بالسنان وهذا بالزّج فعادى بينهما (۱) .

وكتب عبد الملك بن مروان إلى الحجاج (٢) : أنت عندى كسالم . فلم يدر ما هو . فكتب إليه : إن الشاعر يقول :

يُلِيرُونني عن سَالِم وأدِيرُهُمْ وَجِلْدَةُ بَيْنَ الأَنْفِ والعينِ سالمُ

ثم كتب إليه مرة أخرى: أنت عندى قيد حُ ابن مقبل. فلم يدر ما هو. فكتب إليه : أن ابن مقبل فكتب إليه : أن ابن مقبل نعت قدحاً له فقال:

مُفَدَّى مُوَدَّى بِالْيَدَيْنِ مُلَعَّنَ خَلِيعُ قِداحِ فَالْزُ مُتَمَنَّعُ خَروجٌ مِن الْغُمَّى إِذَا صُكَّ صَكَّةً بِدَا والعِيونُ المُسْتَكِفَّةُ تَلْمَعُ (٢)

وقال أبو عبيدة (١): حدثى قيس بن غالب عن مشيخة قومه أن عبد الملك ابن مروان سأل رجالاً من بنى فزارة كانوا عنده: من كان على الناس يوم الناسار؟ قالوا: كانوا متساندين، قال: ويدخل أبو قشع – وكان أعلمنا –

<sup>(</sup>١) العسكرى ، التصحيف والتحريف: ٤، وانظر طبقات ابن سلام: ٥١ - ٥٠ .

 <sup>(</sup>٣) القالى ، الأمالى ١ : ١٥ ، وانظر أيضاً ياقوت : إرشاد ١ : ٩٧ ، وفي ياقوت
 ١ . . فسأل قتيبة بن مسلم وكان راوية عالماً عن ذلك » .

<sup>(</sup>٣) المتمنع : المستعار . الغمى : الحماعة من القداح . المستكفة : المحدقة به .

<sup>(</sup> ٤ ) النقائض : ٢٤٠

فسأله عبد الملك عن ذلك فقال : والذى نفسى بيده يا أمير المؤمنين كلناس يوم النسار أطوع للحصن بن مُحذيفة من بعض غلمانك لك .

وقال عبد الرحن بن محمد بن الأشعث ( توفى سنة ٨٤) يذكر أخذه الشعر والنسب عن الشعراء والنسابين (١) و قدم عبد الملك - وكان يحب الشعر - فبعثت للى الرواة ، فما أتت على سنة حتى رويت الشاهد والمثل وفضولا بعد ذلك . وقدم مصعب ( توفى سنة ٧٣) - وكان يحب النسب - فدعوت النسابين فتعلمته فى سنة . م قدم الحجاج - وكان يُد في على القرآن ، فحفظته فى سنة . ه

وتبدو لنا عناية عبد الملك بالشعر وروايته - فضلاً عما تقدم - فى قوله لمؤدب والمده (۲): « روَّهم الشعر ، روَّهم الشعر ، يمجدوا وينجدوا » . وقال مرة لمؤدب أولاده (۳) : « أد بهم برواية شعر الأعشى فإن لكلامه عدوية » . وهل أدل على معرفة عبد الملك بالشعر الجاهلي معرفة "دقيقة من قوله (٤) . إذا أردتم الشعر الجيد فعليكم بالزُّرُق من بني قيس بن ثعلبة - وهم رهط أعشى بكر - ، الشعر الخيد فعليكم بالزُّرُق من بني قيس بن ثعلبة - وهم رهط أعشى بكر - ، وأصحاب الشعف من وبأصحاب الشعف من أحد يل ( والشعف رؤوس الجبال ) .

بل هل أدل على معرفة عبد الملك بشعر الجاهلية وأخبارها وعنايته بجمع ذلك مما أورده ياقوت فى قوله (٥): وكتب عبد الملك بن مروان إلى الحجاج: انظر لى رجلا عالماً بالحلال والحرام ، عارفاً بأشعار العرب وأخبارهم ، أستأنس به وأصيب عنده معرفة ، فوجه إلى من قبلك . فوجه إليه الشعبى ، وكان أجمع أهل زمانه ، قال الشعبى : فلم ألق والياً ولا سوقة الا وهو يحتاج إلى ولا أحتاج

<sup>(</sup>١) الحاحظ، الحيوان ه : ١٩٤ – ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عبد ربه ، العقد ٦ : ١٢٥ .

<sup>(</sup>٣) جمهرة أشعار العرب : ٦٣ .

<sup>( )</sup> المقد ٢ : ١٢٤ .

<sup>(</sup> o ) ياقوت ، إرشاد ١ : ٩ ٩ – ٩ ٩ .

إليه ما خلا عبد الملك ، ما أنشدته شعراً ولاحد ثته حديثاً إلا وهو يزيدني فيه ، وكنت ربما حدثته وفي يده اللقمة فأمسكها ، فأقول : يا أمير المؤمنين أسغ طعامك ، فإن الحديث من ورائه ، فيقول : ما تحدثني به أوقع بقلبي من كل لذة ، وأحلي من كل فائدة ، .

أما معاوية بن أبى سفيان فقد مرت بنا أطراف من عنايته بأخبار الماضين ، وأيام العرب فى جاهليهم ، وشعر شعراتهم . وذكرنا أنه كان له غلمان مرتبون يكتبون هذه الأحاديث فى دفاتر ويقرأونها عليه فى ساعات معينة من ليله . وكانت لمعاوية — فضلاً عن ذلك — مجالس ينشيد هو ما يحفظ من الشعر فيها ، ويستنشد من يحضر من الرواة والعلماء والأعراب ، ويستمع فيها إلى أحاديث العرب وأخبارها . وقد قال مرة للنخار بن أوس (١١) : و ابغنى عد أناً . قال : ومعى يا أمير المؤمنين تريد عداناً! قال : نعم ، أستريح منك إليه ، ومنه إليك . . . ٤ وقد التفت معاوية فى أحد مجالسه إلى عبد الله بن الزبير وقال متمثلاً (٢) :

وَرَام بِعُوْران الكَلَام كِأَنَّها نوافرُ صُبْح نَفَّرَتْها المراتعُ وَرَام بِعُوْران الكَلَام كَأَنَّها وقد يَدْحَضُ المرءُ المُوادِبُ بالخَنَا وقد تُدْدِكُ المَرْءَ الكريمَ المصانعُ

ثم قال لابن الزبير: من يقول هذا ؟ فقال: ذو الإصبع. فقال: أترويه ؟ قال: لا. فقال: ممّن ها هنا يروى هذه الأبيات ؟ فقام رجل من قيس فقال: أنا أرويها يا أمير المؤمنين. فقال: أنشدنى. فأنشده حتى أتى عليها... فزاد معاوية في عطائه.

وخاصم رجل إلى معاوية في ابن أخيه ، فجعل الرجل ُ يحجُّ خصمه ، فقال معاوية : أنت كما قال أبو ُدواد (٣) :

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١ : ٣٣٣ .

<sup>(</sup> ٢ ) الأغانى ٣ : ١٠٠ – ١٠١ . يدحض : يزل ويزلق .

<sup>(</sup>٣) الزنخشري، الغائق ١: ٢٤٠. الحرباء مذكر ، والأنثى حرباءة .التنضية : شجرة =

أنَّى أُتِيحَ لها حِرْباءُ تنضِيَةٍ لا يرسلُ الساقَ إلَّا مُمْسِكًا سَاقًا

وسأل معاوية شيخاً من بقايا العرب (١) : أى العرب رأيته أضخم شأناً ؟ قال : حصن بن ُحذيفة – قائد ُذبيان يوم شيعب جبّلة – رأيته متوكثاً علىقوسه يقسم فى الحليفين : أسد وغيطفان .

وُذكر عند معاوية ، فى أحد مجالسه ، ملوك العرب ، فلما دُكرت الزباء وابنة عَفَر رقال معاوية (٢) : إنى لأحب أن أسمع حديث ماوية وحاتم . فقال رجل من القوم : أفلا أحدثك يا أمير المؤمنين ؟ فقال : بلى . فقال : إن ماوية بنت عفر ركانت ملكة وكانت تتزوج من أرادت . . . إلى آخر القصة .

وبعث زياد بن أبيه بولده إلى معاوية (٣) ، فكاشفه عن فنون من العلم فوجده عالماً بكل ما سأله عنه ، ثم استنشده الشعر ، فقال : لم أرو منه شيئاً ! فكتب معاوية إلى زياد : ما منعك أن ترويه الشعر ؟ فوالله إن كان العاق ليرويه فيسخو ، وإن كان الجبان ليرويه فيسخو ، وإن كان الجبان ليرويه فيقانل .

ولم تكن هذه المجالس ، التى تذكر فيها أخبار الجاهلية ويروى فيها شعر شعرائها ، مقصورة على معاوية وعبد الملك وخلفاء بنى أمية وبنى مروان ، بل كان الأشراف والسادة والولاة يعقدون مثل هذه المجالس . فقد كان سعيد ابن العاص على المدينة ، فبينا هو يُعشَّى الناس (١) ، وهم يخرجون أولاً

<sup>=</sup> ضخمة تقطع مها الأعمدة للأخبية . وصف ظمناً ساقها سائق مجد، فتعجب كيف أتيح لها هذا السائق المجد الحازم . وهذا مثل يضرب الرجل الحازم ، لأن الحرباء لا يفارق النصن الأول حتى يثبت على النصن الآخر .

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ٣ : ٩ .

١٢٢ – ١٢١ – خسة دواوين العرب – ١٢١ – ١٢٢ .

<sup>(</sup>٣) العقد ٦: ١٢٥ ، وانظر أيضاً المزهر ٢: ٣١٠ – ٣١١ .

<sup>(</sup>٤) الأغانى ٢ : ١٦٧ ، وانظر الشعر والشعراء ١ : ٢٨٤ .

أولاً ، إذ نظر على بساطه إلى رجل قبيح المنظر ، رثّ الهيئة ، جالس مع أصاب سمره ، فذهب الشّرَطُ يقيمونه ، فأبى أن يقوم ، وحانت من سعيد التفاتة ، فقال : دعوا الرجل . فتركوه ، وخاضوا فى أحاديث العرب وأشعارها ميلينًا ، فقال لم الحطيئة ، – وكان هو ذلك الرجل – : والله ما أصبتم جيد الشعر ولا شاعر العرب . فقال له سعيد : أتعرف من ذلك شيئًا ؟ قال : نعم . قال : فن أشعر العرب ؟ قال : الذي يقول :

لا أُعُدُّ الإِقْتَارَ عُدْمًا ولكنْ فَقَدُ مَنْ قَدْ رُزِئتُهُ الإِعدامُ وَأَنشَدها حَى أَتِي عليها ، فقال له : من يقولها ؟ قال : أبو دُاود الإيادي . قال : ثم من ؟ قال : الذي يقول :

أَفْلِحْ بِمَا شِئْتَ فَقَدْ يُدْرَكُ بِالْ جَهْلِ وقد يُخْدَعُ الأَرِيبُ مُ أَنشدها حَى فرغ منها. قال: ومن يقولها ؟ قال: عَبيد بن الأبرص، قال: ثم من ؟ قال: والله لتحسبك بي عند رغبة أو رهبة . . . وأنشد ابن أبي عنيق يوماً قول قيس بن الخطيم (١١):

بِيْنَ شُكُولِ النِّساء خِلْقَتُها حَنْوًا فَلَا جَبْلَةً وَلَا قَضَفُ

فقال : لولا أن أبا يزيد ــ كنية قيس بن الحطيم ــ قال و حذواً ، ما دركى الناس كيف يحشون هذا الموضع .

وقال عبد الله بن جعفر بن أبى طالب لمعلم ولده (۲) : لا <sup>مُ</sup>تروهم قصيدة عُروة بن الورْد التي يقول فيها :

دَعِيني للغِنَى أَسعى فإنى رأيتُ الناسَ شَرُّهمُ الفَقِيرُ

<sup>(</sup>١) الأغانى ٢ - ١ - ٢ .

<sup>(</sup>٢) الأغال ٣: ٧٠ .

وكان يقول: إن هذا يلحوهم إلى الاغتراب عن أوطانهم.

والأخبار عن معرفة ابن عباس بالشعر الجاهلي ، وروايته إياه ، وحضة على طلبه وتعلمه وتفسير كتاب الله تعالى به ، أخبار كثيرة (١) ، حتى إنه كان يقول (٢) : إذا أشكل عليكم الشيء من القرآن فارجعوا فيه إلى الشعر فإنه ديوان العرب . وكان يُسأل عن القرآن فينشد الشعر . وسنكتني بإيراد مثل واحد من أخبار ابن عباس ، وسيمر منها خبر أو خبران عند حديثنا عن معرفة عمر بن الحطاب بالشعر الجاهلي . قال الشعبي (٣) : كنا عند ابن عباس وهو في ضفة زمزم يفتي الناس ، إذ قال أعرابي : أفتيت الناس فافتنا . قال : هات . قال :

لِذِى الحِلْمِ قِبل اليومِ مِاتُقْرَعُ العَصَا وما عُلَّمَ الإنسانُ إلا لِيَعْلَمَا

قال ابن عباس: ذاك عرو بن حُمَمة الدَّوْسى، قضى على العرب ثلا ثماثة سنة ، فكبر فألزموه السابع من ولده ، فكان معه ، فكان الشيخ إذا غفل كانت بينه وبينه أن تقرّع العصاحى يعاوده عقله ، وذلك قول المتلمس اليشكرى من بكر بن واثل: لذى الحلم قبل اليوم ما تقرع العصا. قال ذو الإصبع العدواني بعد ذلك بدهر:

عَذِيرَ الحَيِّ من عَدُوا نَ كانوا حيَّةَ الأَرضِ

ومنهم حَكَم يَقْضِي فلا يُنْقَضُ ما يَقْضِي يعني : عامر بن الظَّرِب .

<sup>(</sup>١) انظر مثلا مفصلا لذلك في الإتقان للسيوطي ١ : ١٤٨ -- ١٦٤ .

<sup>(</sup>٢) المبرد ، الفاضل : ١٠ .

<sup>(</sup>٣) السجستاني ، المعمرين : ٤٥ ، وافظر الفاضل للمبرد : ١٢ .

ونحن نرى من كل هذا ، ومن كثير غيره ، أن القوم ، فى القرن الأول المجرى ، لم يكونوا يكتفون برواية الشعر الجاهلي وإنشاده فى المجالس والمحافل ، وإنما كانوا كذلك يعلمونه الصبيان تعليماً . وقد وضع لنا ذلك من قول عبد الملك لمؤدّب ولده يأمره أن يروهم الشعر وخاصة شعر الأعشى ، ومن كتابة معاوية إلى زياد بطلب منه أن يعلم ابنه الشعر ويرويه إياه ، ومن سى جعفر بن أنى طالب معلم ولده عن أن يعلمهم قصيدة عروة بن الورد لأنها تحض على الاغتراب عن الأوطان .

وسنذكر ، فى حديثنا عن طبقات الرواة ، ما يزيد هذا الجانب وضوحاً ، وذلك حيبا نتحدث عن شعراء القرن الأول ورُجّازه : المجاج ورُوْبة والأخطل وجرير والفرزدق والكميت، ومعرفتهم بأخبار الجاهلية، ومثالب العرب ومفاخرها ؛ وروايتهم الشعر الجاهلي ، بل نظرهم فيه نظر الناقد الحصيف المميّز .

٣

فإذا انتقلنا بعد ذلك إلى صدر هذا القرن ، ونظرنا فى أخبار الحلفاء الراشدين وسائر الصحابة ، بل أخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وجدنا أن الأمر لايختلف عما عهدناه فى عهد بنى أمية وبنى مروان .

قيل للحسن البصرى (١) : أكان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يمزحون ؟ قال : نعم ويتقارضون . ــ من القريض وهو الشعر .

وقال جابر بن سمرة (٢٠) : جالست رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أكثر من مائة مرة ، فكان أصحابه يتناشدون الأشعار في المسجد وأشياء من أمر الجاهلية

<sup>(</sup>١) الفائق ٢: ٣٣٩.

 <sup>(</sup>۲) ابن سعد ، الطبقات ۲/۱ : ۹۹ – ۹۹ .

فربما تبسم رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وقال أبو سلمة (١): لم يكن أصحاب رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم متحزقين ولا مهاوتين ، كانوا يتناشدون الأشعار ويذكرون أمر جاهليهم ، فإذا أريد أحد ُهم على شيء من أمر دينه دارت حماليق عينيه كأنه مجنون .

وسنعرض هنا أخبار بعض الصحابة ـ غير من ذكرنا ـ وروايتهم الشعر . قال مطرّف (٢) : خرجت مع عمران بن حصّين (صحابی) من الكوفة إلى البصرة، فما أتى علينا يوم إلا ينشدنا فيه شعراً ، ويقول : إن ّ لكم فى المعاريض لمندوحة عن الكذب .

وهؤلاء أهل الكوفة لم يصرفهم ما كانوا فيه زمن على عن رواية الشعر وإنشاده ، حتى قال لهم و إذا تركتكم عد تم إلى مجالسكم حيلةًا عزين، تضربون الأمثال ، وتناشدون الأشعار » .

وقد مر بنا خبر حسان حين طلب أن يُكتب شعرٌ قاله في الهجاء ، وتُوزَّع الصحف على الصبيان في المكتب ليتعلموه ويرووه .

وكان أبو زُبيد الطائى شاعراً معمّراً عاش خسين ومائة سنة، أدرك الإسلام ولم يسلم ومات نصرانيًا . وكان عنان بن عفان يقرّب أبا زُبيد ويدنى مجلسه لمعرفته بسير من أدركهم من ملوك العرب والعجم ، فلخل عليه يوماً وعنده

<sup>(</sup>١) الفائق ١ : ٢٥٧ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ٢/٤ : ٢٦ .

<sup>(</sup>٣) البغدادي ، خزانة الأدب ١ : ٢٠٦ .

المهاجرون والأنصار ، فتذاكروا مآثر العرب وأخبارها وأشعارها (١١ .

وأما عمر بن الخطاب فأمر معرفته بالشعر وروايته له مشهور معروف ، فقد كان يستنشد من يحضر مجلسه فى حلة ، أو من يرافقه فى سفره . وكان ذواقة ، بصيراً بالشعر ، ناقداً له ، يحكم على الشعراء . وكان هو نفسه يحفظ كثيراً من الشعر الجاهلي ، حتى لقد قال محمد بن سلام عن بعض أشياخه (٢): و كان عمر بن الخطاب رضى الله عنه لا يكاد يعرض له أمر إلا أنشد فيه بيت شعر ه .

ومن أمثلة ذلك أنه قيل له (٣): وقيل للأوسية: أى منظر أحسن ؟ فقالت: قصور بيض في حداثق خضر ، فأنشد عند ذلك عمر بن الحطاب بيت عدى ابن زيد العبادى :

كَدُّمَى العاج في المَحَارِيبِ أَو كَالُّ بِيْضٍ في الرَّوْضِ زَهْرُهُ مُسْتَنِيرٌ

وقال العائشى (1): كان عمر بن الحطاب – رحمه الله – أعلم الناس بالشعر ، ولكنه كان إذا ابتلى بالحبكم بين النجاشي والعجلاني (تميم بن أبي بن مقبل) ، وبين الحطيئة والزبرقان ، كره أن يتعرض للشعراء ، واستشهد للفريقين رجالاً مثل حسان بن ثابت وغيره عمن تهون عليهم سيبالهم ، فإذا سمع كلامهم حكم بما يعلم ، وكان الذي ظهر من حكم ذلك الشاعر مقنعاً للفريقين ، ويكون هو قلد تخلص بعرضه سليماً . فلما رآه من لا علم له يسأل هذا وهذا ظن أن ذلك بلهله عرف غيره .

قال : ولقد أنشدوه شعراً لزهير - وكان لشعره مقدِّماً - فلما انهوا إلى قوله:

وإِنَّ الحَقَّ مَفْطَعُهُ ثَلَاثٌ يَمِينٌ أَو نِفَارٌ أَوْ جِلَاءُ

<sup>(</sup>١) ياقيت:إرشاد (حرملة بن المنذر ) .

<sup>(</sup> ۲ ) البيان والتبيين ١ : ٢٤١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ٥٤ .

<sup>(</sup> ٤ ) الجاحظ ، البيان والتبيين ١ : ٢٣٩ – ٢٤١ .

قال عمر كالمتعجب من علمه بالحقوق وتفصيله بينها وإقامته أقسامها: وإن الحَقُّ مَفْطَعُهُ ثَلَاثٌ يَدِينٌ أو نِفَارٌ أو جِلاء يردند البيت من التعجب .

وأنشدوه قصيدة عَبَدْهَ بنالطبيب الطويلة التي على اللام ، فلما بلغ المنشد **غوله** :

والمرة ساع لشيء ليس يُدْرِكُهُ والعَيْشُ شُعُ وإشفاقٌ ومَا أَمِيلُ قال عمر متعجباً : والعيشُ شيعٌ وإشفاقٌ وتأميلُ – يعجّبهم من حسن ما قسم وفصل .

وأنشدوه قصيدة أبي قيس بن الأسلت التي على العين ، وهو ساكت ، فلما انتيى المنشد إلى قوله:

الكَيْسُ والقُوةُ خَيْرٌ من الإ شفاق والهاع والفكهة أعاد عمر الست وقال:

الكَيْسُ والقُوَّةُ خَيْرٌ من الإ شفاق والهاع والفكهة وجعل عمر يردد البيت ويتعجب منه .

وقال عمر بن الخطاب لابن عباس (١١) : هل تروى لشاعر الشعراء ؟ قال ابن عباس فقلت : ومن هو ؟ قال : الذي يقول :

ولو أَنَّ حَمْدًا يُخْلِدُ النَّاسَ أُخْلِدُوا الكَنَّ حَمْدَ الناسِ لِيسَ بِمُخْلِدِ قلت : ذاك زهير . قال : فذاك شاعر الشعراء . قلت : وبم كان شاعر

<sup>(</sup>١) الأغان ( دار الكتب) ١٠ : ٢٨٨ – ٢٩١ ، وانظر أيضاً ابن قتيبة ، الشعر والشمراء ۱ : ۹۳ ، والزمخشري ، الفائق ۲ : ۱۹۵

الشعراء ؟ قال : لأنه كان لا يعاظل في الكلام ، وكان يتجنبُ و حشى الشعر ، ولم يمدح أحداً إلا بما فيه . . . ثم قال:أنشدني له . قال ابن عباس : فأنشدته حتى برق الفجر .

وقال عمر بن الحطاب لبعض ولد همر م (١) : و أنشد أنى بعض مد ح زُهير أباك ، فأنشده . فقال عمر : إنه كان لبحسن فيكم المدح . قال : ونحن والله إن كنا لنحسن له العطية . قال : قد ذهب ما أعطيتموه و بتى ما أعطاكم . وفي رواية عمر بن شبة : قال عمر لابن زهير : ما فعلت المحلل التى كساها هرم أباك ؟ قال : أبلاها الدهر . قال : لكن المحلل التى كساها أبوك هرماً لم يبلها الدهر .

وقال عمر للوفد الذين قدموا عليه من غطفان (٢) : من الذي يقول :

حَلَفْتُ فلم أَثْرُكُ لِنَفْسِكُ رِيبَةً ﴿ وليسَ وراء اللهِ للمرء مَذْهَبُ

قالوا : نابغة بني ذبيان . قال لهم : فمن الذي يقول هذا الشعر :

أَتَيْتُكَ عاريًا خَلَقًا ثِيابي على وَجَلٍ تُظَنَّ بيَ الظَّنونُ فأَلفيتُ الأَمانةَ لم تَخُنها كذلك كان نوحٌ لا يخُونُ

قالوا : هو النابغة . قال : هو أشعر شعرائكم .

ومن أحكام عمر النقدية التي مارت وشاعت - غير حكمه المشهور على زهير - قوله حيمًا سئل عن الشعراء (٣) « امرؤ القيس سابقهم ، خسف لهم عين

<sup>(</sup>١) البندادي ، الخزانة ٢ : ٢٩٢ .

<sup>(</sup>٢) العقد ٦: ١٢٠ – ١٢١ ، وانظر الأغاني (دار الكتب) ١١ : ٤ – ٥ .

<sup>(ُ</sup> ٣) الأغانى ٨ : ١٩٩ ، والفائق ١ : ٣٤٣ . افتقر : أنبط وأغزر . يريد أنه أول من فتق صناعة الشعر ، وفن معانيها وكثرها وقصدها ، فاحتذى الشعراء على مثاله . وقد جعل الشعر بصراً صحيحاً . والمراد أن امرأ القيس قد أوضح معانى الشعر ولحصها وكشف عبها الحجب ، وجانب التعويص والتعقيد ؛ كأنه قال : فتح الشعر أصح بصر مجاوزاً للمعانى العور متخطياً لها .

## الشعر ، فافتقرَ عن معان صُور أصحَّ بصرِ ، .

وكذلك كان أبو بكر راوية للشعر الجاهلى ، يتمثل به فى مواقفه ويستنشد الشعراء ما قالوه فى جاهليتهم وإسلامهم . فقد رَق أبو بكر المنبر يوماً ، وقال — فيا قال — يخاطب الأنصار (١١) : . . . فنحن وأنتم كما قال الغنـَوى :

جُزَى الله عنا جعفراً حين أزلقت بنا نعلنا في الواطئين فَرَلَّتِ أَبُوا أَنْ يَمَلُّونا ، ولو كانتِ أَمُنا تُلاقِي الذي يَلْقُونَ منا لَمَلَّتِ هُمُ أَسْكَنُونا في ظِلالِ بيوتِهم ظِلالِ بيوتِ أَدْفاَت وأكنت وأكنت واستنشدته في واستنشد أبو بكر يوماً معديكرب — وقال (٢) : أما إنك أول من استنشدته في الإسلام . وهذا الخبر يقودنا إلى الحديث عماكان عليه أبو بكر قبل الإسلام : فقد كان عالماً من علماء النسب والأخبار ، بل لقد كان أعلم قريش بأنساب العرب ، حتى إن حساناً لما أراد أن يهجو قريشاً قال له رسول الله (٣) : استعن بأبي بكر فإنه علامة قريش بأنساب العرب . فلما سمعت قريش بعد ذلك هجاءه قالوا (١) : إن هذا الشم ما غاب عنه ابن أبي قدّ كان أعمر بعدنا ا

بل لقد كان منزل أبي بكر في الجاهلية مثابة القريش يؤمونه ليختصلتين : العلم والطعام ، فلما أسلم أسلم عامة من كان مجالسه (١)

وقبلأن نتحدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، واستنشاده الشعر ، وإنشاد

<sup>(</sup>١) الصولي الدب الكتاب: ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ٦ : ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) جمهرة أشعار العرب : ٢٣ .

<sup>(</sup> ٤ ) الأغانى ٤ : ١٣٨ ، والفائق ٢ : ١٢٨٠

<sup>(</sup> ٥ ) الأغاني ٤ : ١٣٨ .

<sup>(</sup>٦) البيان والتبيين ٤ : ٧٦ .

الصحابة والرواقربين يديه وفى مجلسه - نشير إلى ما يروك من أخبار عن غزاوة حفظ أم المؤمنين عائشة بنت أبى بكر المشعر الجاهلى ، وتمثلها به ، واستنشادها إياه . والروايات كثيرة عن وفرة ما كانت ترويه من الشعر الجاهلى ، منها قولها عن نفسها (١) : إنى الأروى ألف بيت المبيد ، وإنه أقل ما أروى لغيره!! وقالت كذلك (٢) : لقد رويت من شعر كعب بن مالك أشعاراً منها القصيدة فيها أربعون بيتاً ودون ذلك .

وقد أنشدت عائشة – لما مات أخوها عبد الرحمن بن أبى بكر – متمثلة قصيدة "بائية "لحجية بن المُضرّب الكندى فى أخيه سعدان بن المضرب (٣). ولما بلغها موت على بن أبى طالب أنشدت متمثلة شعراً للمعقر بن أوس بن حِمار البارق (١٠).

وكانت أيضاً تحث على طلب الشعر وتعلمه وروايته ، ومما كانت تقوله فى ذلك (٥٠) : رَوِّوا أُولِادكم الشعر تعذب ألسنتهم .

وكانت أسماء بنت أبى بكر \_ أخت عائشة \_ ممن يرْوَى عنها الشعر الجاهلي ، فقد روى عنها عُرْوة قصيدتين ، إحداهما لزيد بن عمرو بن نفيل ، والأخرى لورَقة بن نوفل (٦) .

وأما رسول الله صلى الله عليه وسلم فكان يستنشد الصحابة الشعر (٧) ، ويسائلهم عنه ، ويستعيد ما يستحسنه منه ، ويبدى إعجابه ببعضه ، وقد ينهى عن رواية بعضه لأسباب مذكورة . فما يدل على معرفهم آنذاك بأخبار الجاهلية

<sup>(</sup>١) ابن عبد ربه ، العقد ٦ : ١٢٥ .

<sup>(</sup>٢) السيوطي ، المزهر ٢ : ٣٠٩ .

<sup>(</sup>٣) المرزباني ، معجم الشعراء ٢٣٤ .

<sup>( ؛ )</sup> المرزباني ، المعجم ٢٠٤ .

<sup>(</sup>ه) العقد ٦ : ١٢٥ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٣ : ١٢٤ - ١٢٥ .

<sup>·</sup> ١٠ - ٩ : المبرد ، الغاضل : ٩ - ١٠ .

وشعراتها أن رسول الله كتب لعيينة بن حيصن كتاباً ، فلما أخذ عيينة كتابه قال (١١) : يا محمد ، أترانى حاملاً إلى قوى كتاباً كصحيفة المتلمس ؟

ومما يدل على استنشاده الشعر ومساءلته الصحابة الحاضرين مجلسه عنه ، ما رواه أنس بن مالك قال (٢) : جلس رسول الله صلى الله عليه وسلم فى مجلس ليس فيه إلا خزْرَجيّ ، ثم استنشدهم قصيدة قيس بن الحطيم ـــ يعنى قوله :

أَتَعْرِفُ رسمًا كَاطَّرَادِ المَذَاهِبِ لِعَمْرَةَ وَحُشًا غَيرَ موقفِ راكبِ فأنشده بعضهم إياها ، فلما بلغ إلى قوله :

أَجَالِدُهُمْ يومَ الحَديقةِ حَاسِرًا كَأَنَّ يَدِى بِالسَّيْفِ مِخْرَاقُ لاعبِ

فالتفت إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال : هل كان كما ذكر ؟ فشهد له ثابت بن قيس بن شهاس ، وقال له : والذى بعثك بالحق يا رسول الله ، لقد خرج إلينا يوم سابع عرسه عليه غلالة وملحفة مورسة فجالدنا كما ذكر .

وقال أبو وداعة (٣) : رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبا بكر رضى الله تعالى عنه عند باب بنى شيبة ، فمر رجل وهو يقول :

يا أَيها الرَّجُلُ المُحَوِّلُ رَخْلَهُ أَلَا نَزَلْتَ بِآلِ عَبْدِ الدَّارِ مَبْدِ الدَّارِ مَبْلُتْكَ أَمُّكَ لو نَزَلْتَ بِرَخْلِهِمْ مَنْعُوكَ مِنْ عُدْمٍ ومِنْ إِفْتَارِ

فالتفت رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أبى بكر فقال : أهكذا قال الشاعر ؟ قال : لا والذي بعثك بالحق ، اكنه قال :

يا أَيُّهَا الرَّجُلُ المُحَوِّلُ رَحْلَهُ أَلَا نَزَلْتَ بِآلِ عَبْدِ منافِ

<sup>(</sup>۱) الزمخشري ، الفائق ۲ : ۱۳ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٣ : ٧ .

<sup>(</sup>٣) القالي ، الأمالي ١ : ٢٤١ .

هَبلَنْكَ أُمُّكَ لو نَزَلْتَ بِرَحْلِهِمْ مَنَعُوك مِنْ عُدُم ومِن إِقْرَافِ الخَالَطِينِ فَقِيرَهُمْ كالكافى الخالطينِ فَقِيرَهُمْ كالكافى ويُكلِّلُون جِفانَهم بسَدِيغهِم حتى تَغيبَ الشَّمْسُ في الرَّجَّافِ (١)

فتبسم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال : هكذا سمعتُ الرواة ينشدونه .

وقال عدى بن أبي الزغباء يوم بدر (٢٠):

أَنَا عَدِي والسَّحْلُ أَمثِي بِهَا مَثْنَى الفَحْلُ

يعنى درعه . . . قال النبى صلى الله عليه وسلم و وما السحل ، ؟ قال : الدرع . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : نعم العدى عدى بن أبى الزغباء .

بل لقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتمثل ببعض هذا الشعر الجاهل فقد كان إذا استراث الخبر يتمثل بعجز بيت طرفة (٣):

مَتُبْدِى لَكَ الأَيَامُ مَا كَنتَ جَاهِلًا ويأْتيك بِالأَخبَارِ مِن لَم تُزَوِّدِ وَمِنْ الشَّعِرِ اللهِ فيستحسنه ، ما قالته عائشة (1) : دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا أتمثل بهذين البيتين :

ارْفَعْ ضَعِيفَكَ لا يَحِرْ بِكَ ضَعْفُه يومًا فتدركه العواقب قد نَمَا يَجْزِيكَ أَو يُثْنِى عليكَ ، وإنَّ مَنْ أَثْنَى عَلَيْكَ بِما فَعَلْتَ فَقَدْ جَزَى يَجْزِيكَ أَو يُثْنِى عليك ، وإنَّ مَنْ قول اليهودى قاتله الله ، لقد أتانى جبريل برسالة من ربى : أيما رجل صنع إلى أخيه صنيعة فلم يجد له جزاء إلا الثناء عليه

والدعاء له فقد كافأه.

<sup>(</sup>١) الرجاف : البحر .

<sup>(</sup>۲) الواقدي ، المفازي : ۲۰ .

<sup>(</sup>٣) معجم المرزباني : ٢٠٣ ، وانظر الفاضل للمبرد : ٩ .

<sup>(</sup>٤) الأغان ٢ : ١١٧ .

وقال مسلم الخزاعي (١): كنت عند رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ومنشد بنشده:

لاَتَأْمَنَنَّ وإِن أَمْسَيْتَ في حَرَمٍ حَتَّى تُلاَقِيَ ما يَمْنِي لَكَ المَانِي فالخَيْرُ والشُّرُ مقرونان في قَرَن بكلِّ ذلك يَأْتِيكَ الجَلِيدان فقال النبي صلى الله عليه وسلم : لو أدرك هذا الإسلام !

وأنشيد صلى الله عليه وسلم قول عنترة (١):

ولقد أبِيتُ على الطُّوَى وأَظَلُّهُ حَتَّى أَنالَ به كَرِيمَ المَأْكُلُ فقال صلى الله عليه وسلم : ما وُصفَ لي أعرابي قط فأحببتُ أن أراه إلا عنرة !

وقال الشريد بن شُوَيد الثقني " (٢) : استنشدني النبي صلى الله عليه وسلم شعر أمية بن أبى الصلت ، فأنشدته ، فأخذ النبي صلى الله عليه وسلم يقول : هيه هيه ، حتى أنشدته مائة قافية .

وأنشيد النبي صلى الله عليه وسلم قول أمية (١١):

الحَمْدُ للهِ مُمْسَانًا وَمُصْبَحَنا بِالخَيْرِ صَبَّحَنا رَبِّي وَمَسَّانا ( خسة أبيات ) فقال صلى الله عليه وسلم : إن كاد أمية ليسلم . وقال مرة "

أخرى <sup>(ه)</sup> : آمن شعره وكفر قلبه .

<sup>(</sup> ١ ) الفائق ٣ : ٥٢ م مي : يقدر الله ، ومنه المنية . يريد : حين تلاق ما يقدره لك الله . والبيتان لسويد بن عامر ( انظر الزنخشري في الفائق ٣ : ٢ ه) .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٨ : ٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) المزهر ٢ : ٣٠٩ نقلا عن البخاري في الأدب المفرد ، وانظر ابن سعد ه : ٣٧٩ ، والحزانة ١ : ٢٢٧ نقلا عن محيح مسلم . وقد وقع في الحزانة ﴿ الرشيد ﴾ وهو خطأ ، صوابه ﴿ الشريدُ ﴿.

<sup>(</sup> ٤ ) الأغاني ۽ ١٢٩ .

<sup>(</sup> ٥ ) المصدر السابق ۽ ١٣٠ .

وكان صلى الله عليه وسلم ينهى عن رواية بعض الشعرابلحاهلي وإنشاده. فمن ذلك أنه لما بلغه صلى الله عليه وآله وسلم هجاء الأعشى علقمة بن عُلائة العامري نهى أصحابه أن يرووا هجاءه ، وقال : إن أبا سفيان شعب منى عند قيصر فرد عليه علقمة وكذ ب أبا سفيان (١١). ونهى كذلك عن إنشاد قصيدة الأفوه الأودى لما فيها من ذكر إسماعيل عليه السلام (٢١).

وكان أمية بن أبى الصلت يحرض قريشاً بعد وقعة بدر ، وكان يرثى من قُتل من قريش فمن ذلك قوله (٣):

ماذا بِبَكْرٍ والْعَقَدْ قَلِ من مَرَازِبة جَحَاجِعْ

وهي قصيدة نهي رسول الله صلى الله عليه وسلم عن روايتها .

ويرُوكَى أن رسول الله صلى الله عليه سمِع كعب بن مالك بن أبى كعب الأنصارى ينشد (١٤):

أَلا هل أَتَى غَسَّان عَنَّا ودونَنا من الأَرضِ خَرْقٌ غَوْلُهُ مُتَتَعْثِيعُ مُجَالَدُنَا عن جِذْمِنَا كلَّ فَخْمَةٍ مُدَرَّبَةٍ فيها القَوانِسُ تَلْمَعُ

فقال صلى الله عليه وسلم: لا تقل عن «جذمنا» وقل «عن ديننا». فكان كعب يقرأ كذلك ويفتخر بذلك ، ويقول : ما أعان رسول الله صلى الله عليه أحداً فى شعره غيرى .

<sup>(</sup>١) الفائق ١ : ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٢) الميمي ، الطرائف الأدبية: ٣ ؛ وهي قصيدة الأفوه التي أولها :

اِن تری رأسی فیسه نزع وشوای خلسة فیهسا دوار

ويهجو فيها بني هاجر .

<sup>(</sup>٣) الأغافى ٤ : ١٣٣ – ١٣٣ . المقنقل : كثيب رمل ببدر . المرازبة : جمع مرزبان وهو الفارس الشجاع المقدم على القوم دون الملك . وجحاجح : جمع جحجح ، وهو السيد المسارع إلى المكارم .

<sup>(</sup> ٤ ) المبرد ، الفاضل : ١٣ ؛ وانظر أيضاً ابن هشام ٣ : ١٣٩ .

ولقد كان إنشاد الشعر وروايته دأب العرب فى جاهليهم القريبة المتصلة بمطلع الإسلام ، حتى حين كانوا — وهم مشركون — يحاربون رسول الله . فكانوا لا يكادون يجتمعون فى مجلس أو يضمهم ناد حتى يُزْجوا أوقاتهم بهذا الشعر ينشدونه . ومن أمثلة ذلك أن المشركين لما توجهوا « إلى بدر كان فتيان ممن تخلف عهم سمار يسمرون بذى طوى فى القمر ، حتى يذهب الليل ، يتناشدون الأشعار ويتحدثون »(۱) ولما قال رسول القصلى الله عليه وسلم: "من لى بابن الأشرف؟..." خرج أبو نائلة سلكان بن سلامة إلى كعب ، فلما رآه كعب أنكر شأنه وكاد يذعر . . . فتحدثا ساعة وتناشدا يذعر . . . فتحدثا ساعة وتناشدا الأشعار ، وانبسط كعب ، وهو يقول بين ذلك : حاجتك . وأبو نائلة يناشده الشعر . . » (۱)

٤

وطبقة أخرى من العلماء هم النسابون ، وصلهم بالشعر الجاهلي صلة واضحة ، إذ أن معرفهم بالنسب كانت تقتضيهم معرفة واسعة بأخبار هؤلاء القوم وأشعارهم . وقد ذكرنا من قبل أن كتب القبائل كانت كتباً تتضمن أنساب العرب وأخبارهم وأشعارهم ، ونستطيع أن نتلمس ما ذكرناه تلمساً واضحاً في كتب الأنساب الى كتبها النسابون في العصور الإسلامية ، ولعل من أقدمها كتاب نسب قريش لأبي عبد الله المصعب بن عبد الله بن المصعب الزبيرى المتوفي سنة نسب قريش لأبي عبد الله المحتاب عبد الله بن المصعب الزبيرى المتوفي سنة ٢٣٦ ه ، فإن في هذا الكتاب \_ مع سلاسل النسب \_ أخباراً تاريخية وأدبية ، وشعراً يساق مع هذه الأخبار ويذكر مع تلك الأحاديث ، وكذلك كانت سنتة وشعراً يساق مع هذه الأخبار ويذكر مع تلك الأحاديث ، وكذلك كانت سنتة كتب النسب كلها التي سبقته فيا نرجح . وبما يدعم ذلك أننا نجد دائماً ذكر

<sup>(</sup>۱) الواقدى ، المغازى : ۸۹.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ١٤٦.

طلماء النسب مقروناً بذكر علمهم بالشعر وروايته ، وبأيام العرب وأخبارهم ، فقد قال الجاحظ عن علماء النسب<sup>(۱)</sup> : « وأربعة من قريش كانوا رواة الناس للأشعار وعلماءهم بالأنساب والأخبار » . وقيل عن عقيل بن أبي طالب<sup>(۲)</sup> : « ويُجتمَعُ إليه في علم النسب وأيام العرب » .

وسنذكر في هذه الصفحات ، ذكراً موجزاً ، هؤلاء النسابين الذين أخذ عهم علماء القرن الثانى ، والذين عاشوا في القرن الأول ، وفي صدر الإسلام ، وفي آخر العصر الجاهلي ، لنرى من ذلك — كما رأينا في إنشاد الشعر الجاهلي وروايته — أن الصلة قائمة في العصور المتعاقبة ، وأنها كانت أشبه بالسلسلة ذات الحلقات المتصلة آخذاً بعضها برقاب بعض ، لم تنقطع ، ولم ينفرط عقدها ، ولم تكن ثمة فجوة تفصل بين أخبار الجاهلية وعلماء القرن الثاني ورواته .

فهذا هشام بن محمد بن السائب الكلبي - عالم الأنساب المشهور - يقول (٣) وقال لى أبي : أخذت نسب قريش عن أبي صالح . وأخذه أبو صالح عن عقيل بن أبي طالب . وأخذت نسب كندة عن أبي الكناس الكندي ، وكان أعلم الناس . وأخذت نسب معد بن عدنان عن النخار (٤) بن أوس العذري ، وكان أحفظ الناس ممن رأيت وسمعت به . وأخذت نسب إياد عن عدى بن رثاث الايادي ، وكان عالماً بإياد » .

وقد ذكر شعراء القرن الأول بعض هؤلاء النسابين ، ووصفوا ما كان مشهوراً من مدى علمهم بأخبار الجاهلية ، فمن ذلك قول سمَاك العكرميّ (٥) :

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ٢ : ٣٢٣ .

<sup>(</sup>۲) الصفدى ، نكت المبيان : ۲۰۰

<sup>(</sup>٣) ابن النديم ، الفهرست : ١٣٩ – ١٤٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) في الأصلُّ : « النجار بن أوس العدواني » وهو خطأ صوابه مَا أَثبتناه من معجم المرزياني ٢٣٧ ، ومن الحيوان ١ : ٣٦٥ و ٣ : ٢٠٩ وغيرهما .

<sup>(</sup> ٥ ) البيان والتبيين ١ : ٣٢٣ – ٣٢٣ .

فَسَائلُ دَغْفَلًا وأَخا هِلالٍ وحَمَّادًا يُنَبُّوك البَقِينَا (1) وَ وَمَادًا يُنَبُّوكُ البَقِينَا (1) وقال مسكين الداري (٢):

وعِندَ الكَيِّسِ النَّمَرِيِّ عِلمٌ ولو أَمْسَى بمُنْخَرِقِ الشَّمالِ وَعِندَ الكَيِّسِ النَّمَرِيِّ عِلمٌ ولو أَمْسَى بمُنْخَرِقِ الشَّمالِ

فما العِضَّانِ لو سُثِلا جَميعًا أَخو بكرٍ وَزَيْدُ بنى هلال (٢) ولا الكلبيُّ حَمَّادُ بن بشرٍ ولا مَنْ فَادَ في الزَّمَنِ الخَوالي

وقال زياد الأعجم يهجو بني الحبناء (٢) :

بل لو سأَلتَ أَخا رَبِيعَةَ دَغْفَلًا لوجدت في شَيْبَانَ نِسبةَ دَغْفَل إِنَّ الأَحابِنَ والذين يَلُونَهُمْ شَرُّ الأَنَامِ ونَسْلُ عَبْدٍ أَغْرَلِ (1)

وقال القطاميّ (٥) :

أحاديثُ من أنباء عاد وجُرْهُم يُثُورُها العِضَّانِ زَيْدٌ ودَغْفَلُ وَقَالُ عَرو بن المرادة البلوى يهجو النخار بن أوس العذرى النسابة الراوية لأنه استلحق بطناً من بلى بن عمرو بن الحاف بن قضاعة وذكر أنهم من قومه (١):

وقد كنتَ يا نَخَّارُ ما تَدَّعِيهِمُ وتعرض عنهم في السنين العوارقِ يُمَنِّيهِمُ النَّخَّارُ فينا بصادقِ يُمَنِّيهِمُ النَّخَّارُ فينا بصادقِ

 <sup>(</sup>١) دغفل: هو دغفل بن حنظلة النسابة المشهور. أخو هلال: هو زيد بن الكيس،
 و بنو هلال حي من النمر بن قاسط. وحماد: هو حماد بن بشر.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبين ١: ٣٢٣ - ٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) العض : الداهية من الرجال . وفاد : هلك .

<sup>(</sup> ٤ ) الأحابن : بنو الحبناء . والأغرل : الأقلف.

<sup>(</sup> ه ) ديوانه : ٣١ .

<sup>(</sup>٦) المرزباني ، معجم الشعراء : ٢٣٧٠

وحسبنا هذه الإشارة المقتضبة إلى نسابى القرن الأول ، فأخبارهم كثيرة مبسوطة فى مظانها (١١) . وسننتقل إلى الحديث عن نسابى الصدر الأول ومن شهد مهم الحاهلية ، ونوجز كذلك الإشارة إليهم إيجازاً .

فن أشهر هؤلاء: دغفل النسابة (٢) . ذكر الهيثم بن عدى في وكتاب المثالب » (٣) أن أبا عمرو بن أمية — جد عُقبة بن أبي مُعيط — كان عبداً لأمية اسمه ذكوان فاستلحقه . وذكر أن دغفلا "النسابة دخل على معاوية ، فقال له معاوية : من رأيت من علية قريش ؟ فقال : رأيت عبد المطلب بن هاشم وأمية بن عبد شمس . فقال : صفهما لى . فقال : كان عبد المطلب . . . قال : فصف أمية . قال : رأيته شيخاً قصيراً نحيف الجسم ضريراً يقوده عبده ذكوان : فقال : مه ، ذاك ابنه أبو عمرو . فقال : هذا شيء قلتموه بعد وأحدثتموه ، وأما الذي عرفت فهو الذي أخبرتك به .

وقال معاوية يوماً لدغفل (1): بم ضبطت ما أرى ؟ قال: بمفاوضة العلماء. قال: وما مفاوضة العلماء؟ قال: كنت إذا لقيت عالماً أخذت ما عنده وأعطيته ما عندى.

ويبدو أن القوم كانوا — على عهد عمر — مقبلين على نعلم النسب، معنيين بدراسته ، وكانت العصبية القبلية ، والعصبية القومية العربية ، تحمل كثيراً مهم على أن يتخذ من علمه هذا وسيلة للطعن فى أنساب غيره ، ولذلك نهى عمر عن هذا الضرب من العلم ، فقال (٥٠) :

<sup>(</sup>١) انظر مثلا:البيان والتبيين ١: ٣١٨ – ٣٢٤ ، والحيوان ١: ٣٦٥ و ٣: ٢٠٩ –

<sup>(</sup>٢) أخباره في الفهرست : ١٣١.

<sup>(</sup>٣) الأغاني ١ : ١٢ .

<sup>( ؛ )</sup> الزنخشرى ، الفائق ٢ : ٣٠٤ .

<sup>(</sup> ٥ ) الفائق ٢ : ٣٨ .

أيها الناس ، إياكم وتعلم الأنساب والطعن فيها . والذى نفس عمر بيده لو قلت لا يخرج من هذا الباب إلا صَمَد ما خرج إلا أقلكم .

ومع ذلك فقد كان عمر يستعين بهؤلاء النسابين كلما احتاج إليهم في أمر ، فحيبا أراد أن يكتب الناس في الديوان للعطاء دعا ، عقيل بن أبي طالب وغرمة ابن نوفل وجبير بن مطعم ، وكانوا من نسابي قريش ، فقال : اكتبوا الناس على منازلم ، فكتبوا ، فبدأوا ببي هاشم ، (١) .

ولما أَتَى عمر بسيف النعمان بن المنفر ، دعا جبير بن مطعم فسلمه إياه ، ثم قال (٢٠) : يا جبير ، ممن كان النعمان ؟ قال : من أشلاء قَمَنَص بن معد".

وجبير هذا معروف بعلمه بالنسب حتى قيل عنه إنه أنسب العرب ، وقد أخذ النسب عن أبى بكر الصديق ، وعن جبير أخذ سعيد بن المسيب (٣) .

بل لقد كان عمر نفسه عالماً بالنسب، وقد أخذ علمه هذا عن أبيه الحطاب، وكان كثيراً ما يقول (٤٠): سمعت ذلك من الحطاب.

وأما عقيل بن أبى طالب الذى ذكرناه فى خبر عمر حيما دعا النسابين ليكتبوا الناس على منازلم ، فهو أخو على "، وعقيل أسن من على بعشرين سنة ، ومات فى زمن معاوية فى نحو سنة خسين للهجرة . وكان عقيل من أنسب قريش وأعلمهم بأيامهم ، وكانت له طنفسة تطرح فى مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، يصلى عليها ، ويجتمع إليه فى علم النسب وأيام العرب (٥٠) . وكان عقيل أكثر النسابين ذكراً لمثالب الناس وتعداد مساويهم فعاد وه لذلك ، وقالوا فيه وحمّاة ه (١٠) .

<sup>(</sup>۱) ابن سعد ۱/۳ : ۲۱۲.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ١ : ٣٠٣.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ١ : ٣٠٣ ، والفائق ١ : ٦٠٨ – ٢٠٩ .

<sup>(</sup> ٤ ) البيان والتبيين ١ : ٣٠٤ .

<sup>(</sup>ه) نكت الهميان: ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٦) البيان والتبيين ٢: ٤٢٤ ، ونكت الهميان : ٢٠٠.

وأما غرمة بن نوفل فقد أسلم عام الفتح ، وتوفى بالمدينة سنة أربع وخسين للهجرة ، وقد بلغ ماثة وخس عشرة سنة . وكان له سن وعلم بأيام قريش ، وكان أحد علمائهم ، ويؤخذ عنه علم النسب (١) .

ومن هؤلاء النسابين المعمَّرين: أبوجهم بن حذيفة بن غانم بن عامر وكان من مشيخة قريش عالماً بالنسب ، وصب النبي صلى الله عليه وسلم ، وكان من معمرى قريش ، بنى في الكعبة مرتين : مرة في الجاهلية ومرة في الإسلام ، حين بناها قريش وحين بناها ابن الزبير ، (٢) .

ومن هؤلاء النسابين العلماء فى الجاهلية : الخطاب بن نفيل وأبوه نفيل بن عبد المعلب عبد المعلب وحرب بن أمية ، فنفر عبد المطلب وحرب بن أمية ، فنفر عبد المطلب والله عبد المعلب عبد

ومنهم أيضاً الأقرع بن حابس ، وكانوا يحكِّمونه فيا يشجر من أمورهم، وكان عالم العرب في زمانه (١) .

وقد مر بنا ذكر علم أبى بكر بالنسب ، وحث رسول الله صلى الله عليه وسلم حسان بن ثابت أن يرجع إلى أبى بكر لمعرفة نسب قريش قبل أن يهجوهم . وقد كان بيت أبى بكر فى الجاهلية مجلساً عامًا يقصده الناس لطلب العلم والقررى .

فنحن نرى إذن – مما قدمنا من الأمثلة والشواهد – أن رواية الجاهلية : أشعارِها وأخبارِها ، لم تنقطع منذ الجاهلية ، بل لقد اتصلت فى زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته وخلفائه الراشدين ، واستمرت طوال القرن الأول حتى

<sup>(</sup>١) نسب قريش : ٢٦٢ ، ونكت الهميان : ٢٨٧ .

<sup>(</sup>٢) نسب قريش : ٣٦٩ .

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ١ : ٣٠٤ .

<sup>( )</sup> النقائض ١٤١٠ .

تسلمها العلماء الرواة من رجال القرن الثانى . ولم تكن ثمة فجوة تغصل هؤلاء الرواة العلماء عن العصر الجاهلى ، وإنما تلقفوه عمن تقدمهم ، وورثوه عمن سبقهم ، رواية متصلة ، وسلسلة تحكمة ، يأخذها الحلف عن السلف، ويرويها الجيل بعد الجيل، حريصين عليها معنيين بها . ولم يشغلهم عن إنشاد الشعر وروايته ، وذكر أخبار العرب وأيامهم ومفاخرهم ومثالبهم ، فى مجالسهم ومحافلهم، شاغل من حرب أو فتنة ، حتى لقد رأينا المسلمين الأولين ، والمشركين من كفار قريش ، لا ينقطعون عن إنشاد الشعر الجاهلي واستنشاده وروايته والتمثل به وتعلمه وحفظه . فأين هذا كله من قول ابن سلام وغيره إن العرب تشاغلت عن الشعر وروايته الإسلام و وتشاغلوا بالجهاد وغزو فارس والروم ، ولهت عن الشعر وروايته . فلما كثر الإسلام وجاءت الفتوح، واطمأنت العرب بالأمصار ، واجعوا رواية الشعر » .

ولا نحب أن نتأول كلام ابن سلام ، فألفاظه صريحة واضحة ، ولكننا فحسب أنه يقصد إلى أن الرواية العلمية المنظمة ، والضبط والتدقيق والتحرى ، وتدوين ذلك كله – لم يستطع العرب أن يتلمسوا إليه السبيل إلا بعد أن استقروا في الأمصار . فإن كان ذلك هو قصده ، فلا ريب أننا لا نستطيع له دفعاً . وأما إذا كان يقصد ، كما يفهم من صريح ألفاظه ، مجرد رواية الشعر وإنشاده وحمله ونقله شفهيًا ، فما قدمنا من أمثلة لا يتيح لنا أن نقبل دعواه . وسنز بد الأمر بسطاً حين نتحدث في الفصل المقبل عن طبقات الرواة .

# لفصل لثاني طبقات الرواة .

١

### الشعراء الرواة :

أولى هذه الطبقات وأولاً ها بالتقديم طبقة الشعراء الرواة ، وهم — فيا يبدو لنا — طائفتان : شعراء يروون ، فيا يروون ، شعر شاعر بعينه ، فيحفظون هذا الشعر ، ويتتلمذون للشاعر ، ويحتذون فيا ينظمون شعره ، واعين مقلدين فى بدء أمرهم ، ثم يصبح التقليد طبيعة وفطرة يصدرون عبا صدوراً فنيناً . وبذلك تكتمل لدينا سلسلة من الشعراء الرواة يكون لهم من الحصائص الفنية التى تجمع بيبهم ما يتيح لنا أن نسميهم و مدرسة شعرية ، كما سماها الاستاذ الدكتور طه حسين (١١) . وطائفة ثانية من هؤلاء الشعراء الرواة يروون شعراً لمن سبقهم ولبعض من عاصرهم من الشعراء ، لا يخصون شاعراً بعينه يتتلمذون له ، وإنما يتردون مناهل شي يستقون منها ما شاء لم الفن الشعرى أن يستقوا ، ثم يصدرون وقد اكتملت لهم شخصيتهم الفنية المستقلة .

وقد قسم النقاد الأقدمون الشعراء طبقات أربعة، وجعلوا الطبقة الأولى المقدمة على سائر الطبقات: الشعراء الفحول، وقد عرَّفوا الفحول بأنهم الشعراء الرواة (٢٠). وسنعرض أمثلة قليلة اكل من الطائفتين فيها غناء عن الإكثار.

فأما الطائفة الأولى ، وهم الذين يتسلسلون فى نسق، ويكونون مدرسة شعرية، فن أشهرها المدرسة الى تبدأ بأوس بن حَـجَر وتنتهى بكُـثَـيّـر. فقد كان زهير بن

<sup>(</sup>١) في الأدب الجاهل (ط. رابعة) ص: ٢٩٧.

<sup>(</sup> ٢ ) البيان والتبيين ٢ : ٩ ، وانظر العمدة ١ : ٧٣ .

أي سلمى راوية أوس وتلميذه (١) ؛ ثم صار زهير أستاذاً لابنه كعب وللحطيئة (٢) ، حتى لقد قال الحطيئة لكعب بن زهير (٣) : وقد علمتم روايتي لكم أهل البيت وانقطاعي إليكم ، فلو قلت شعراً تذكر فيه نفسك ثم تذكرني بعدك » . ثم جاء هُد بة بن خَشر م الشاعر وتتلمذ للحطيئة وصار راويته (٤) . ثم تتلمذ جيل بن معمر العذري لهد به وروى شعره ، ثم كان آخر من اجتمع له الشعر والرواية كُشَيِّراً تلميذ جيل وراويته (٠) .

ولسنا فى سبيل دراسة الحصائص الفنية لهذه المدرسة الشعرية (١) ، فحسبنا هذا العرض التقريرى الذى أورده النقاد الأقلمون ، وأقرّ به بعض هؤلاء الشعراء أنفسهم . ومع ذلك فإننا سنعرض لحصيصة واحدة تجلو لنا حقيقة الصلة بين تلامذة هذه المدرسة ؛ تلك هى: التأنى فى نظم الشعر وإعادة النظر فيه وتنقيحه ، حتى لقد قال الأصمعى (٧) : زهير والحطيئة وأشباههما من الشعراء حبيد الشعر ، لأنهم نقحوه ، ولم يذهبوا فيه مذهب المطبوعين . وكان الحطيئة يقول : عير الشعر الحولى المحكمك . وكان زهير يسمى كبرى قصائده الحوليات . وذكر كعب بن زهير في شعر له هذه « العملية الفنية » في نظم الشعر (٨) ،

<sup>(</sup>۱) ابن سلام ، طبقات فحول الشعراء : ۸۱ ، وابن قتيبة ، الشعر والشعراء ۱ : ۸٦ . ومع ذلك فإنه يروى أنه كان لزهير أستاذ آخر هو خاله بشامة بن الغدير وأن زهيراً قد ورث شعر خاله بشامة ورواه عنه ، انظر الأغانى ۱۰ : ۳۱۲ ، والآمدى ، المؤتلف والمختلف رقم ۳۹۵ .

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة ، الشعر والشعراء ١ . ٩٣ .

 <sup>(</sup>٣) ابن سلام ، طبقات فحول الشعراء : ٨٧ وابن قتيبة ، الشعر والشعراء : ١٠٦ .
 وانظر أيضاً الأغاف ٢ : ١٦٥ .

<sup>(</sup>٤) الأغاني ٨ : ٩١ ، ولسان العرب ( رتب ) .

<sup>(</sup>ه) الأغان ٨ : ٩١ .

<sup>(</sup>٦) لقد فصل القول فيها الدكتور طه حسين في كتابه (في الأدب الجاهل) انظر ص: ٢٩٨ وما بعدها

<sup>(</sup>٧) الشمر والشمراء ١ : ٢٣.

<sup>(</sup> ٨ ) انظر ديوانه ص : ٦٤ .

فأشار إلى أنه ينتى ألفاظه وقوافيه انتقاء ، ويتنخلها تنخلاً ، ويثقَّف شعره حتى تلين متونه ويستوى بين يديه على ما يحبّ . ومن هنا جاز أن تسمَّى هذه المدرسة الشعرية مدرسة الصنعة (١).

ولم تكن الرابطة الفنية وحدها هي التي تجمع بين بعض هؤلاء الشعراء ، فقد ذكر لنا الرواة أن أوْساً كان زوج أم زهير (٢) ، وكعب هو ابن زهير . وصلة الرحم هذه التي تربط بين أفراد المدرسة الفنية الواحدة ، تنقلنا إلى مدرسة أخرى : فقد كان المسيئب بن علس خال الأعشى بن ميمون ، وكان الأعشى راويته وكان يطر د شعره ويأخذ منه (٣) .

وكذلك كان أبو ذُورَيب الهذكي راوية الساعدة بن جؤيَّة الهذكي (١٠) .

ولو تتبعنا هذه الصلة بين شعراء الجاهلية لوجدنا الكثيرين منهم ذوى رحم . ومن أشهر الأمثلة على ذلك – غير من ذكرنا – هؤلاء الثلاثة : المرقش الأكبر ، والمرقش الأصغر ، وطرفة بن العبد . فقد كان المرقش الأكبر عم الأصغر ، وكذلك كان مهلهل خال امرئ القيس . فلعل الأمر في هؤلاء الشعراء قد جرى على ما جرى عليه الشعراء السابقون من أصحاب المدوسة الفنية الواحدة ، ولعل المرقش الأصغر كان راوية عمه المرقش الأكبر ، وطرفة راوية عمه المرقش الأصغر ، ولعل امرأ القيس كان كذلك راوية خاله مهلهل (١٠).

والأمر بعد هذا يحتاج إلى دراسة فنية ، ليس هذا مجالها ، لشعر هؤلاء الشعراء حتى تنجلي لنا الأصول الشعرية التي قامت عليها كل مدرسة ومدى تأثر

<sup>(</sup>١) الدكتور شوق ضيف ، الفن ومذاهبه فى الشعر العربي (ط. ثانية) ص ١٣ – ١٥ .

<sup>(</sup> ۲ ) ابن سلام : ۸۱ .

<sup>(</sup>٣) الموشح : ٥١ ، والشعر والشعراء ١ : ١٢٧ .

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبة ، الشمر والشمراء : ٦٣٥ .

<sup>(</sup>٥) ابن سلام : ٣٤ ، ومعجم المرزبانى : ٢٠١ ، والأغانى ٦ : ١٣٦ .

رُ ٦ ) ذكر ابن رشيق في العمدة ١ : ٦٦ ( مطبعة السعادة سنة ١٩٠٧ ) أن امرأ القيس كان راوية أبي دواد الإيادي ، قال : « وكان امرؤ القيس يتوكأ عليه ويروي شعره » .

## التلاميذ الرواة من هؤلاء الشعراء بأساتذة مدرسهم وشيوخها .

والطائفة الثانية هم الشعراء الذين لم يختصوا برواية شعر شاعر بذاته يتتلملون له ، وإنما يروون لشعراء كثيرين يتتلمذون لهم جميعاً ، حتى يستقيم عودهم ، ويشقنوا طريقهم الشعرى الذى يتفردون به ويتميزون . ولهذه الطائفة من الشعراء قيمة كبيرة فى بحثنا هذا ، إذ أنهم جميعاً ، فى أمثلتنا التى سنوردها ... من شعراء القرن الأول الهجرى ، وهم جميعاً قد رووا الشعر الجاهلي وحفظوه وتمثلوا به ، بل ققد نقدوه وحكموا عليه وفاضلوا بين الشعراء الجاهليين . وقد اعتمد الرواة من طماء القرنالثاني أحكام هؤلاء الشعراء الرواة وروايتهم للشعر الجاهلي وأخذوا عنهم وبلك يكون أولئك الشعراء الرواة الذين عاشوا فى القرن الأول الهجرى حلقة من وبلك يكون أولئك الشعراء الرواة الذين عاشوا فى القرن الأول الهجرى حلقة من السلسلة التى أشرنا إليها فى الفصل الأول حين تحدثنا عن اتصال الرواية الأدبية من الشاعر الجاهلي إلى علماء القرن الثاني .

فن الشعراء الرواة فى القرن الأول: الطّرمتّاح. قال محمد بن سهل راوية الكيت (١): أنشد ت الكيميت قول الطرماح:

إذا قُبِضَتْ نَفْسُ الطَّرِمَّاحِ أَخْلَقَتْ عُرَى المَجدِ واسْتَرْخَى عِنَان القَصائِدِ فَاللهِ الكَميت : إي والله وعنان الخطابة والروابة .

والكميت بن زيد هذا كان كذلك راوية عالماً بلغات العرب خبيراً بأيامها ومثالبها . ويقال : ما جمع أحد من علم العرب ومناقبها ومعرفة أنسابها ما جمع الكميت ، فن صحّح الكميت نسبه صحّ ، ومن طعن فيه وهن .

وكذلك كان رؤبة بن العجاج ، فقد أخذ عنه كثير من العلماء الرواة اللغة ، وكانوا كذلك يأخذون عنه رواية الشعر الجاهلي ونقد والحكم عليه .

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١: ٦٤ ، والشعر والشعراء : ٥٦٧ .

أخذ عنه يونس بن حبيب شرح قول امرى القيس و صفير الوطاب و (۱). وكان يونس يأخذ عنه كذلك الغريب ، فقال له رُوْبة يوماً : حتى متى تسألنى عن هذه الأباطيل وأزوقها لك! أما ترى الشيب قد بلتّع فى رأسك ولحيتك ؟ وروى عنه أبو عمرو بن العلاء أبياتاً لامرى القيس فاضل بينها ونقدها (۲).

وكان ذُو الرمة راوية الراعى (٣) ، يروى شعره و يجعله إماماً (١٠) ، وكان كذلك يؤخذ عنه بعض الشعر الجاهلي ، فقد أخذ عنه يونس بن حبيب قصيلة عبيد بن الأبرص الحاثية التي يصف فيها المطر ، وجعلها يونس ، من أجل ذلك، لعبيد ، وإن كان المفضل صرفها إلى أوس بن حجر (٥) .

ويما يدل على معرفة ذى الرّمة بالشعر الجاهلي معرفة دقيقة ، وطول نظره فيه ، ما رُوى من أن حماداً الراوية قدم على بلال بن أبى بئر د و البصرة ، وعند بلال ذو الرمة ، فأنشده حماد شعراً مدحه به ، فقال بلال لذى الرمة (٢) : كيف ترى هذا الشعر ؟ قال : جيداً ، وليس له . قال : فن يقوله ؟ قال : لا أدرى إلا أنه لم يقله . فلما قضى بلال حواتج حماد وأجازه . . . قال : أنت قلت ذلك الشعر ؟ قال : لا . قال : فن يقوله ؟ قال : بعض شعراء الجاهلية ، وهو شعر قديم وما يرويه غيرى . قال : فن أين علم والرمة أنه ليس من قولك ؟ قال : عرف كلام أهل الجاهلية من كلام أهل الإسلام .

<sup>(</sup>۱) ابن سلام : ٤٥ ، وبيت امرى. القيس هو :

وأفلتهن علباء جريضاً ولو أدركنه صفر الوطاب

<sup>(</sup>٢) الموشع : ٢٧.

<sup>(</sup>٣) ابن سلام : ٤٦٧ .

<sup>(</sup>٤) الموشع : ١٧٠ .

<sup>(</sup> ٥ ) ابن سلام : ٧٦ – ٧٧ .

<sup>(</sup>٦) الأغاني ٦ : ٨٨.

فإذا ما انتقلنا بعد ذلك إلى الحديث عن جرير والفرزدق ، وجدنا فى الحديث عهما ما يكشف عن مدى معرفة هؤلاء الشعراء بأخبار الجاهلية وأيامها ورواية شعرها . وعرفنا شيئاً آخر ذا قيمة خاصة ، وهو أن علماء القرن الثانى قد أخذوا بعض علمهم عن الجاهلية وشعرها عن هؤلاء الشعراء ، وخاصة جريراً والفرزدق .

فأما جرير فقد كان جد أه الخيط في ، واسمه حذيفة بن بدر ، من القدماء العلماء بالنسب وأخبار العرب (١) ، وكان كذلك شاعراً وقد أدركه جرير وأخذ عنه (٢) . وروى أبو عبيدة عن ميسحل بن زيداء — وهي بنت جرير — عن أبيها جرير ، أخباراً عن أيام الجاهلية منها خبر عن يوم ذى قار (٣) ، وكذلك روى عنه نقداً مفصلاً لشعر بعض شعراء الجاهلية (١) . وكان خلفاء بني أمية يسألونه عن الشعراء : الجاهليين منهم والإسلاميين ، فيخبرهم بشعرهم وبنقده وأحكامه على هؤلاء الشعراء (٥) . فن أمثلة ما كان يقوله : إن طرقة — وقد كني عنه بابن العشرين — أشعر الناس ، وإن زُهيراً والنابغة كانا ينيران الشعر ويسديانه ، وإن امرأ القيس اتخذ من الشعر نعلن يطؤهما كيف شاء . . .

وقد كان طلب جرير والفرزدق الأخبار الجاهلية وأنساب العرب مما ينضطران الله ، ليضمنناه شعرهما حين يهجوان وحين يمدحان ، ولذلك قال أبو عبيدة عنهما (١٦) و هما بئس الشيخان ، ما خلق الله أشأم منهما على قومهما ، إنهما أخرجا مثالب بنى تميم وعيوبهم ، وكانا أعلم الناس بعيوب الناس » .

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١ : ٣٦٦.

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشعراء : ٣١٩ – ٣٢١ .

<sup>(</sup>٣) النقائض : ٦٤٧.

<sup>(</sup>٤) النقائض : ١٠٤٧ – ١٠٤٨ ، وانظر الأغانى ٨ : ١٩٩ – ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>ه) أمالي القالي ٢ : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٦) النقائض : ١٠٤٩ .

أما الفرزدق فقد تعلم الشعر وروايته وكلام العرب صغيراً ، وهذا أبوه خالب ابن صعصعة حيبا وفد على على "بن أبى طالب فى خلافته ومعه ابنه الفرزدق قال لعلى" (١) : قد رويته الشعر يا أمير المؤمنين وكلام العرب ، ويوشك أن يكون شاعراً مجيداً . وقد كان بعد ذلك يطلب الأنساب والأخبار والمثالب ليضمتها شعره حتى إنه حين قدم عمر بن لجأ التيمى البصرة خرج إليه الفرزدق ومعه راويته ابن مسويه ، و دان يحتب شعره ، فقال الفرزدق لابن لجأ(١): يا أبا حفص ، إن أبن عمى شبّة بن عقال كتب إلى أن بنى جعفر هجوه وهو مفحم ، وقداستغاث بى ، ولست أعرف مثالبهم ولاما يهجمون به . قال عمر: لكنى قد طانبهم فى الحال ، وسايرتهم فى النجع ، وحضرت معهم وبدوت . فقال الفرزدق : هاتوا لى صحيفة أكتب فيها ما أريد من ذلك . قال : فأتوه بصحيفة فكتب فيها المثالب التى هجاهم بها فى القصيدة التى يقول فيها :

ونبُّثْتُ ذَا الأَهْدامِ يَعْوِى ودَونَهُ من الشَّأْمِ زَرَّاعَاتُها وقُصُورُها (٢)

ويبدو أن الفرزدق كان كثير الرواية لشعر امرى القيس حافظاً لأخباره ، ويعلل العلماء كثره روايته لشعر امرى القيس وأخباره بأن امراً القيس صحب عمه شرحبيل بن الحارث قبل يوم الكلاب ، وكان شرحبيل مسترضعاً فى بىي دارم وهط الفرزدق ، فلحق امرؤ القيس بعمه ، فلذلك حفظ الفرزدق أخباره (1) . وبعض أخبار الفرزدق عن امرى القيس متصلة إلى الحاهلية نفسها ، وربما إلى عصر امرى القيس نفسه ، فالفرزدق يذكر أن جده قد حد ثه بها ، وجد مشيخ كبير وهو يومئذ غلام حافظ لما يسمع (٥) .

<sup>(</sup>۱) البغدّادي ، الخزانة ۱: ۲۰۹.

<sup>(</sup>٢) النقائض : ٩٠٨ – ٩٠٨.

<sup>(</sup>٣) ذر الأهدام : اسمه نفيع ، وهو أحد بنى جعفر بن كلاب . وزراعاتها : الأرض التي تزرع منها .

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبة ، الشعر والشعراء ١ : ٧٠ – ٧١ ، وجمهرة أشعار العرب : ٨٥ .

<sup>(</sup> ه ) المصدران السابقان .

والفرزدق أحكام نقدية على الشعراء الجاهليين والخضرمين أخذ بعضها الرواة العلماء وتناقلوها ، فن ذلك حكم الفرزدق على نابغة بنى جعدة فى قوله (١): كان صاحب خُلْقان عنده مُطرفٌ بألف وخارٌ بواف .

وقد قال الحاحظ (٢): إن الفرزدق راوية الناس وشاعرهم وصاحب أخبارهم. وقال يونس بن حبيب: لولا شعر الفرزدق لذهب نصف أخبار الناس. فهل أبلغ من هذا في الدلالة على مبلغ علم الفرزدق بأيام العرب وأخبارهم وشعرهم؟ بل حسبنا أن نذكر الأبيات التالية التي قالها من قصيدته اللامية ، فإن ما فيها من تعداد لشعراء الحاهلية ، ولمح من أخبارهم ، ونقدات سريعة لشعرهم ، دال أبلغ الدلالة على معرفته بهؤلاء الشعراء و بشعرهم معرفة واضحة المعالم . قال الفرزدق (٣):

وأبو يزيد وذُو القُرُ وح وجَرْوَلُ (1) حُلَلُ المُلوك ، كلامُه لا يُسْحَلُ ومُهَلَّهِلُ المُلوك ، كلامُه لا يُسْحَلُ ومُهَلَّهِلُ الشعراء ذاك الأوّلُ (2) وأخو قُضَاعة قَوْلُه يُتَمَثَّلُ وأبو دُوادٍ قَوْلُه يُتَنَحَّلُ وأبو دُوادٍ قَوْلُه يُتَنَحَّلُ وابن الفُرَيْعَةِ حِبن جَدَّ المِقْوَلُ لي عن قصائده الكِتابُ المُجْمَلُ ليى من قصائده الكِتابُ المُجْمَلُ كالسَّمُ خَالَطَ جانبَيْهِ الحَنْظَلُ كالسَّمُ خَالَطَ جانبَيْهِ الحَنْظَلُ كالسَّمُ خَالَطَ جانبَيْهِ الحَنْظَلُ

وهَبَ القَصائلَة لِي النَّوابِعُ إِذْ مَضَوْا والفَحْلُ عَلْقَمَةُ الذي كانت له وأخو بنى قَبْسٍ وَهُنَّ قَتَلْنَهُ والأَّعْشَيَان كلاهما ومُرَقَّشُ وأَخُو بنى أَسَد عَبِيدٌ إِذْ مَضَى وابنه أَسَد عَبِيدٌ إِذْ مَضَى وابنه وابنه وابنه وابنه وابنه وابنه والجَعْفَرِيُ وكان بشرٌ قَبْلَهُ والعَد وَرِثْتُ لآل أوس مَنْطِقًا

<sup>(</sup>١) الأغانى ٥ : ٢٨ والموشح : ٦٤ .

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ١ : ٣٢٢ .

<sup>(</sup>٣) النقائض : ٢٠٠ – ٢٠١ وديوانه ص : ٧٢٠ – ٧٢١ .

<sup>(</sup> ٤ ) النوابغ: النابغة الذبياني والجمعدى والشيباني . وأبو يزيد: المحبل السمدى . وذو القروح: الموق القيس . وجرول : الحطيئة .

<sup>(</sup> ٥ ) أخو بني قيس : طرفة .

والحارثي أخو الحماس ورثته صدعاً كماصدع الصفاة المعول ومما يدخل في هذا الباب قصيدة سراقة البارق ، وهو معاصر لجرير والفرزدق ، ووجه الشبه بين القصيدتين في تعداد أسماء الشعراء ، وذكر طرف من أخبارهم ونقد شعرهم – واضح بيس. وقصيدة سراقة التالية تدل على أن غير جرير والفرزدق من شعراء القرن الأول قد شركوهما في العلم بشعراء الجاهلية ورواية شعرهم مما لا يبلغه إلا الرواة العلماء النقاد الدارسون لمؤلاء الشعراء وشعرهم قال سراقة (١) :

أَعْبَتْ مَصَادِرُهَا قَرِينَ مُهَلْهِلِ أَيَّامَ يَهْذِى بِالدَّخُولِ فَحَوْمَلِ أَيَّامَ يَهْذِى بِالدَّخُولِ فَحَوْمَلِ أَقْلَتْ نُجُومُهُمُ وَلَمَّا يَأْفِل (لاَ يَنْصِبَنَّكَ) رابِضٌ لم يُذْلَلِ بَرْدَى يُصَفَّقُ بِالرَّحِيقِ السَّلْسَلِ وإخَالُ أَنَّ قرينَهُ لم يَخْذُل عَنْ كما قَصُرَتْ ذِراعًا جَرْوَل فَعَنَّ كما قَصُرَتْ ذِراعًا جَرْوَل أَذْ حَلَّ من وَادِى القريضِ بمَخْفِل مَنْ وَادِى القَريضِ بمَخْفِل مَنْ وَادِى النَّرَ فَلَ الزَّبُورِ مُفَصَّل رَبْبُ المَّنُونِ وَطَائِرٌ بِالأَخْيَلِ حِكْمٌ كَوْخَى فِي الزَّبُورِ مُفَصَّل حِكْمٌ كُوخَى فِي الزَّبُورِ مُفَصَّل

ولقد أصبت من القريض طريقة بعد أمري القيس المنوو باسيه وأبو دُواد كان شاعر أمة وأبو دُواد كان شاعر أمة وأبو دُويب قد أذَل صِعابة وأرادها حسّان يوم تعرضت ثم ابنه من بغده فتمنعت وابو أبي شلمي يُقصر سَغيهم وأبو بصير ثم لم يُبصر بها واذكر لبيدا في الفُحول وحانما ومُعقرا فاذكر وإن الوي به ومُعقرا فاذكر وإن الوي به وأمية البخر الذي في يشغره وأمية البخر الذي في يشغره

<sup>(</sup>١) ديوانه - تحقيق حسين نصار - ط . لحنة التأليف والترجمة والنشر سنة ١٩٤٧، ص ٢٤-١٧

<sup>(</sup>٢) قرين الشاعر: شيطانه .

مِمَّنْ قَضَيْتُ له قضاء الفَيْصَلِ وابنُ الطرامَةِ شاعرٌ لم يُجْهَلِ لو شئتُ إذْ حَدَّنْتُكُمْ لم آتَل مَنْ سمِعْتَ به ولا مستعجل (١)

وَالْبَلْمُرِيُّ على تَقَادُم ِ عَهْدِهِ وَالْبَلْمُرِيُّ على تَقَادُم ِ عَهْدِهِ وَالْبَهِمْ وَالْفِهِمْ لَا وَالذَى حَجَّتْ قُرَيْشٌ بَيْتَهُ مَا نَالَ بَحْرَى مِنْهُمُ مَن شاعرِ ما نالَ بَحْرَى مِنْهُمُ مَن شاعرِ

۲

#### رواة القبيلة :

وقد سبق لنا قول مفصل عن قيمة الشعر الجاهلي وخطره للقبيلة (٢) ؛ إذ هو ديوان أمجادها وأحسابها ، وسجل مآثرها ومفاخرها ، ومستودع آدابها وأنسابها وأخبارها . وأشرنا إلى عناية القبيلة بمدح الشعراء ، وحرصها على إكرامهم واسمالتهم وذكرنا كيف كانت القبيلة تحتني إذا نبغ فيها شاعر : فتصنع الأطعمة ، وتجتمع النساء يلعبن بالمزاهر ، كما يصنعن في الأعراس ، وتأتى القبائل فتهنئها (٣) . ودللنا على مبلغ عناية القبيلة بالشعر بأن بني تغلب كانوا يعظمون قصيدة عمرو بن كلثوم المعلقة ، وكان يرويها صغارهم وكبارهم حتى همجنوا بغلك ، فقال بعض شعراء بكر بن وائل (١٠):

الْهَى بنى تَغْلِب عن كُلِّ مَكُرُمَة قَصِيدَةٌ قَالَهَا عَمُرو بن كُلْثُومِ يَرُوُونَهَا أَبَدًا مُّذْ كَانَ أَوَّلُهُمْ يَا لَلرَّجَالِ لِشِغْرِ غَيْرِ مَسْقُومِ يَرْوُونَهَا أَبَدًا مُّذْ كَانَ أَوَّلُهُمْ يَا لَلرَّجَالِ لِشِغْرِ غَيْرِ مَسْقُومٍ

<sup>(</sup> ١ ) مستعجل : كذا في ديوانه المطبوع ، ولا أعلم لها وجهاً ، وقد وقف عندها محتمق الديوان .

<sup>(</sup>٢) أنظر الباب الثاني ، الفصل الأول ، فقرة (١) .

<sup>(</sup>٣) ابن رشيق ، العمدة ١ : ٩٩ .

<sup>(</sup>٤) الأغاني (دار الكتب) ١١ : ٤٥ .

ولذلك كانت القبيلة مصدراً من مصادر شعر شعراتها ، ومصدراً من مصادر الشعر الذي يمدحها به شعراء القبائل الأخرى .ومن أجل ذلك أخذ العلماء الرواة في القرن الثاني بعض شعر الجاهلية من هذه القبائل ، ومما يرويه رواة منها من شعر شعراتها . وسنسرد بعض الأمثلة على رواية أفراد من القبيلة لشعر شعراتها ، مبتدئين بعصر الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم ، ومنهين بآخر القرن الثاني .

فهذا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، حينها أراد أن يسمع بعض شعر أمية بن أى الصلت الثقنى ، استنشد رجلاً من ثقيف ، قبيلة الشاعر ، هو الشريد بن سُويد الثقنى ، فأنشده مائة بيت (١).

وحيها أراد عبد الملك بن مروان أن يسأل عن ذى الإصبع العدواني وأخباوه ونسبه ، وحيها أراد أن يسمع من ينشده قصيدته و عذير الحي من عدوان . . . سأل في كل ذلك رجلاً من جديلة \_ وعدوان قبيلة ذى الإصبع بطن من جديلة فلما أجاب الرجل عن كل ذلك قال له عبد الملك (٢): و ادن من ، فإنى أراك بقومك عالماً . .

وكذلك روى خراش بن إسهاعيل عن رجل من بنى تغلب ثم من بنى عتاب خيراً عن بنت مهلهل وابنها عمر و بن كلثوم ، وعمر و بن كلثوم من تغلب (٣) .

ويروى ابن الكلبي بعض أخبار حاتم عن أفراد قبيلته طبي فيقول (٤): «حدثني الطائيون . . . »

وحيبًا دخل ثمامة بن الوليد على المنصور ، قال له المنصور (٥) : يا ثمامة ، أتحفظ حديث ابن عمك عروة الصعاليك بن الورد العبسى ؟ فقال: أي حديثه

<sup>(</sup>١) ابن سعد ه : ٣٧٦ ، وانظر المزهر ٢ : ٣٠٩ ، والخزافة ١ : ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٢) الأغان ٣: ١٩ - ٩٢.

<sup>(</sup>٣) الأغاني (دار الكتب) ١١: ٢٥.

<sup>(</sup> ٤ ) ديوان حاتم ( ط . لندن ) ص : ٣٠ .

<sup>(</sup> ه ) الأغان ٣ : ٨٣ - ٨٥ .

يا أمير المؤمنين ؟ فقد كان كثير الحديث حسنه . فلما ذكر له المنصور الحديث قال ثمامة : إن له عندنا أحاديث كثيرة ما سمعنا له بحديث هو أظرف من هذا .

وإذا رجعنا إلى كتاب واحد من كتب الأدب العامة هو كتاب و المعمَّرين من العرب » لأبي حاتم السجستاني ، وجدنا كثيراً من أخباره مروية عن أشياخ من قبيلة المعمَّر الذي يترجم له ، فزهير بنجنناب من كلب ولذلك قال(١): وحدثنا أبو حاتم قال ــ وقال العمرى ــ أخبرني محمد بن زياد الكلبي عن أشياخه من كلب قالوا: . . ، ، وقال أيضاً (٢) : حدثنا أبو حاتم قال : وزهم هشام بن محمد عن أبيه محمد بن السائب قال : سمعت أشياخنا الكلبيين يقولون . . » ، وشُرَيح بن هانئ من بني الحارث بن كعب ، ولذلك أورد بعض أخباره عن (٣) « ابن الكلى عن أبي مخنف قال : أخبرنا أشياخنا من بني الحارث قالوا . . . . . وشرية بن عبد جُنعُفييٌ ، فأورد بعض أخباره عن (١٤) و ابن الكلبي قال: سمعت أبا بكر بن قيس الجعبي يذكر عن أشياحه ». ويورد بعض أخبار ثغلبة بن كعب الأوسى عن (٥) ﴿ ابنَ الكُلِّي عَنْ عَبْدَ الْحَمْيَدُ ابن أبى عبس الأنصاري عن أشياخ قومه » . ويورد بعض أخبار طبي ً بن أدَّد عن (٦) « هشام أنه سمع أشياخاً من طبئ يذكرون ذلك . . » ويروى بعض أخبار هاجر بن عبد العزى عن أحد أفراد قبيلته خزاعة هو : طلحة بن عبيد الله ابن كريز الخزاعي (٧) . وكذلك يروى بعض أحبار جليلة بن كعب عن بعض

<sup>(</sup>١) كتاب المعمرين : ٢٥ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۲۸ .

<sup>(</sup>٣) ص ٣٨ رقم : ٣٦ .

<sup>(</sup>٤) مس : ٣٩ رقم ٣٧ .

<sup>(</sup> ٥ ) ص ۷۱ – ۷۲ رقم ۷۳ .

<sup>(</sup>٦) ص : ٧٢ رقم ٧٤ .

<sup>(</sup>٧) مس : ٧٣ رقم ٧٦ .

أفراد قبيلته بنى جُمعى هو: الوليد بن عبد الله الجُمعنى (١) . ويروى أخبار كعب ابن رداة النَّخعي عن بعض النخعيين (٢) . ويروى بعض أخبار حارثة بن عبيد الكلبي عن : شَمَلُة بن مُغيث وهو رجل من ولد حارثة (٣) . ويروى بعض أخبار العَنزَى عن (٤) : خيراش قال : حد ثنى به قوم من عَنزَة .

ومع ذلك فقد كان بعض أفراد القبائل يجهلون أخبار شعراتهم ؛ وليس فى الأمر ما يستغرب ، فليس كل القبيلة معنياً بللك ، وإنما العناية بهذا الضرب من العلم مما تغنى فيه معرفة طائفة دون أخرى ؛ غير أن ابن فارس يقول (٥) \_ ولعل فى قوله هذا استنكاراً واستهجاناً \_ : « سمعت أبى يقول : حججت فلقيت بمكة ناساً من هذا يل ، فجاريتهم فى ذكر شعرائهم ، فما عرفوا واحداً منهم ، ولكنى رأيت أمثل الجماعة رجلاً فصيحاً وأنشدنى . . . ، ثم يذكر أبياتاً .

فإذا كان أفراد القبيلة يعنون هذه العناية برواية شعر شعراتها ، فما بالك بأولاد الشاعر صَليبة ؟ لقدكان ابن الشاعريروى شعر أبيه حتى لقد قال الراعى (٢٠) من لم يرو من أولادى هذه القصيدة (قصيدته اللامية) وقصيدتى التي أولها :

وكثير من أبناء الشعراء الجاهليين عاشوا في الإسلام (٧) ، وبعضهم عُمَّر

<sup>(</sup>١) مس: ٧٧ رقم ٧٧ .

<sup>(</sup> ۲ ) ص : ۷۳ رقم ۷۸ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٧٤ – ٧٥ ، رقم ٨١ . ١

<sup>(</sup>٤) ص : ٧٦ رقم ٨٤ وانظر كذلك رقم ٨٥ و ٨٨ ٠

<sup>(</sup> ٥ ) مقدمة الصاحبي، ص: ب و ج

<sup>(</sup>٦) البغدادي ، الخزانة ٣ : ١٣١

<sup>(</sup>٧) من أمثلة ذلك : ابن عبيد بن الأبرس الأسدى ، وقد روى عن على بن أبي طالب (١١٢ ) ، والقاسم بن أمية ابن (ابن سعد ٦ : ١٦٤) ، والقاسم بن أمية ابن أبي الصلت الثقل (معجم المرزبانى : ٣٣٧) ، وحية بنت وهب بن أمية بن أبي الصلت تزوجها =

طويلاً ؛ وقد وفد بعضهم على خلفاء بنى أمية فاستنشدوهم شعر آبائهم ، وأخد العلماء الرواة بعض هذا الشعر عهم . فمن أمثلة ذلك :

أن معاوية بن أبي سفيان حج فرأى شيخاً يصلى في المسجد الحرام ، فسأل حنه فقالوا (١) : ستعية بن غر يض. فاستدعاه ، في حديث طويل ، ثم قال له: أنشدني شعر أبيك يرثى به نفسه (أي شعر السمومل) فقال : قال ألى :

يَا لَيْتَ شِعْرِى حِينَ أَنْدَبُ هالِكًا ماذا تُوَبَّنُنِي بِهِ أَنْوَاحِي أَيْقُلْنَ : لا تَبْعَدْ فَرُبَّ كَرِيهَةٍ فَرَّجْتَهَا بشَجَاعَةٍ وسَمَاح.

## وهي خسة أبيات :

وُيرِوَى أَن عدى بن حاتم الطائى عاش مائة وثمانين سنة (٢) ، وقد رووا عنه بعض أخبار أبيه حاتم (٣) .

ودخل إبراهيم بن متمم بن نويرة على عبد الملك بن مروان ، فرأى فيه عقلاً وفضلاً ، فقال له : أنشدنا بعض مراثى أبيك عــَّك . فأنشده (١٤) :

نِعْمَ الفَوارِسُ يَوْمَ نُشْبَةَ غادروا تحتَ التُّرَابِ قَتِيلَكَ ٱبْنَ الْأَزْوَرِ

## حيى انهي إلى قوله :

=عبد الله بن صفوان (نسب قريش: ٣٩٠) ، وعبد الرحن بن حسان بن ثابت وابنه سعيد بن عبد الرحن (معجم المرزبانى: ٣٦٦) ، وكعب بن زهير بن أبى سلمى وابنه عقبة بن كعب (الشمر والشعراء ١: ٩٢) ، ومكنف وحريث ابنا زيد الحيل بن مهلهل وقد شهدا قتال الردة (الشمر والشعراء ١: ٢٤٤) ، وإبراهيم وداود ابنا متم بن نويرة . ووفد إبراهيم على عبد الملك ابن مزوان (الشعر والشعراء ١: ٢٩٨) وابن المتلمس ، كان اسمه عبد المنان أدرك الإسلام (الأغانى: ساسى ٢١: ٢٢٠) .

<sup>(</sup>١) الأغاني ٣ : ١٣٠ - ١٣١ .

<sup>(</sup>٢) الممرين : ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) ديوان حاتم (ط. لندن) : ٣١ .

<sup>(</sup>٤) الموشع للمرزباني : ٢٤٠ .

# أَدْعَوْنَهُ بِاللَّهِ ثُمُّ قَتَلْتَهُ لَوْ هُوْ دَعَاكَ بِمِثْلِهَا لَمْ بِغْلِيرٍ

وأخذ الرواة العلماء شعر متميّم بن نويرة عن حفيده ابن داود بن متم ، قال ابن سلام (۱): أخبرنى أبو عبيدة أن ابن داود بن متم بن نويرة قدم البصرة فى بعض ما يقدم له البدوى فى الجلّب والميرة ، فنزل النّحيت ، فأتيته أنا وابن نوح العطاردى ، فسألناه عن شعر أبيه متم وقمنا له بحاجته وكفيناه ضيعته . فلما نفيد شعر أبيه جعل يزيد فى الأشعار ويضعها لنا ، وإذا كلام دون كلام متم ، وإذا هو يحتذى على كلامه ، فيذكر المواضع التى ذكرها متم ، والوقائع التى شهدها ، فلما توالى ذلك علمنا أنه يفتعله .

وذكر الأصمعي أن حماد بن ربيعة بن النمر بن تتولَّب قد روى (٢) :

أهِيمُ بِدَعْدٍ مَا حَبِيتُ فَإِنْ أَمُنْ الْمَنْ أَوْصُ بِدَعْدٍ مَنْ يَهِيمُ بِهَا بَعْدِي

ونسبه إلى جدَّه النمر بن تولُّب مع أن الناس يروون البيت لنُـُصَيب.

ودخل ابن أبي ميح جن الثقني على معاوية فقال له معاوية <sup>(٣)</sup> : أبوك الذي يقول :

إذا مِتُ فَادْفِنِي إِلَى جَنْبِ كَرْمَةٍ تُرَوِّى عِظامِي بَعدَ مَوْتِي عُرُوقُها ولا تَدْفِنَي عَرُوقُها ولا تَدْفِنَي بالفَلاةِ فَإِنَّنِي أَخافُ إذا ما مِتُ أَنْ لا أَدُوقُها

فقال ابن أبي محجن : لو شئت ذكرت أحسن من هذا من شعره . قال : وما ذاك ؟ قال : قوله :

شُرَتُهُ وسائل القومَ ما حَزْمَى وما خُلُقَى تِهِم إذا تَطِيشُ بدُ الرَّعْدِيدَةِ الفَرقِ

لا تَسْأَلَى النَّاسَ ما مالى وكَثْرَتُهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ من سَراتِهِم اللهُ من سَراتِهِم

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ١٠ .

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء ١ : ٢٦٩ ·

<sup>(</sup>٣) الشعر والشعراء ١ : ٣٨٨ .

قد أركبُ الهَوْلَ مَسْدُولًا عَسَاكِرُهُ وَأَكْتُمُ السَّرُّ فيه ضَرْبَةُ العُنْق

ووفد على عبد الملك وفد أهل الكوفة ، فلما دخلوا عليه وكلمهم رأى فيهم رجلاً آدَمَ طويلاً ، فكلمه فأعجبه بيانه ، فلما تولى تمثل عبد الملك بقول عمروابن شأس (١) :

وإنَّ عِرَارًا إِنْ يَكُنْ غَيْرَ واضح فإنَّى أُحِبُ الجَوْنَ ذَا المَنكِبِ العَمَمْ فالتفت الآدَمُ إلى عبد الملك فضحك ؛ فقال عبد الملك : على به . فلما جيء به قال : ما أضحكك ؟ قال : أنا يا أمير المؤمنين عرار ! فأقعده وقدمه وسامره.

وقد أخذ العلماء بعض شعرتميم بن أبنَى بنمُقبل عنابنته أمَّ شَرِ يك، بل إنهم رووا عنها تفسيرها لكلمات في شعره (٢)

وقد روی العلماء شعراً لعمرو بن العاص ، قال الواقدی (۲) : أخبرنی ابن أبى الزناد أنه سمع ذلك من ابن ابنه: عمرو بن شعیب بن عبد الله بن عمرو یذكره لحده .

ولا سبيل إلى الإطالة في إيراد الأمثلة فحسبنا ما قدمنا فإن فيه لغسَّناء .

٣

### رواة الشاعر :

وقد كان لبعض الشعراء، وخاصة الفحول مهم ، راو أو رواة ، يصحبونهم ويلازمونهم في حيلتهم وترحالهم، ويحفظون شعرهم ويروونه وينشدونه في المجالس والمحافل . وقد جرى أمر الشعراء ورواتهم في العصور الإسلامية على ما جرى عليه

<sup>(</sup>١) الشمر والشعراء ١ : ٣٨٨ ، وإنظر معجم المرز بانى : ٢١٢ – ٢١٣ .

<sup>(</sup>٢) البكرى ، معجم ما استعجم (أذرع) ١ أ : ١٣١ .

<sup>(</sup>٣) الأغاني ٩ : ٨٥ .

في الجاهلية . فقد كان للفرزدق رواة أحدهم رجل من بني ربيعة بن مالك – وهم الذين يقال لهم ربيعة الجُنُوع ، \_ ويبدو أنْ هذا الراوية كان يروى عامة شعر الفرزدق ، بيما كان راوية آخر لا يروى من شعر الفرزدق إلا ما كان هجاء أو نقضاً لقصائد جرير وغيره من الشعراء ، وكان اسم هذا الراوية عبيداً وهو أحد بي ربيعة بن حنظلة (١) . وبتي لنا من أسماء رواة جرير اسم واحد هو الحسين ، وكان يكتب شعر جرير ، وروى عنه العلماء بعض أخباره <sup>(٢)</sup>. وكان السائب ابن ذَكُوان راوية كُشْيَرْ عزة (٣). وأما راوية الكميت ابن زيد الأسدى فهو محمد بن سهل (<sup>1)</sup>. وكان كذلك للأحوص راويته (<sup>()</sup> ، ولذى الرمة راويته <sup>(1)</sup>. وربما اجتمع بعض هؤلاء الرواة يتناشدون أشعار شعرائهم ويتفاخرون بها ، كما حدث حين اجتمع بالمدينة راوية جرير ، وراوية نُصَيب ، وراوية كُنْمَيِّر ، وراوية جميل ، وراوية الأحوص ، وادَّعي كل رجل منهم أن صاحبه أشعر (٧). ولسنا في حل من الإسهاب في الحديث عن هؤلاء الرواة في العصر الأموى ، فأخبارهم مستفيضة ، وهي موجودة في مظانها التي أشرنا إليها . وإنما ذكرناهم هذا الذكر العابر العارض ، لنستأنس به على أن رواة الشاعر كان أمراً موروثاً وعادةً موصولة منذ الجاهلية ، وإن كانت كتب الأدب العربي وتاريخه تسعفنا بوفرة من الأخبار عن العصور الإسلامية ثم تشعُّ كلما استعنًّا بها في العصر الجاهلي .

ومع ذلك فقد بنى لنا من أسماء رواة الشعراء الجاهليين اسم راوية الأعشى ، أو أسماء ثلاثة من رواته . أول هذه الأسماء : عبيد « وكان عبيد هذا يصحب

<sup>(</sup>١) النقائض : ١٠٤٩ ، والموشح .: ١٠٦ – ١٠٠ ،

<sup>(</sup>٢) النقائض : ٤٣٠ .

<sup>(</sup>٣) الأغاني ٩ : ٢٢٤ ، والموشح : ١٥٠ و ١٥١ .

<sup>( )</sup> الأغانى ٢ : ١٢ و ١٧ ٤ ، والموشح : ١٩٣ و ١٩٠ .

<sup>(</sup> ه ) الأغاني ٤ : ٢٤١ - ٢٤٢

<sup>(</sup>٦) الموشح : ١٨٤ .

<sup>(</sup> v ) الموشع : ١٥٩ .

الأعشى ويروى شعره ، وكان عالماً بالإبل ، وله يقول الأعشى في ذكر الناقة :

لم تَعَطَّفُ عَلَى حُوارِولِم يَقْ صَلَعْ عُبَيْدٌ عُرُوقَها مِن خُمالِ (1) ، وقد روى عبيد هذا عن الأعشى نفسه خبر قدومه على النعمان وإنشاده بين يديه بعض شعره (٢) . وروى أيضاً أنه سأله (٣) : ماذا أردت بقولك :

وَمُدَامَةٍ مِمَا تُعَتِّقُ بَايِلٌ كَدَمِ الذَّبِيحِ سَلَبَتُهَا جِرْيَالَهَا فَعَالَ الْأَعْشَى : شربتها حراء ، وبكُنْتها بيضاء [ فسلبتها لونها ] (1) .

وقد ذكر أبو الفرج اسماً ثانياً لراوية الأعشى وهو : يحيى بن متى ، وقال عنه إنه (٥) وكان نصرانياً عبهادياً وكان معماراً. قال: كان الأعشى قدرياً وكان لبيد مُشْبتاً . قال لبيد :

من هَدَاهُ شُبُلَ الخَيْرِ اهْتَدَى نَاعِمَ البَالِ ومن شَاء أَضَلُّ وَاللهِ عَنْ شَاء أَضَلُّ وَاللهِ الْأَعشي :

اسْتَأْثَرَ اللهُ بالوَفاء وَبالْ مَدْلِ وَوَلَى المَلَامَةُ الرَّجُلا وَحِين سئل من أين أخذ الأعشى مذهبه، أجاب: « من قبل العيباديين نصارى الحيرة ، كان يأتيهم يشترى منهم الحمر فلقنوه ذلك » .

أما الجواليقي في المُعرَّب فقد ذكر اسماً ثالثاً لراوية الأعشى هو (٦): يونس ابن متى . ثم يورد الحبر الذي أوردناه آنفاً والذي سأل فيه هذا الراوية الأعشى عن معنى قوله : « سلبتها جريالها » .

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء ١ : ٢١٦ . الحوار : ولد الائة . والحال : داء يصيب القوامم .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١ : ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ٢١٥ – ٢١٦ .

<sup>( ؛ )</sup> الزيادة بين المعكفين من الجواليق ، المعرب ( ط . ليبسك ) ص : ٢٦ .

<sup>(</sup>٥) الأغانى ٩ : ١١٢ ، وقد ذكره أبو الفرج فى موطن آخر (الأغانى – ساسى ٢١ : ١٢٦) باسم : عبيد .

<sup>(</sup>٦) المعرب ص : ٢٦، ، وانظر أيضاً البغدادي ، الخزانة (سلفية) ؛ : ١٩٧.

فنحن إذن أمام ثلاثة أسماء ؛ فهل هي لثلاثة رواة مختلفين ، أو أنه راوية واحد وأخطأ القدماء في اسمه (١) ؟

أما نحن فنذهب إلى أن الأسماء الثلاثة كلها صواب ، ولكنبا إنما تدل على رجل واحد لا ثلاثة رجال . وليس بين أيدينا الدليل القاطع ، وإنما ثمة أمران نستأنس بهما فيكون من ذلك ترجيحُ ما ذهبنا إليه . الأمر الأول أن الراوية الذي يروى عن هذا الراوية ــ راوية الأعشى ــ واحد في جميع الروايات وهو سماك بن حَمَّ و (٢) . فابن قتيبة يروى عن : . . حماد الراوية قال : حدثني سماك عن عبيد راوية الأعشى ؛ ثم يقول في موطن آخر : وحدثني الرياشي عن مؤرِّج عن شعبة عن سمَاك عن عبيد راوية الأعشى ؛ وأبو الفرج يروى عن رجاله عن: أبان بن تغلب عن سماك بن حرب قال : قال لى يحيى بن منى راوية الأعشى . ويقول الجواليتي: رُوي عن الأصمعي عن شعبة عن سماك بن حرب عن يونس بن متى راوية الأعشى . فسهاك بن حرب هو وحده الراوية الذي يروى عن راوية الْأعشى الذي يدعى حيناً عبيداً ، وحيناً آخر يحيى ، وحيناً ثالثاً يونس . فإذا أضفنا إلى ذلك أن الحبر الذي يورده ابن قتيبة مرويًّا عن : الرياشي مؤرج عن شعبة عن سماك عن عبيد راوية الأعشى ، هو الحبر نفسه الذي يورده الجواليقي مرويًّا عن الأصمعي عن شعبة عن سماك بن حرب عن يونس بن مني راوية الأعشى ، وهو سؤاله إياه عن معنى قوله « سلبتها جريالها » وتكاد ألفاظ الروايتين تكون واحدة ــ إذا أضفنا هذا إلى ذلك رجَّحنا أن راوية الأعشى هو رجل واحد وليس ثلاثة رجال.

<sup>(</sup>١) ذهب الأستاذ أحد محمد شاكر في تدقيقه لكتاب الشمر والشعراء لابن قتيبة (ص: ٢١٦ هامش: ١) إلى أن الجواليق أخطأ في اسم راوية الأعشى حيباً ذكراً له يونس بن متى . (٢) ترجمته في القفطي ٤ إنباء الرواة على أنباه النحاة ٢: ٦٥ وانظر تخريج ترجمته هناك في الحاشية .

فكيف اختلفت الأسماء إذن ؟ لقد كان هذا الراوية عبادياً من نصارى الحيرة ، فالغالب على ظننا أن يكون اسمه فى أصله : يوهانس أو يوحانس ، شم مر هذا الاسم عند العرب فى طورين ؛ الأول : الترجمة ؛ والثانى : التعريب . فنى الطور الأول ترجموا معنى اسمه الذى يدل على العبودية للخالق فجعلوه فى العربية : عبيداً . وأما طور التعريب فقد مر أيضاً فى مرحلتين ، الأولى : مرحلة حرفية لا تتغير عن الأصل كثيراً ، فعربوا يوهانس وجعلوه : يونس . وأما المرحلة الثانية فقد كانت مرحلة غير مباشرة ، وذلك أن يوحنا هو طور من أطوار هذا الاسم : يوحانس ، فجاء العرب فعربوا يوحنا وجعلوه يحيى .

فنحن إذن نرجت ع، لما فصلناه من وجوه الرأى ، أن هذه الأسماء التلاقة ، المختلفة في ظاهرها ، ليست إلا اسما واحداً في حقيقتها ، يدل على راوية واحدة بعينه .

٤

### رواة مصلحون للشعر:

وليس هؤلاء الرواة - فيا يبدو لنا - طبقة خاصة قائمة بذاتها . فلم يكن من بين الرواة من نصب نفسه لإصلاح الشعر واختص بهذا الأمر واقتصر عليه . فقد يكون هؤلاء الرواة المصلحون للشعر : من الشعراء الرواة ، أو من رواة القبيلة ، أو من رواة الشاعر - وقد تحدثنا عهم جميعاً - وقد يكونون من الرواة العلماء الذين سنتحدث عهم بعد قليل . غير أن إصلاح الشعر موضوع قائم بذاته ، ومن هنا كان إفرادنا إياه في طبقة خاصة توضيحاً للأمر وتفصيلاً لأقسامه .

وأول ما استرعى انتباهنا أننا رأينا رواة فى القرن الأول يصلحون بعض الشعر الأموى ؛ فن ذلك أن شيخاً من هذيل — كان خالاً للفرزدق — دخل على رواة الفرزدق فوجدهم « يعدلون ما انحرف من شعره » ، ولما جاء رواة جرير وجلهم الفرزدق فوجدهم « يعدلون ما انحرف من شعره » ، ولما جاء رواة جرير وجلهم الفرزدق فوجدهم « يعدلون ما انحرف من شعره » ، ولما جاء رواة حرير وجلهم

كذلك و يقومون ما انحرف من شعره وما فيه من السُّناد ع(١).

ووجدنا الرواة يقولون(٢) : أخطأ ذو الرمة حيث يقول :

قَ لَرْمِي بِهَا بِلِدًا قُفُوا على الخَسْفِ أَوْ نَرْمِي بِهَا بِلِدًا قَفُوا

ومن أجل ذلك غيره بعض الرواة ( بمن يريد أن يحسن قوله ) فجعلوه: آلاً مناخة . وقالوا : إنما قاله ذو الرمة على هذا . وكان إسمى الموصلي ينشده : آلاً ، ويقول : نحتال لصوابه (٣) .

وقال الأصمعي (1): قرأت على خلف شعر جرير فلما بلغت قوله:

فيا لكَ يوماً خَيْرُهُ قَبْلَ شَرُّه تَغَيُّبَ وَاشِيهِ وَأَقْصَرَ عاذِلُهُ

فقال خلف : ويله ، وما ينفعه خير يؤول إلى شر ؟ فقال الأصمعى له : هكذا قرأته على أبى عمرو . فقال : صدقت وكذا قاله جرير ، وكان قليل التنقيح مشرّد الألفاظ ، وما كان أبو عمرو ليقرئك إلا كما سمع . فقال الأصمعى : فكيف كان يجب أن يقول ؟ قال : الأجود له لو قال : فيالك يوماً خيره دون شره . فاروه هكذا ، فقد كانت الرواة قديماً تصلح من أشعار القدماء . فقال له الأصمعى : والله لا أرويه بعد هذا إلا هكذا .

فخلف إذن يعلم أن الرواة كانوا قديماً يصلحون من أشعار القدماء ! وهو فى أثناء حديثه يسوَّغ هذا الإصلاح إذا كان الشاعر « قليل التنقيح مشرد الألفاظ». ومن هنا كان من العسير على الرواة ، فيا يبدو ، أن يجدوا فى شعر شاعر يتروَّى فى شعره ، وينقحه ويهذَّبه ، كزهير مثلاً ، ما يصلحونه له . ولذلك نرى من

<sup>(</sup>١) الأغاني ٤ : ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) المرشع: ١٨٤.

<sup>(</sup>٣) المؤجع : ١٨٢.

<sup>(</sup>٤) الموشح : ١٢٥ ، وانظر أيضاً العملة ٢ : ١٩٢ – ١٩٣ ورد ابن رشيق على هذا التصميم .

الأمثلة التي سنوردها أنها تدور على إصلاح شعر امرئ القيس وعلَّ ولبيد. فقد قال امرؤ القيس (١) :

فلو أنَّها نَفس تموتُ سَوِيَّة ولكنَّها نفس تَساقَطُ أَنْفُسَا وقد وجد الرواة أن «سوّية » لا تقابل « تساقط أنفساً » ومن هنا أرادوا أن يعدلوا عن هذا العيب ، عيب فساد المقابلات ، فغيسَّروه ، وأبدلوا مكان «سوية » «جيعة » لأنها في مقابلة « تساقط أنفسا » أليق من « سوية » .

وكذلك قال امرؤ القيس(٢):

فاليومَ أَشْرَبْ غَيْرَ مُسْتَحْقِبِ إِثْماً مِنَ اللهِ وَلا وَاغِلِ

فقالوا . (قد حذف الشاعر الإعراب ، وليس بالحسن » . وذهبوا إلى أنه يريد ( أشرب ) فحذف الضمة ؛ ولذلك غير وه ، فجعله بعضهم « فاليوم فاشرب » بصيغة الأمر .

وقال امِر و القيس أيضاً ينوح على أبيه (٣) :

رُبَّ رَام مِن سَتَرِهُ أَعَل مُخْرِج زَنْدَيْهِ مِنْ سُتَرِهُ (1) فلما أنشد الأصمعى البيت قال: أما علم أن الصائد أشد ختلاً من أن يسُظهير شيئاً منه ؟ ثم قال و فكفيه » – إن كان لا بد – أصلح . قال المازنى : فالأصمعى أصلحه : كفيه .

وقال عدى بن زيد العبادي (٥):

<sup>(</sup>١) المرزباني ، الموشع : ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٨.

<sup>( ؛ )</sup> في رواية : متلج كفيه ؛ أي : مدخل .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق: ٢٢.

فَفَاَجَأُمَا وَقَدَ جَمَعَتْ جُمُوحًا عَلَى أَبُوابِ حِصْنِ مُصْلِتِينَا (المُفَا خَلِيهَا وَمَيْنَا فَعَلَيْنَا اللهِ وَمَيْنَا فَعَلَيْهَا وَمَيْنَا فَعَلَيْهِا وَمَيْنَا فَعَلَيْهِا وَمَيْنَا فَعَلَيْهِا وَمَيْنَا فَعَلَيْهَا وَمَيْنَا فَعَلَيْهِا وَمَيْنَا فَعَلَيْهِا وَمَيْنَا فَعَلَيْهِا وَمَيْنَا فَعَلَيْهِا وَمَيْنَا فَعَلَيْهِا وَمَيْنَا فَعَلَيْهِا وَمُنْ فَاللَّهِا وَمُنْ فَعُلِيْهِا وَمُنْ فَاللَّهِا وَمُنْ فَاللَّهِا وَمُنْ فَاللَّهُ وَمُنْ فَاللَّهُ وَمُنْ فَاللَّهُ وَمُنْ فَاللَّهُ وَاللَّهُا وَمُنْ فَاللَّهُ وَمُنْ فَاللَّهُ وَمِنْ فَاللَّهُ وَمُنْ فَاللَّهُ وَمُنْ فَا فَاللَّهُ وَمُنْ فَا فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ فَاللَّهُ وَاللَّهُ فَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَمُنْ إِلَيْنِينَا لَا لَهُ مُنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَنْ لَهُ إِلَّا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ وَاللَّهُ وَال

وهذه هي الرواية الأولى، ولكن في قوله و ميننا ، سناداً ، ولذلك أراد المفضل الضبي أن يفر من هذا السناد فغيرها وجعلها وكنجاً مُبيينا ،

وقال لبيد(٢) :

أو مُذَهَب جُدَدٍ على أَلُواسِهِ أَلنَّاطِقُ الْمَبْرُوزُ والْمَخْتُومُ والْكلمة الأولى من عجز البيت أَلفها ألفُ وصل، ولكنها في هذه الرواية قُطيعت و فعد ل عن ذلك بعض الرواة استيحاشاً من قطع ألف الوصل، ، فغيروه،

١ . . . . . . على ألواحه\_\_\_ن النَّاطِق . . . . . . .

وقال ابن مُقْبِيل (٣) : وإنى الأرسل البيوت عُوجاً فتأتى الرواة بها قد أقامتها و .

رواة وضًّاعون :

وجعلوه:

ومجال الحديث عن الوضع والنحل ذو سعة ، سنفرده في بحث خاص ونفصل القول فيه في الباب التالى . غير أننا سنشير هنا إلى بعض الموضوعات التي كان

<sup>(</sup>١) يذكر خبر الزباء وغدرها بجذيمة الأبرش. الأديم: النطم. راهشيه: عرق جذيمة الأبرش.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (ذهب) .

<sup>(</sup>٣) مجالس ثملب : ٤٨١ .

يكثر فيها وضع للشمر الجاهلي ونحله ، ثم نورد عليها أمثلة من الرواة الوضَّاحين ومن الشعر الموضوع .

وربما كان أوسع موضوع وجد فيه الرواة الوضاعون مجالاً فسيحاً للوضع والمنحل هو القصص وأحاديث السمر . وقد كان خلفاء بنى أمية وبنى مروان ، وخاصة معاوية وعبد الملك ، يعقدون مجالس خاصة للسمر والقصص . وقد مر بنا أن معلوية كان يستمر إلى ثلث الليل فى أخبار العرب وأيامها . . . وأنه كان له خلمان مرتبون يقرأون عليه الأخبار والسير والآثار من دفاتر ، وكلوا بحفظها وقراء بها أن وكان أيضاً من محد ثى معاوية وقصاصيه : النخار بن أوس ، ولم يكتف معاوية به بل أمره ذات ليلة أن يبغيه محدثاً غيره . فلما قال له النخار : وسعى يا أمير المؤمنين تريد محدثاً ؟ أجابه معلوية : نعم ، أستريح منك إليه ومنه الميك (٢) . ولما رأى عمر و بن العاص شغف معاوية بالمسامرة وأحاديث مَن مفى أشار عليه باستدعاء عبيد بن شريع الجرهمي من الرَّقَة ، وقال له إن عبيداً من بقايا أشرب وأنسابها ، وأوصفهم لما مرّ عليه من تصاريف الدهر , فاستدعاه معاوية ، فصار عبيد في وقت السمر سمير معاوية في خاصته من أهل بيته . ثم أمر معاوية أهل ديوانه وكتابه أن يوقعوا هذه المجالس وأحاديثها ويدونوها في الكتب (٢)

ولم يكن القصص والسمر وقفاً على بلاط الحلفاء الأمويين ، بل شاعت عتد جمهور العامة ، وانتشر القصاص فى المساجد يخلطون الوعظ بالقصص والأحاديث وأخبار من مضى من العرب وغيرها من الأمم ، يسوقوبها للعظة والعبرة وللتسلية والسمر معاً . وأخبار هؤلاء القصاص فى مساجد الأمصار كثيرة مبثوثة فى مظانها (١) . إنما يعنينا أن نشير إلى أمرين ، الأول : أن المتصدرين فى المساجد

<sup>(</sup>١) المسيوي ، مروج الذهب ٢ : ٢ه .

<sup>(</sup>٢) البيانِ والتبيين ١ : ٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) أخبار عبيد بن شرية : ٣١٢ – ٣١٣.

<sup>(</sup>٤) أنظر مثلا : ابن سعد ٦ : ١٨٠ ، ٢٠٠ ، ١/٧ : ١٢١ ، ٢٩: ٢٩ . والبيان 🕳

لتفسير القرآن الكريم كانوا آ نذاك يستطردون فى تفسيرهم إلى ذكر أخبار العرب فى الجاهلية . وأخبار سائر الأمم فى قصص وأحاديث . فقد كان أبو على الأسوارى مثلاً يقص فى البصرة فى مسجد موسى بن سيار الأسوارى ستًا وثلاثين سنة و فابتدأ لهم فى تفسير سورة البقرة فما حتم القرآن حتى مات، لأنه كان حافظاً للسير ، ولوجوه التأويلات ، فكان ربما فسر آية واحدة فى عدة أسابيع كأن الآية ذكير فيها يوم بدر ، وكان هو يحفظ مما يجوز أن يلحق فى ذلك من الأحاديث كثيراً . وكان يقص فى فنون من القصص ويجعل للقرآن نصيباً من الأحاديث كثيراً . وكان يقص فى فنون من القصص ويجعل للقرآن نصيباً من ذلك ، (۱) . والأمر الثانى أن هؤلاء القصاص لم يكونوا يكتفون بذكر الأخبار خراه على قصصهم ، بشعر جراهلى (۱) .

ويبدو أن هؤلاء الفصاص قد بدأوا قصصهم منعهد مبكر إذ يُدُ كر أن أول من قص كان الأسود بن سريع التميمي ، وكان من الصحابة ، وكان يقول في قصصه في الميت (٣) :

فإنْ تَنْجُمنها تنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمَةٍ وإلاَّ فإنَّى لَا إِخَالُكَ نَاجِياً فسرقه الفرزدق!

ولو وقفنا قليلا عند أخبار عبيد بنشريَّة التي ذكرنا أنه ألقاها في مجالس معاوية وسمره ، لوجدنا فيها كثيراً من الشعر الجاهلي. بعضه صحيح منسوب إلى

\_والتبيين في مواطن متفرقة كثيرة في الجره الأول ، منها من ص ٣٦٧ إلى ٣٦٩ ؛ وابن قتيبة ، المعارف : ٣٠٧ وغيرها .

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١ : ٣٦٨ - ٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر مثلا البيان والتبيين ١ : ١١٩ ، ففيه أن صالحاً المرى تمثل في قصصه بالبيت :

فَبَاتَ يُروَى أُصُولَ الفَسِيلِ فَعاشَ الفَسِيلُ ومَاتِ الرَّجُلُ وَمَاتِ الرَّجُلُ وَمَثْلُ المِفْلُ الرَّفَاشِ وَمَثْلُ عَبْدُ الصَّمَدُ بِنَ الفَصْلُ الرَّفَاشِي وَمَثْلُ عَبْدُ الصَّمَدُ بِنَ الفَصْلُ الرَّفَاشِي بَابِياتِ للأَسُودِ بنِ يَمْفُرُ .

<sup>(</sup>٣) الممارف (أوربا): ٢٧٦ ، والبيان والتبيين: ٣٦٧ .

شعراء معروفين ، وهو محفوظ في دواوينهم (١) . ولكن بعضه الآخر موضوع منحول لا شك في وضعه ونحله ، من مثل الشعر الذي نسبه إلى يعرب بن قحطان (٢) ، وإلى عاد بن عوص (١) ، وإلى ثمود وأخيه جديس (١) ، وإلى عليق وأخيه طسم (٥) ، وإلى حفدة عمليق وجديس (١) . ومن مثل الشعر الذي قيل في وفد عاد إلى مكة حيبا ذهبوا يستسقون (٧) ، وما قاله لقمان في نسوره السبعة (٨) . والأمثلة على ذلك كثيرة ، وهو كله شعر غث بارد وضع وضعاً لتزيين هذه القصص والحرافات . ويبدو أن هذا الشعر كان يكسب تلك لتزيين هذه القصص والحرافات . ويبدو أن هذا الشعر كان يكسب تلك القصص شيئاً من القيمة في نفوس السامعين فيصبح موضع ثقهم وتصديقهم ، بل لقد كان معاوية — فيا يورد كتاب أخبار عبيد — يسأل عبيداً : هل قيل في بعض تلك الأخبار والقصص شعر ٩١٠) .

وإذا كان وضع الشعر ونحله في مثل هذه القصص والحرافات أمراً لا غرابة فيه ، فإن العجب أن تصبح هذه القصص وما قيل فيها من شعر منحول مادة الريخية تضمنها كتب السير والمغازى والتاريخ. ومن أجل ذلك تصدعى الرواة العلماء لهذه الأشعار في الكتب التاريخية ونبسهوا على زيفها ونحلها . فنحن نجد في كتاب السيرة لابن إسحق كثيراً من هذا الشعر المنحول الموضوع – على كثرة ما فيه أيضاً من الشعر الصحيح الثابت عند العلماء والرواة – فاستدركه عليه ابن

<sup>(</sup>١) مثل العباس بن مرداس، وأعشى بنى وائل، وحسان بن ثابت ، وأمية بن أبي الصلت، وأمرئ القيس ، وعبيد بن الأبرص ، والنابغة الذبياني - انظر لذلك : حسين نصار . نشأة التدوين التاريخي ص : ١٩.

<sup>(</sup>۲) أخبار عبيد ص : ۳۱۹.

<sup>(</sup>٣) صن : ٣١٧.

<sup>(</sup>٤) ص : ٣١٨.

<sup>(</sup>ه) ص ۲۱۸ - ۲۱۹.

<sup>(</sup>۲) ص : ۲۲۰.

<sup>(</sup>٧) ص : ٣٤١ - ٣٥٣.

<sup>(</sup>۸) س : ۲۵۲ – ۲۲۲.

<sup>(</sup>۹) انظر مثلا ص : ۳۲۷ و ص : ۳۳۰.

هشام، وأسقط كثيراً منه وبيّن زيفه، وذكر نقد العلماء له. وقد نبّه ابناصي نفسه على ذلك ، فاعتذر عن إيراد مثل هذا الشعر المنحول بقوله (١): و لاحلم لى بالشعر، أوتى به فأحمله ». وقد عقب ابن سلام على ذلك بقوله (٢): و ولم يكن له ذلك عذراً ، فكتب فى السير أشعار الرجال الذين لم يقولوا شعراً قط ، وأشعار النساء فضلا عن الرجال ، ثم جاوز ذلك إلى عاد وثمود ، فكتب لهم أشعاراً كثيرة ، وليس بشعر ، إنما هو كلام مؤلّف معقود بقواف . أفلا يرجع إلى نفسه فيقول : من حمل هذا الشعر؟ ومن أداه منذ آلاف من السنين ، والله تبارك وتعالى يقول : و فقطع دابر القوم الذين ظلموا » . أى : لا بقية لهم . وقال أيضاً : و وأنه أهلك عاداً الأولى وثمود فنا أبنى » . وقال : ف عاد : و فهل ترى لهم من باقية ؟ » وقال : و وقروناً بين ذلك كثيراً » وقال : و أم يأتكم نبأ الذين من قبلكم : قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم لا يعلمهم إلا الله ؟ »

ونقد ابن ُ النديم ابن َ إسحى أيضاً فقال (٣) « ويقال : كان يُعمل له الأشعار ويؤتى بها ويُسأل أن يدخلها في كتاب السيرة ، فيفعل ، فضمتَّن كتابه من الأشعار ما صار به فضيحة عند رواة الشعر » .

وكذلك فعل الواقدى فى مغازيه ، فقد أدخل فيها بعض الشعر الموضوع ، وإن كان نبتّه على وضعه فى مواطن من كتابه ، فقد ذكر أن عباد بن بشر قال فى مقتل كعب بن الأشرف قصيدة عدتها ثلاثة عشر بيتاً أولها(٤) :

وَأُوْفَى طالعاً من فوق قَصْرِ فقلتُ : أَخُوكَ عَبَّادُ بن بِشْرِ فقد جئنا لِتَشْكُرَنا وتَقْرِى

صَرَخْتُ به فلم يَحفِلْ لِصَـوْقِ فَعُدْتُ ، فقال : مَن هذا المُنَادِى فقال مُحَمَّــدُ أَشْرِغُ إِلِينــا

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق .

<sup>(</sup>٣) الفهرست : ١٣٦.

<sup>( ؛ )</sup> المغازى : ١٤٩.

وهى - فى رأينا - أبيات غشَّة مرذولة لا شعر فيها ؛ وهذا الأسلوب القصصى أشبه بأسلوب شاعر الربابة الذى يعد د الحوادث تعداداً منفسًماً على أسلوب خاص . وقد ذكر الواقدى بعد أن أوردها أن ابن أبى حبيبة قال : أنا رأيت قائل هذا الشعر . فقال ابن أبى الزناد : لولا قول ابن أبى حبيبة لظننت أنها ثبت !!

ونحن لا نقصد إلى أن نستقصى جميع الموضوعات التى كانت مجالاً للوضع والنحل ، ولكننا نشير إلى موضوع آخر غير القصص وأحاديث السمر ، وهو : الأنساب . وللنسب عند العربى قيمة وخطر ، ولذلك كان حريصاً على كل ما يثبت أنه عربى صريح أو أنه من القبيلة التى ينتسب إليها حقاً . وكان بعض الرواة يتقربون إلى ذوى السلطان أو ذوى المال بوضع شعر منحول فيه إشارات إلى نسبهم . فن ذلك أن قُنضاعة من معَدّ ، ولكنها انتسبت إلى حمير ، « وزوروا في ذلك شعراً فقالوا(١) :

يَا أَيُّهَا الدَّاعِي اَدْعُنَا وأَبْشِرِ وكُنْ قُضَاعِيًّا ولاَ تَنَزَّرِ قُضَاعِيًّا ولاَ تَنَزَّرٍ المُنْكَرِ ، قُضَاعَةُ بنُ مالكِ بن حِمْيَرِ النَّنَبُ المعروفُ غيرُ المُنْكَرِ ،

ومن ذلك أيضاً أنهم صنعوا أبياتاً يذكرون فيها نسب جُدُام ولحم وعاملة ، ونحلوها أبا سمال الأسدى ، وهي (٢) :

أَبِلغُ جُذَاماً ولَخْمًا إِن عَرَضْتَ بِهِم والقومُ ينفَعُهُمْ عِلْماً إِذَا عَلِمُوا وَالقومُ عَامِلةُ الأَثْرَيْنَ قُلْ لَهُمُ قَوْلاً سَتَبْلغهُ الوسَّاجَةُ الرُّسُمُ وَالقومُ عَامِلةُ الأَثْرَائِنَ قُلْ لَهُمُ الْأَرْجَامِ والنَّسَمُ لَأَنْتُمُ فَى صَبِيمٍ الْحَقِّ إِخْدَوْنَنَا إِذْ يُخْلَقُ المَاءُ فِي الأَرْجَامِ والنَّسَمُ لَمُ أَرَ مثلَ الذي يأتُونَ جَاءَ بِهِ قومٌ يُنَدُّ على مختومهم خُمَمُ لُم أَرَ مثلَ الذي يأتُونَ جَاءَ بِهِ قومٌ يُذَرُّ على مختومهم خُمَمُ

<sup>( 1 )</sup> أبو عبد الله المصعب الزبيرى ، نسب قريش : • .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٩.

وقد حقب أبو حبدالله المصعب الزبيرى بعد أن أورد هذه الأبيات بقوله: و وقال بعض من يعلم: لما قدم خالد بن عبد الله القسرى أميراً على العراق ، ومعه قوم من جند الشأم ، فيهم من لحم وجُدام ، فأهدت لهم بنو أسد بن خُزيمة ، فقالوا : أنتم قومنا ! وأحدثوا هذا الشعر ، إلا بيتاً منه : لم أر مثل الذي يأتون جاء به — فإنه قديم لا يُدُرَى لمن هو ؟ ولا من عُنى به » .

وموضوع ثالث - غير القصص والأسهار وغير الأنساب - كان مجالاً عواسماً أيضاً للوضع والنحل هو أخبار أيام العرب في الجاهلية . وهو موضوع يتصل بسابقيه اتصالاً وثيقاً ، وتكاد ثلاثها تكون موضوعاً واحداً متصلاً ذا فروع مختلفة . فمن أمثلة وضع الشعر في الأخبار ونحله للشعراء الجاهليين ليكون ذلك سنداً للخبر الذي يساق - ما أورد أبو حبيدة في حديث البراجم قال (١١) : قال عوف بن عطية التيمي يعيد في في زُرارة أسر بني عامر معبد بن زُرارة وفرار لقيط عنه :

عُشَرًا تَنَاوَحُ في سَرارةِ وادِ ما إِنْ يقُومُ عِماده يعِمادِ والعَسامِريُّ يقسُودُه بِصِفَادِ والخيلُ تعْدُو في الصعِيدِ بَدَادِ (٢)

هلًا فَوارِسَ رَخْرِحَانَ هَجُوْتُمُ لاَ تَأْكُلُ الإبِلُ الغِراثُ نَبَاتَهُ هلًا كَرَوْتَ على ابن أمكَ مَعْبَد وَذَكَرْت من لَبَن المُحَلَّقِ شَرْبَةً

قال أبو عبيدة : ونقية هذه القصيدة مصنوعة .

وقال أبو عبيدة أيضاً في يوم النَّسار (٣): وأنشدوني في تصداق ذلك (أن الأسود كان رئيس الرَّباب يوم النسار) قول عوف بن عطية بن الحرّع التيمي :

<sup>(</sup>١) النقائض : ٢٢٨.

<sup>(</sup> ٢ ) العشر : شجر كبير له شوك . تتناوح : تتقابل . الفراث : الجياع . المحلق : إبل سمتها على هيئة الحلقة على أفخاذها . بداد : متفرقة .

<sup>(</sup>٣) النقائض : ٢٤٠.

ما ذال حَيْنُكُم ونَقْص حُلُومِكُمْ حَتَّى بَلَوْتُمْ كَيف وَقَعُ الأَسْوَدِ وَقَعُ الأَسْوَدِ وَقِبَائِلُ الأَخْلَافِ وَسُطَ بُيُوتِكُمْ يَعْلُون هَامَــكُمُ بِكُلِّ مُهَنَّدِ قَال بنو أُسد وخطفان : هذه مصنوعة ، لم يشهد الأسودُ النَّسارَ.

وحسبنا ما قدمنا في هذا الموضوع ، ولنا إليه عودة في الباب التالى عند حديثنا المفصل عن الشك في الشعر الجاهلي .

٦

#### رواة علماء:

وهذا العنوان الفرعي لا ينبي العلم عن سائر طبقات الرواة التي قدمناها ؟ فقد كان بعض الشعراء الرواة علماء ، وكان بعض رواة الشاعر علماء ، وكان بعض الرواة المصلحين للشعر بل بعض الرواة الوضاعين علماء . غير أن علم أكثر رواة الطبقات الثلاث الأولى كان محدوداً الوضاعين علماء . غير أن علم أكثر رواة الطبقة بعيبها ، وعلم أكثر رواة الطبقة الخامسة كان يدور على الموضوعات التي ذكرناها من قصص وأشعار وما يشبهها . ومن هنا قصدنا بهذا العنوان أن يدل على طبقة خاصة متميزة من الطبقات التي أشرنا إليها . ومدار تميزها وتفردها على أنها اتخذت من الشعر موضوعاً علميناً ، تدرسه دراسة ، وتأخذه عن شيخ أو أستاذ ، في مدرسة من مدارس علم الشعر وروايته آنذاك ، ونعي بها تلك المجالس والحلقات التي كانت معقد في المساجد أو منازل الشيوخ ، ويجتمع فيها التلاميذ من العلماء والمتعلمين ، يتحقد في المساجد أو منازل الشيوخ ، ويجتمع فيها التلاميذ من العلماء والمتعلمين ، يتحقون حول شيخ شهد له بالحفظ والرواية ومعرفة كلام العرب والإحاطة الواسعة بشعرهم ، وذلك بالاطلاع على ما سبق عصره من جهود الرواة في حفظ الشعر وتكون وسيلة الدرس مزدوجة تقوم على أمرين : على قراءة ديوان الشاعر وتدوينة . وتكون وسيلة الدرس مزدوجة تقوم على أمرين : على قراءة ديوان الشاعر

أو ديوان القبيلة والتلاميذ على يتابعون القراءة في نسخ بين أيديهم أو يستمعون لمن يقرأ ؛ وعلى ما يلقيه الاستاذ الشيخ من تصحيح لبعض الاخطاء ، أو ذكر لوجوه الروايات ، أو تفسير لغريب الالفاظ ، أو شر للمعى العام وذكر جوه التاريخي وحوادثه وأخباره . وقد يضاف إلى هذين الرحلة إلى البادية أو الاسماع للى من يفد مها من الأعراب .

ويبدو أن هذه الطبقة من الرواة العلماء — بهذا التعريف الذي قدمناه والتحديد الذي قيدناه به — لم تكن موجودة قبل مطلع القرن الثانى الهجرى، وربحا كان أول شيوخها الذين مهدوا الطريق لمن تبعهم فكانوا هم الرواد السابقين: أبو عمرو بن العلاء (المتوفي سنة ١٥٤)، وحماد الراوية (المتوفي سنة ١٥٦). ومن هنا كان قول ابن سلام (١٠): و وكان أول من جمع أشعار العرب وساق الحاديثها: حماد الراوية، ومن هنا أيضاً قالوا(٢): و كان خلف الأحمر أول من أحدث السماع بالبصرة، ذلك أنه جاء إلى حماد الراوية فسمع منه، وكان ضنيناً بأدبه ». وقد أخذ عن هذين العالمين: أبي عمرو وحماد — سائر من نعرف من شيوخ العلم والرواية . كخلف الأحمر، والمفضل، والأصمعي، وأبي عبيدة، وأبي عمر و الشيباني . وأخذ عن هؤلاء من تلاهم: كابن الأعرابي، ومحمد بن حبيب، وأبي حائم السجستاني . ثم أخذ عن هؤلاء السكري وثعلب وأضرابهما .

وقد انقسم هؤلاء الرواة العلماء إلى مدارس ، فكانت ثمة مدرسة البصرة ، ومدرسة الكوفة ، ومدرسة المدينة ، ومدرسة بغداد . وكان تلاميذ كل مدرسة وعلماؤها يتعصبون لمدرسهم ولشيوخهم ، ويوثقون روايهم ، ويجرّحون شيوخ المدرسة الأخرى ، ويضعّفون روايهم ، ويهموهم بالوضع والنحل والكذب . وسنشير إلى هذه المدارس والحلاف بين شيوخها وتلامذها ، وما نتج عن هذا الحلاف من طعن وتجريح وتضعيف — في فصل تال .

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ٠٤٠.

<sup>(</sup>٢) أبو البركات الأنباري ، نزهة الألباء : ٣٧ .

ولو اقتصرنا في إشارتنا إلى هؤلاء الرواة العلماء على كتاب واحد هو طبقات فحول الشعراء لمحمد بن سلام الجمحى — لوجدنا أن هذه الطبقة بميزة تمييزاً والمحمحاً بفرقها عن غيرها من الرواة ، فلا يكاد ابن سلام يذكر هذه الطبقة إلا يصفها بأنها و أهل العلم » . فن ذلك قوله (۱): و وقد تداوله قوم من كتاب إلى كتاب ، لم يأخذوه عن أهل البادية ، ولم يعرضوه على العلماء ، وليس لأحد إذا أجمع أهل العلم والرواية الصحيحة على إبطال شيء منه . . . » ويقول (۱): ووللشعر صناعة يعرفها أهل العلم » و وكذلك الشعر يعرفه أهل العلم به » . و وكذلك الشعر يعرفه أهل العلم به » . في ويقول (۱): ووكان أبو عبيدة والأصمعي من أهل العلم ، وأعلم من ورد علينا من غير أهل البصرة : المفضل » . ويقول (۱): وثم إنا اقتصرنا بعد الفحص والنظر والرواية عمن مضى من أهل العلم » . ويقول (۱): وأجمع أهل العلم أن النابغة لم يقل هذا » . ويقول (۱): . و ولقد أخبرني أهل العلم من غطفان » . ويقول (۱): يقل هذا » . ويقول (۱): المعم وسقوطه قلة ما بقي بأيدى الرواة المصححين لطرفة وعبيد » .

وقد يقابل في الجملة الواحدة بين هؤلاء الرواة المدققين من أهل العلم وبين الرواة عامة من غير وصف يقيدهم . فهو يقول (٩٠): « . . . ثم كانت الرواة

<sup>(</sup>۱) ص : ۲ .

<sup>(</sup>٢) الصفحة السابقة .

<sup>(</sup>٣) ص: ٢١.

<sup>( ؛ )</sup> ص : ۲ ؛ .

<sup>(</sup>ه) ص: ۵۰.

<sup>(</sup>٦) ص : ۹۲.

<sup>(</sup>۷) ص: ۱۲۳.

<sup>(</sup>۸) ص: ۲۳.

<sup>(</sup> ۹ ) ص : ۳۹ - ۱۰ .

بعد ، فزادوا في الأشعار التي قيلت وليس يشكل على أهل العلم زيادة الرواة وما وضعوا ، ولا ما وضع المولدون . . . ، ويقول (١١) : « وقد اختلف الناس والرواة فيهم (أى في الشعراء) ، فنظر قوم من أهل العلم بالشعر ، والنفاذ في كلام العرب والعلم بالعربية ، إذا اختلف الرواة ، فقالوا بآرائهم . . »

<sup>(</sup>۱) ص: ۲۱.

# الخيرال الثالث الإسناد في الرواية الأدبية

١

### يين الحديث والأدب:

لا يمك الباحث ، حين يتعرض للحديث عن الإسناد في الرواية الأدبية ، إلا أن يشير إلى الإسناد في رواية الحديث النبوى . وقد أشار أكثر الباحثين من الحدثين الذين أرّخوا الأدب العربي إلى العلاقة في الإسناد وطريقة الحمل بين الروايتين (١) . وقد ذهبوا إلى أن رواة الأدب قد تأثروا رواة الحديث في طريقة الإسناد ، ونسجوا على منوالهم . ولا نحب هنا أن نعيد أقوالهم ولا أن نشقق القول في هذا الأمر بعينه ، ولكننا مع ذلك نكاد نذهب مذهباً يخالف ما ذهبوا إليه فنحن نرى ، فيا يبدو لنا ، أن الرواية الأدبية أصل قائم بذاته ، وقد وجدت عند العرب منذ الجاهلية ، فكان علماء النسب الجاهليون ومن أدرك منهم الإسلام يأخذون علمهم بالنسب عن شيوخ هذا العلم عمن تقدمهم أو عاصرهم ، وكذلك كان رواة الشعر والأخبار الجاهلية .

وقد مرت بنا بعض الأمثلة على النسابين ورواة الأخبار والأشعار ، وستمر بعد صفحات أمثلة أخرى ، وربما كان أوضح ما يمثل تلقيّ الشعر وأخدّ ما يروى من أن عمر بن الحطاب تمثل بشعر ثم قال لفرات بن زيد الليثي (٢):

<sup>(</sup>١) انظر مثلا : مصطنى صادق الرافعي ، تاريخ آداب العرب ١ : ٢٩٥ – ٢٩٨ .

<sup>(</sup>٢) الإصابة ٥ : ٢١٦ .

أتدرى من يقوله ؟ فقال فوات: لا أدرى با أمير المؤمنين. قال عمر: هذا شعر أخبك قسامة بن زيد. قال: ما علمته. قال: بلى ، هو أنشدنيه وعنه أخلته. والرواية سبيل طبيعية فى كل عصر وعند كل أمة ، حتى حين تنتشر الكتابة وتذبع . بيها كانت رواية الحديث أمراً طرأً على العرب بعد الإسلام . فإن لم تكن رواية الحديث من حيث الطور الزمني متأثرة برواية الأدب وفرعاً مها ، فالروايتان أصلان انبثنا عن الحاجة الملحة انبثاقاً طبيعياً .

وتفصيل ذلك أننا لا نعرف \_ على وجه الضبط واليقين \_ مى بدأ الإسناد فى رواية الحديث، فنحن نرى مثلاً أن بعض التابعين لم يكن يُسند الحديث حين يحدّث.

فقد روى عاصم الأحول (المتوفى سنة ١٤٢ هـ) عن ابن سيرين (المتوفى سنة ١١٠ هـ) عن ابن سيرين (المتوفى سنة ١١٠ هـ) قال : لم يكونوا يسألون عن الإسناد ، حتى وقعت الفتنة ؛ فلما وقعت الفتنة نظروا من كان من أهل السنّة أخذوا حديثه، ومن كان من أهل البدّع تركوا حديثه (١١) .

وقال حماد بن سلمة (٢): كنا نأتى قتادة (هو قتادة بن دعامة السدوسى المتوفى سنة ١١٧) فيقول: بلغتا عن النبى صلى الله عليه وسلم ، وبلغنا عن عمر ، وبلغنا عن على ، ولا يكاد يسند . فلما قدم حماد بن أبى سليان البصرة جعل يقول: حدثنا إبراهيم وفلان وفلان ، فبلغ قتادة ذلك فجعل يقول: سألت مطرقا ، وسألت سعيد بن المسيب ، وحد ثنا أنس بن مالك ، فأخبر بالإسناد . وقال ابن جريج (٢): إن عطاء حدث بحديث فقلت له: أتعزيه إلى أحد ؟ أي أتسنده ؟

<sup>(</sup>١) ابن حجر ، لسان الميزان ( الهند) ١ : ٧ . وراجع رأى كايتانى ، المستشرق الإيطالى الله ضمنه فى كتابه : السنويات الإسلامية – Annale Dell Ialam وانظر كتاب الأستاذ أمين الحول عن مالك ٣ : ٨٠٥ – ٢٧ ه .

<sup>(</sup>۲) ابن سعد ۲/۷ : ۲ .

<sup>(</sup>۳) الزمشري ، الفائق ۲ : ۱٤٧.

ولكننا نرى أن علماء القرن الثانى كانوا يسندون الحديث: يرفعون بعضه ، ويرسلون بعضه . ومما تجدر الإشارة إليه أن كثيراً من رواة الأدب كانوا كذلك من رواة الحديث ، وإن كانت شهرتهم بالرواية الأدبية قد طغت على شهرتهم برواية الحديث وغطت عليها . فالرواية عند هؤلاء العلماء فى القرن الثانى ، سواء أكانت رواية حديث أم رواية أدب وأخبار ، كانت ذات إسناد يرتفع حيناً إلى الصحابى وإلى رسول الله صلى الله عليه وسلم — فى الحديث ، ويرتفع إلى من الصحابى وإلى رسول الله صلى الله عليه وسلم — فى الحديث ، ويرتفع إلى من تدور عنه فى الجاهلية أو إلى رجال يروونها ممن شهدوا الجاهلية وشهدوا ما يروون عناصة — فى الأدب والأخبار ، وكثيراً ما يكون الإسناد مرسلا منقطعاً فى الروايتين كلتيهما .

ولكن ذلك لا يمنعنا من أن نقول إن المتأخرين الذين كتبوا في علوم اللغة والأدب قد احتذوا مناهج المحدَّ ثين والفقهاء ، وقلدوا علوم الحديث والفقه ، وذلك بعد أن نضجت علوم الحديث والفقه وأرسيت أصولهما وقواعدهما ، وعبدت سبلهما وطرائقهما ، وذُهيب فيهما في التحقيق والتدقيق — في السند والمتن سمذاهب بعيدة (۱) ونجد مثال ذلك عند أبي البركات ابن الأنباري (المتوفى سنة مداهب بعيدة (۱) ونجد مثال ذلك عند أبي البركات ابن الأنباري (المتوفى سنة معده) حين يقول في كتابه «الإنصاف في مسائل الحلاف» (۲): « فإن جماعة من الفقهاء المتأدبين ، والأدباء المتفقهين المشتغلين على بعلم العربية بالمدرسة النظامية . . . سألوني أن ألحص لهم كتاباً لطيفاً ، يشتمل على مشاهير المسائل الحلافية بين الشافعي وأبي حنيفة » .

وعند رجل كالسيوطى الذي يقول عن علم الأدب وتأليفه فيه (٣): • هذا

<sup>(</sup>۱) قال الزركشي في أول قواعده : كان بعض المشايخ يقول : العلوم ثلاثة : علم نضج وما احترق وهو علم النحو والأصول ، وعلم لانضج ولا احترق وهو علم البيان والتفسير ، وعلم نضج واحترق وهو علم الفقه والحديث . انظر : السيوطي ، الأشباء والنظائر في النحو ١ : ٥ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۳ .

<sup>(</sup>٣) السيوطي ، المزهر ١ : ١ .

علم شريف . . . حاكيت به علوم الحديث في التقاسم والأنواع ، ويقول كذلك (١) : وواعلم أن السبب الحامل لى على تأليف ذلك الكتاب الأول أنى قصدت أن أسلك بالعربية سبيل الفقه فها صنفه المتأخرون فيه وألفوه من كتب الأشباه والنظائر ، .

فإذا كان الأمر على ما ذهبنا إليه ، فلم التزمت رواية الحديث الإسناد الفالب الأعم ، ولم تلتزمه الرواية الأدبية إلا فى القليل النادر ؟ ونحن نقصد بهذا التسائل الإسناد المتصل المرفوع ، لا الإسناد المرسل المنقطع ، إذ أن هذا الضرب التنائى من الإسناد يكاد يكون ملتزماً فى رواية الأدب التزاماً لا إخلال فيه . فجميع ما يرويه علماء اللغة والأدب فى القرن الثالث والرابع ذو إسناد مرفوع المل علماء القرن الثانى من أمثال أبى عمرو بن العلاء وحماد الراوية وخلف الأحر والمفضل وأبى عمرو الشيبانى وابن الكلبى والأصمعي وأبى حبيلة وأبى زيد ، أو الأعراب الذين عاصرهم هؤلاء العلماء وأخذوا عنهم ، ولكن هذا الإسناد المرفوع الى هؤلاء لا يكاد يصل إليهم حتى يقف عندهم ثم لا يعدوهم — إلا فى القليل النادر مما سنعرضه فى هذا الفصل بعد صفحات . ومن هنا كان هذا الإسناد الملتزم فى الرواية الأدبية إسناداً مرسلا أو منقطعاً لأنه ، فى أكثره ، روى عن علماء لم يشهدوا العصر الجاهلى، ولم يأخذوا الشعر من الشعراء الجاهليين أنفسهم .

ويبدو لنا أن مرد التزام الإسناد المتصل فى رواية الحديث إلى أمرين: أور داخلى ، وآخر خارجى. أما الداخلى فمبعثه من نفس الراوى، ومصدوه شعوره بالتحرج الدينى ، وذلك أنه ينقل كلاماً من كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو الذى قال فى حديثه المشهور: ومن كذب على فليتبوأ وقعده من النار (٢) ، في الإسناد المتصل ما يجعل المحدث يطمئن إلى أن غيره من شيوخه وشيوخ

<sup>(</sup>١) السيوطي : الأشباء والنظائر في النحو ١ : ٣ .

<sup>(</sup> ۲ ) انظر نص الحديث كاملا وطرقه وتخريجه في : الخطيب البغدادي ( تقييد العلم ص ٢٩ -

شيوخه ثم التابعين والضحابة يشتركون معه فى تحمل تبعة هذا الحديث ونقله ، وأنه لا يستقل وحده بحمل هذا العبء ، وأن تبعته لا تعدو النقل الأمين لما سمعه عن شيخ ثقة ثبت .

وأما الأمر الحارجي فرجعه إلى سامعي الحديث من المحدّث ، وذلك أن الحديث يتضمن جزءاً كبيراً من السنّة ، أو هو السنة كلها ، وهو من أجل ذلك مصدر من مصادر التشريع الإسلامي ، بل إنه هو المصدر الثانى الذي يتلو في القيمة كتاب الله ، ولذلك كان من التدقيق والتحقيق ، وبما يبعث الطمأنينة في نفوس السامعين ويوحي إليهم بالثقة في حديث المحدث - أن يصل بين عصره وعصر الرسول الكريم بسلسلة متصلة من الرواة المحدّثين كلهم يشهد أنه سمعه ممن قبله حتى يصل الإسناد إلى الصحابي فالرسول .

من أجل هذا كله رأينا كثيراً من الصحابة ومن التابعين يتحرجون من رواية الحديث ، بل لقد ورد عهم هي صريح عن التحديث والإكثار منه . فقد شيع عر بن الحطاب جماعة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا ذاهبين إلى الكوفة ، ثم أوصاهم بقوله (۱) : « إنكم تأتون أهل قرية لهم دوى بالقرآن كدوى النحل ، فلا تصد وهم بالأحاديث فتشغلوهم ، جردوا القرآن ، وأقلوا الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، امضوا وأنا شريككم » . وقال شعبة بن الحجاج ( توفى سنة ١٦٠ وله ٧٥ سنة ) (١) « ما أنا مغم على شيء أخاف أن يدخلني النار غيره » — يعني الحديث . ومن أجل هذا أيضاً كان كثير من المحد ثين من الصحابة والتابعين يتخفقون من أعباء هذا الحرج وقسوته باللجوء إلى الشعر وإنشاده . قال مطرق (۱) : « خرجت مع عمران بن حصين (صحابي توفى سنة ٢٥) من الكوفة إلى البصرة فما أتى علينا يوم إلا ينشدنا فيه شعراً ، ويقول :

<sup>(</sup>۱) ابن سعد ۲ : ۲ .

<sup>(</sup>۲) ابن سعد ۲/۷ : ۲۸.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/٤: ٢٦.

إن لكم فى المعاريض لمندوحة عن الكذب » . (١) وقال روح بن عبادة (٢) : كنت عند شعبة ، فضجر من الحديث ، فرى بطرفه ، فرأى أبا زيد سعيد بن أوس فى أخريات الناس فقال : يا أبا زيد :

واسْتَعجَمَتْ دارُ مَى ما تُكلَّمُنا والدارُ لو كَلَّمَنْنا ذاتُ أَخْبار لله عَلَمَ الله الحديث لله إلى يا أبا زيد . فجعلا يتناشدان الأشعار . فقال بعض أصحاب الحديث لشعبة : يا أبا بسطام نقطع إليك ظهور الإبللنسمع منك حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم فتدعنا وتقبل على الأشعار !! قال : فرأيت شعبة قد غضب غضباً شديداً ثم قال : يا هؤلاء ، أنا أعلم بالأصلح لى ، أنا والذي لا إله إلا هو في هذا أسلم منى في ذاك .

ومن أجل هذا أيضاً كان الأصمعي يتحرج في تفسير شيء ورد في القرآن الكريم أو الحديث ولذلك « لم يرفع من الحديث إلا أحاديث يسيرة » (٣) .

ونحن نرى من هذه الأخبار الثلاثة الأخيرة أن القوم آنذاك لم يكونوا يرون فى رواية الشعر ما يرونه فى رواية الحديث ، فالشعر آنجر الأمر شأن من شؤون هذه الدنيا لا يتصل بالدين ولا بشخص الرسول ولا يمت بسبب إلى التشريع . فهم إذن فى حل إذا وجدوا فيه سعة يستريحون فيها من عناء التضييق الذى كانوا باخذون به أنفسهم فى الحديث .

فهل نحن إذن على صواب إذا ذهبنا إلى أنه ليس فى الرواية الأدبية للشعر الجاهلي والأخبار الجاهلية إسناد متصل؟ لعلنا لا نستطيع أن نقطع فى هذا السؤال

<sup>(</sup>۱) عران بن حصین هذا هو الذی یقول : والله إن كنت لأری أنی لو شئت لحدثت عن رسول الله صل الله علیه وسل یومین متنابعین ، ولكن بطأنی عن ذلك أن رجالا من أصحاب رسول الله صل الله علیه وسل سموا كما سمت ، وشهدوا كما شهدت ، ويحدثون أحادیث ما هی كما یقولون ، وأحاف أن یشبه لی كما شبه لحم .

<sup>(</sup>٢) نزهه الألباء: ٨٩ – ٩٠ ، وانظر أيضاً ابن سعد ٢/٧ : ٣٨ .

<sup>(</sup>٣) أبو الطيب اللغوى ، مراتب النحويين ورقة: ٧٤.

بجواب حاسم قبل أن نعرض بعض ما لدينا من أخبار وروايات فيها إسناد متصل الله الجاهلية وسنكتنى الآن بالعرض المجرد ثم نعقب على ذلك بما يبدو لنا من رأى.

وهذه الأخبار والروايات قسمان كبيران ؛ أولهما : يتصل بالشاعر الجاهلي نفسه ، وثانيهما : يتصل بهؤلاء العلماء الرواة الذين عاشوا في القرن الثاني وأخذ عهم العلماء بعد ذلك شعر الجاهلية وأخبارها .

۲

أما القسم الأول فهى أخبار مسندة يرتفع إسنادها إلى الشاعر الجاهلي نفسه، وأكثر الشعراء الجاهليين حظًا من هذا الضرب من الروايات المسندة هو حسان ابن ثابت، وربما كان مرد ذلك إلى صلة حسان برسول الله صلى الله عليه وسلم، فروى بعض الصحابة شعره وأخباره . ونحن نجد مثل هذا الضرب من الأسانيد المرفوعة إلى الصحابة عن حسان في ترجمته في الأغاني (۱) ، كالذي ترويه أم المؤمنين عائشة (۱) ، وأخبها أسماء بنت أبي بكر (۳) . أما الأحاديث المرفوعة في المؤمنين عائشة (۱) ، وأخبها أسماء بنت أبي بكر (۳) . أما الأحاديث المرفوعة في اسناد متصل إلى حسان نفسه فهي أقل من ذلك عدداً . ومن أمثلها ما جاء في اسناد متصل أوله أبو الفرج الأصفهاني وآخره سعيد بن زرارة عن حسان بن السناد متصل أوله أبو الفرج الأصفهاني وآخره سعيد بن زرارة عن حسان بن ثابت ، حيث يذكر ما يدل على أنه ولد قبل المجرة بنحو من ستين سنة وأنه كان غلاماً يفعة ابن سبع سنين أو ثمان حيها ولد رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٤) .

وثمة أخبار أخرى ذات إسناد منقطع واكمنها تنتهي بحسان يروى فيها خبراً عن

<sup>(</sup>١) ج: ٤ ، ص ١٣٤ - ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) ألمصدر السابق : ١٤٣ و ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ١٣٥.

نفسه وعن غيره من شعراء الجاهلية . ومن أمثلة ذلك و . . . حدثنا الزبير بن بكار قال ، قال أبو غُزيَّة ، قال حسان بن ثابت : قدم النابغة المدينة فلخل السوق فنزل عن راحلته ثم جثا على ركبتيه ، ثم اعتمد على عصاه ، ثم أنشأ يقول :

عَرَفْتُ مَنَازِلاً بِعُرَيْتناتٍ فَأَعْلَى الجِزْعِ لِلْحَىُّ المُّبِنُّ

فقلت: هلك الشيخ، ورأيته قد تبع قافية منكرة . . . فما زال ينشد حتى أتى على آخرها ، ثم قال : ألا رجل ينشد ؟ فتقدم قيس بن الحطيم فجلس بين يديه وأنشد :

## أَنَعْرِفُ رَسُّما كاطرادِ المَذَاهبِ

حتى فرغ منها ، فقال : أنت أشعر الناس يا ابن أخى . قال حسان : فلخلى منه . وإنى فى ذلك لأجد القوة فى نفسى عليهما ، ثم تقدمت فجلست بين يديه ، فقال : أنشد فوالله إنك لشاعر قبل أن تتكلم . قال : وكان يعرفنى قبل ذلك ، فأنشدته . فقال : أنت أشعر الناس ه (١).

ومن أمثلته أيضاً ٥. . . يوسف بن الماجشون عن أبيه قال ، قال حسان بن ثابت : أتيت جبّلة بن الأيهم الغسانى وقد مدحته ... ، ثم يذكر لقياه النابغة الذبيانى وعلقمة بن عبدة هناك وإنشادهما شعراً لهما ثم إنشاد حسان شعراً مدح فيه الغساسنة (٢) .

وثانى هؤلاء الشعراء هو الأعشى ، فقد عثرنا على ثلاث روايات مرفوعة كلها إليه ، الأولى : قدمنا الإشارة إليها حين تحدثنا عن رواة الشاعر ، فقد مر بنا أن للأعشى ثلاثة رواة — أو لعله راوية واحد اختلفوا فى اسمه فأوردوا له ثلاثة أسماء فهوحيناً : عبيد، وحيناً : يحيى بن متى ، وحيناً ثالثاً : يونس بن متى . وقد كان

<sup>(</sup>١) الأغان ٢ : ٨ - ٩ .

٧ - ٢ : ١٤ (ساسي) ١٤ : ٢ - ٧ .

هذا الراوية من المعسرين ، فروى عنه جميع الأخبار التي رواها عن الأحشى راوية واحد بعينه هو سماك بن حرب . ثم روى عن سماك عدة واوا (١١) .

فعبید هذا بروی عن الأعشى خبر قدومه على النعمان وإنشاده بین بدیه قصیدته (۲) :

إِلَيْكَ أَبَيْتَ اللَّمْنَ كَانَ كَلالُهَا تَرُوح مَعَ اللَيْلِ التَّمامِ وَتَغْتدِى وهو أيضاً يروى عن الأعشى أنه سأله تفسير كلمات في أحد أبياته وذلك قوله (٢):

وَمُدَامَة مِمَّا تُعَتَّقُ بابِلٌ كَدَم اللَّبِيح سَلَبْتُها جِرْيَالَها

فلما سأله : ماذا أردت بقولك ؟ قال : شربتها حمراء وبلتها بيضاء .

وهو كذلك يوازن بين الأعشى ولبيد فيقول (١) : كان الأعشى قدرياً وكان لبيد مُثْبتاً . قال لبيد :

مَنْ هَدَاهُ شُبُلَ الخَبْرِ اهْتذى نَاعِمَ البَالِ ومَنْ شَاء أَضَلَّ

### وقال الأعشى :

اسْتَأْثُرَ اللهُ بالوَفاء وبالْ هَدْلِ وَوَلَّى المَلَامةَ الرَّجُلا

فلما سئل : من أبن أخذ الأعشى مذهبه ؟ قال : من قبل العيباديين نصارى الحيرة ، كان يأتيهم يشترى منهم الحمر فلقنوه ذلك .

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم عن رواة الشاعر في الفصل الثاني من هذا الباب .

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة . الشعر والشعراء ١ : ٢١٥ .

<sup>(</sup>٣) الشمر والشعراء ١ : ٢١٥ – ٢١٦ ، وانظر أيضاً الجواليق: المعرب ص : ٤٦ ، والبغدادي : الحزانة ٤ : ١٩٧ .

<sup>(</sup>٤) الأخاني ٩ : ١١٢.

والرواية الثانية ماجاء في شرح ديوان الأعشى للآمدى (١): «قال أبو الحر: وجدت على ظهر كتاب المجاز لأبى عبيدة بخط أبى عسبان رفيع بن سلمة المعروف بد ماذ (١) صاحب أبى عبيدة ، وحد ثنا به السكرى بعد حديثاً يرفع إلى الأعشى أنه قال . . . خرجت أريد قيس بن معديكرب بحضرموت ، فأضلك في أوائل أرض اليمن لأني لم أكن سلكت ذلك الطريق ، فلما أضللت أصابني مطر ، فرميت ببصرى كل مرمى أطلب لنفسى مكاناً ألجأ إليه ، فوقعت عيني على خباء من شعر فقصدت نحوه فإذا أنا بشيخ . . . » ثم يمضى فوقعت عيني على خباء من شعر فقصدت نحوه فإذا أنا بشيخ . . . » ثم يمضى في قصة طويلة خلاصها أنه أنشد هذا الشيخ مطلعي قصيدتين من قصائده فإذا بالشيخ ينادى ابنتين له فتنشدان القصيدتين كاملتين لا تخرمان مهما حرفاً ، فلما سقط في يده وتحير وغشته رعدة قال له ذلك الشيخ: « ليسُفْرِخ رُوعك فلما سقط في يده وتحير وغشته رعدة قال له ذلك الشيخ: « ليسُفْرِخ رُوعك أبا بصير أنا هاجسك مسحل بن أثاثة الذي ألتي على لسائك الشعر » . فسكنت نفسه (٣) !

والرواية الثالثة حدَّث بها أبو اليقظان قال (١) حدثني جويرية عن يشكر

<sup>(</sup>١) انظر السيوطي ، شرح شواهد المغنى : ٣٢٧ .

<sup>(</sup> ٢ ) في الأصل : « ديار " مكان « دماذ » وهو خطأ ، انظر الزبيدي ، طبقات اللغويين ص

<sup>(</sup>٣) حديثنا هنا مقصور على الإسناد وحده - وأسطورية المن واستحالته في هذه الراوية والرواية التالية لا تني صحة الإسناد . فلقد كانوا في الجاهلية يمتقدون بالرئي و بشيطان الشاعر ، وذكر الأعشى ففسه شيطانه مسحلا في شعره ( انظر الجاحظ ، الحيوان ٢ : ٢٢٥ - ٢٢٧ ، وجمهرة أشعار العرب : ٤٩ ، والموشح المرزباني : ٤٩ ) وجعلوا لكل شاعر صاحباً من الحن سعوه ( جمهرة أشعار العرب : ٣٣ - ٥٥) ولم يكتفوا بشعراء الجاهلية بل ذهبوا إلى أن شعراء الإسلام كانوا كذلك . فهذا جرير بهتف به صاحبه من الحن من زاوية البيت ويحدثه ويلتي إليه معراً ( الأغاني ٨: ٢٩ ) ، والفرزدق يأتي جبلا بالمدينة وينادي بأعل صوته : أجيبوا أخاكم أبا لبيني ( النقائص : ٤٧ ) ، وهؤلاء الحن يجاوبون ذا الرمة ونصيباً وجريراً ( المؤسح : ١٦٩ - ١٧٠) وانظر أخبار بعض الصحابة وإلحن في ابن سعد ٧ / ١ : ٢٨ ، ٧ / ٢ : ١٦١ ، والغائق ٣ : ١٨١ ثم انظر أخبار الحن ومناقشة هذه الأخبار في الجاحظ ، الحيوان ٢ الحيوان ٢ الحيوان ٢ : ٢٤١ - ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٤) الأغاني ٩ : ١٥٦ .

ابن واثل اليشكرى - وكان من علماء بكر بن وائل وولد آيام مسيلمة فجىء به إليه فسح على رأسه فعمى - قال جويرية : فحدثنى يشكر هذا قال : حدثنى جرير بن عبد الله البجلى (صحابى) قال : سافرت فى الجاهلية ، فأقبلت على بعيرى . ، . فإذا قوم مشوّهون عند الماء فقعدت . فبينا أنا عندهم إذ أتاهم رجل أشد تشويها منهم فقالوا : هذا شاعرهم . فقالوا له : يا فلان أنشد هذا فإنه ضيف . فأنشد وودع هُرَيْرة إن الرّخب مُرْتَحِلُ ، . فلا والله ما خرم منها بيتاً واحداً حتى انتهى إلى هذا البيت .

تَسْمَعُ لِلْحَلِي وَسُوَاساً إذا انْصَرَفَتْ كَمَااسْتَعَان بِرِيعٍ عِشْرِقٌ زَجِلُ (١)

فأعجبت به . فقلت : من يقول هذه القصيدة ؟ قال : أنا . قلت : لولا ما تقول الأخبرتك أن أعشى بنى ثعلبة أنشدنيها عام أول بنجران . قال : فإنك صادق ، أنا الذى ألقيتها على لسانه وأنا مسحل صاحبه ، ما ضاع شعر شاعر وضعه عند ميمون بن قيس (٢) ! !

وشاعر ثالث جاهلي خالص ، هو امرؤ القيس – ، رُويَ عنه أيضاً بإسناد متصل ، فقد سئل رؤبة بن العجاج عن هذا البيت (٣) :

نَطَعَنهُمْ سُلْكَى ومَخْلُوجَةً كَرَّكَ لأَمَسِيْنِ على نَابِل

فقال رؤبة : حدثنى أى عن أبيه قال : حدثنى عمتى ــ وكانت فى بنى دارم ــ قالت : سألت امرأ القيس ، وهو يشرب طلاء له مع علقمة بن عبدة ــ : ما

<sup>(</sup>١) العشرق : شجيرة مقدار ذراع ، فيها حب صفار ، إذ جفت قرت بها الربح تحرك الحيب قسم له شخشخة على الحصى .

<sup>(</sup>٣) أنظر التعليقة رقم : ٣ ، في الصفحة السابقة .

<sup>(</sup>٣) البصرى: التنبيهات على أغلاط الرواة: ٤

معنى قولك : كرَّك لأمين على نابل ؟ فقال : مررت بنابل وصاحبه يناوله الريش لُوَّاماً وظُهاراً ، فما رأيت أسرع منه ولا أحسن ، فشبهت به(١) إ

وشاعر رابع ، جاهلي أدرك الإسلام ، وهو سعية بن غريض ، وغريض هو السمومل المشهور . ورواية سعية هذه تختلف عن الروايات التي قدمناها من حيث إنها لا تروى خبراً عن الشاعر نفسه ، وإنما يروى فيها الشاعر خبراً من أخبار الجاهلية لا صلة له به . قال الهيثم بن عدى : حدثني حماد الراوية عن سعيد بن عمرو بن سعيد عن سعية بن غريض – من يهود تياء – قال (٢): لما قتل الحارث بن أبي شمر الفساني عمرو بن حجر ملك بعده ابنه الحارث بن عمرو ، . . . فلما تفاسدت القبائل من نزار أتاه أشرافهم فقالوا . . . ه ( إلى آخر الحبر ) .

ورُوى عن الطيئة خبر يفضّل فيه نفسه ، وراويه هو عبد الرحن بن أبي بكرة عن الحطيئة ، قال عبد الرحن (٢): رأيت الحطيئة بذات عرق ، فقلت له:

مَا أَنَذَا آمُلُ الخُلُودَ وَقَدْ أَدْرَكَ عَقْلِي وَمَوْلدى حُجُرا أَنْدَا آمُلُ الخُلُودَ وَقَدْ أَدْرَكَ عَقْلِي وَمَوْلدى حُجُرا أَبِالمْرِئُ القَيْسِ هِل سَمِعْتَ بِهِ هَيْهَات هَيْهَات طَالَ ذَا عُمُرا

ومنهم أيضاً عمرو بن مسبح الطامى ، وهو المشهور بإجادة الرمى ، ذكره امرؤ القيس في العمره ، قال :

رُبُّ دَام مِنْ بني ثُعَل مُعْلِج كَفَّيْسِهِ في قُتَرِهُ

<sup>(</sup>١) وأمرق القيس هو أقدم الفحول من شعراء الجاهلية ، ومع ذلك فإن بعض شعراء الجاهلية اللين عمروا وأدركوا الإسلام أدركوا كذلك امرأ القيس فيها يزعمون . فهم مثلا : ربيع بن ضبع ، فهو القائل : (الممرين : ١ – ٧)

وعمر عمرو بن مسبح حتى مات فى زمن عثمان بن عفان! ! ( المعمرين ٧٧ – ٧٨ ) .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٩ : ٨١.

<sup>(</sup>٣) الشمر والشعراء ١ : ٢٨٣.

يا أبا مُلَيِّكة أيّ الناس أشعر؟ فأخرج لساناً دقيقاً كأنه لسان حية فقال: هذا إذا طمع .

وشاعر سادس رُوى عنه فى إسناد متصل ، هو النابغة الجعدى . والجعدى من عُمَّر عمراً طويلاً فى الجاهلية والإسلام ، و ... إسماعيل بن عبد الله السكرى قال ، حدثنا يعلمَى بن الأشدق قال ، حدثنى نابغة بنى جعدة ، قال (١١) : أنشدت النبى صلى الله عليه وسلم هذا الشعر فأعجب به :

بَلغنَا السَّمَاءَ مَجْدُنَا وَجُدُودُنا وَإِنَّا لَنَبغِي فَوْقَ ذلك مَظْهَرا فقال النبي صلى الله عليه وسلم: فأين المظهر يا أبا ليلى ؟ فقلت: الجنة. فقال: إن شاء الله. فقلت: إن شاء الله.

ولا خَيْرَ ف حِلْمِ إِذَا لَم يَكُنْ لَهُ بِوَادِرُ تَحْمِى صَفْوَهُ أَنْ يُكَدَّراً ولا خَيْرَ فى جَهْلٍ إِذَا لَمْ يَكُنْ لَهُ حَلِيمٌ إِذَا مَا أَوْرَدَ الأَمْرَ أَصْلَرَا فَالَا عَلَى مَلْ الله عليه وسلم : أجدت ، لا يفضض الله فاك » .

٣

وأما القسم الثانى من هذا البحث عن الإسناد فتصل بهؤلاء العلماء الرواة الذين عاشوا فى القرن الثانى ومطلع الثالث ، وأخذ عهم العلماء بعد ذلك شعر الجاهلية وأخبارها . فقد ذكرنا من قبل أن العلماء فى القرون التالية للقرن الثانى ، وخاصة علماء القرنين الثالث والرابع ، كانوا يوردون جل أخبار الجاهلية وأشعارها مسندة إلى هؤلاء الرواة الأعلام من علماء القرن الثانى ، ثم يقفون عندهم

<sup>(</sup>١) الأغان ه : ٨.

لا يعد وبهم فى الغالب الأعم. وذكرنا أن هؤلاء العلماء الذين تنهى عندهم الرواية الأدبية للجاهلية طبقتان، الطبقة الأولى هم : أبو عمرو بن العلاء وحماد الراوية ثم خلف الأحمر والمفضل الضبى ومن فى طبقهم . وأما الطبقة الثانية فهم تلامذة هذه الطبقة الأولى ، وأشهرهم : الأصمعى وأبو زيد وأبو عبيدة وأبو عمرو الشيبانى ، ثم ابن الأعرابي وعمد بن حبيب وأبو حاتم السجستانى وعمد بن سلام ومن فى طبقهم . ولكن انقطاع الإسناد عند هؤلاء الرواة وانهاءه إليهم يحفزنا إلى أن نستقصى فى البحث عما وراءه لعلنا نستطيع أن ننبش الجذور الأولى الى قامت عليها رواية هؤلاء العلماء ، فنستبين مدى امتداد هذه الجذور واتصالها بالجاهلية .

وأول ما يستوقفنا فى سبيلنا روايات قليلة متفرقة مبثوثة على تباعد بيها - فى ما بين أيدينا من مصادر . وفيها يروى هؤلاء العلماء عن شيخ عالم راوية كثيراً ما يكون من الأعراب الذين كانوا يأخذون منهم اللغة والشعر والأخبار ، وقد يمتد ما يكون من الإسناد فيرفعونه فى أحوال نادرة إلى جاهلى شهد ما يروون عنه . فن هذه الروايات الى يذكر فيها هؤلاء العلماء راوية سابقاً عليهم يأخذون عنه - ما نورده فها يأتى :

يروى الأصمعى تحقيق اسم تأبط شرًّا وبيتاً له عن ابن أبي طرفة الهذلى ويقول (١٠ : كان ابن أبي طرفة الهذلى أعلمهم بتأبط شرًّا وأمره .

ويروى الأصمعى كذلك عن أبى طفيلة ، قال (٢) : حدثنى من رأى مساور بن هند أنه ولد فى حرب داحس قبل الإسلام بخمسين عاماً .

ويروى أبو عبيدة في سند متصل إلى الجاهلية (٢) : « قال أبو عبيدة ،

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء ١ : ٢٧١ .

<sup>(</sup>٢) الإصابة ٦: ١٧١ ، وأبو طفيلة هذا أحد ثقات الأعراب وعلمائهم الذين أخذ عهم الأصمعي وأبو عبيدة وأبو زيد ومن في طبقهم (انظر مراتب النحويين لأبي الطيب اللغوى ورقة ٢٠ –٦٥).

<sup>(</sup>٣) الأغاني (دار الكتب) ١١ : ٧٥ .

حدثى عبد الحميد بن عبد الواحد بن عاصم بن عبد الله . . . قال ، حدثى أبي عبد الله ، عن أدرك شأس عبد الله ، عن أدرك شأس ابن زهير قال . . . ، (ثم يورد خبراً عن شأس) .

ويروى أبو عبيدة كذلك فى سند آخر متصل إلى الجاهلية (١) و . . . . أبو عبيدة قال ، حدثنا أبو المختار فراس بن خندق القيسى : قيس ثعلبة ، وعدة من علماء العرب قد سماهم فراس بن خندق ، وفى سياق الحديث \_ وهو عن يوم ذى قار \_ يسمى بعضهم فيقول (٢) : وقال سليط بن سعد بن معدان . . . بن ثعلبة : فحدثنا أسراؤنا الذين كانوا فيهم يومئذ \_ يوم ذى قار \_ قالوا : فلما التي الناس . . . .

وروى المفضل خبراً عن امرى القيس وعلقمة بن عبدة وشعراً لهما ــ حدثه به أبو الغول النهشلي عن أبي الغول الأكبر (٣) .

ويروى المفضل كذلك خبراً جاهليًّا ذا إسناد متصل؛ جاء في النقائض (؛):

• وكان من قصة هذا اليوم — يوم أعشاش — ما حكاه الكلبي عن المفضل بن

عمد عن زياد بن علاقة التغلبي أن أسماء بن خارجة الفزارى حدثه بذلك قال :
أغار بسطام . . . » إلى آخر الحبر، وبسطام هذا أخذ أم أسماء بن خارجة،
وأسماء يومئذ غلام شاب يذكر ذلك . فرواية أسماء إذن رواية من شاهد الحبر المروى ، وإسنادها متصل .

ويروى ابن الكلبى فى سند متصل إلى أشياخ أدركوا الجاهلية ــ شعراً لشعراء جاهليين كامرى القيس وعنترة فيه ذكر أسماء أماكن وقال أبو زيد عمر بن شبة عن هشام قال : حدثنى محمد بن عبد الرحمن الأنصارى ، عن عمرو بن

<sup>(</sup>١) النقائض : ٦٣٩ .

<sup>(</sup>٢) النقائض : ٩٤٤.

<sup>(</sup>٣) المرزباني ، الموشع : ٣٠.

<sup>(</sup>٤) ص : ٥٧٠.

الصامت بنشداد بن يزيد بن مرداس السلميّ، عن أشياخ من بني تميم أدركوا الحاهلية ، قالوا . . . ، (١١٠ .

وروى حماد الراوية خبراً يتصل بالحطيثة عن أبى نصر الأعرابي . وروى حماد كذلك خبرين عن الأعشى ، أحدهما : عن معقل عن أبى بكر الهلالي (٢) والثانى : عن سمَاك بن حرب (٣) .

وروى أبو عمرو بن العلاء شعراً لامرى القيس بن عابس ، وذكر منه ستة أبيات ثم قال (٤) و وزادنى فيها الجمحى ، وذكر ثلاثة أخرى . وروى أبو عمرو أيضاً (٥) و عن شيخ من أهل نجد كان أسنَّهم » .

وكان أبو عرو بن العلاء يجتمع هو وشعبة عند أبى نوفل بن أبى عقرب ، قال شعبة (٦): فأسأله عن الحديث خاصة "، ويسأله أبو عمرو عن الشعر خاصة "، فلا أكتب شيئاً مما يسأله عنه أبو عمرو ، ولا يكتب أبو عمرو شيئاً مما أسأله أنا عنه (٧).

ومن اليسير أن يتتبع الباحث شيوخ هؤلاء العلماء الرواة ، ويعرف بعضهم بأسمائهم ، غير أن من العسير أن يرجع ، إلا فى القليل النادر ، مفردات هذه الروايات التى يروونها سواء أكانت شعراً أم خبراً \_ إلى الشيوخ الذين أخذها عنهم هؤلاء العلماء الرواة .

ومن هؤلاء الشيوخ : الأعراب الفصحاء الذين كانوا يفدون إلى الحواضر

<sup>(</sup>١) البكرى ، معجم ما استعجم ١ : ٣٢٤ – ٣٢١ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٩ : ١١٧٠

<sup>(</sup>٣) الأغاني ٩ : ١٢٤ .

<sup>( ۽ )</sup> السيراني ۽ أخبار النحويين البصريين : ٢٩ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق: ۳۰.

<sup>(</sup>٦) السيوطي ، المزهر ٢ : ٣٠٤ نقلا عن فوائد النجيرم.

<sup>(</sup>۷) انظر هذه الرواية أيضاً في طبقات الزبيدي ص: ۲۰ و ص: ۳۰ وفيها والفقه، بدل

فيأخذ عنهم هؤلاء العلماء اللغة والشعر والأخبار (۱). ويعنينا من أمر هؤلاء الأعراب ثلاثة أخبار لها قيمتها وخطرها ، أولها : ما أورده أبو على القالى قال (۲): وحدثنا أبو بكر بن دريد رحمه الله - قال : كان أبوحاتم يضن بهذا الحديث ويقول : ما حدثنى به أبو عبيدة حتى اختلفت إليه مدة ، وتحملت عليه بأصدقائه من الثقفيين ، وكان لهم مؤاخياً - قال ، حدثنا أبو حاتم قال ، حدثنى أبو عبيدة قال ، حدثنى غير واحد من هوازن من أولى العلم وبعضهم قد أدرك أبوه الجاهلية أو جده - قال : اجتمع عامر بن الظرب العدوانى . . . ، إلى آخر الحبر .

فأبو عبيلة إذن كان يروى بعض ما يرويه عن أعراب أنوك آباؤهم الجاهلية وقد مر بنا قبل قليل فى الصفحة السابقة أن المفضّل يروى عن رجل يروى عمن أدرك الجاهلية .

وثانى هذه الأخبار الثلاثة ما أورده الشريف المرتضى من حديث لبيد والنعمان ، فقد ذكر إسناداً في نهايته و عن الكلبي عن عبد الله بن مسلم البكائى ، وكان قد أدرك الجاهلية ه(٣) .

ومما يكمل هذا ويوصلنا إلى ما نرى إليه من هدف ــ الحبر الثالث الذى يرويه أبو عبيدة ، ولكنه يرويه هذه المرة ويقصد به شيخه بل شيخ الرواة جميعاً: أبا عمرو بن العلاء . قال أبو عبيدة يشير إلى أبى عمرو (١) وكانت عامة أخباره عن أعراب قد أدركوا الجاهلية » .

<sup>(</sup>١) ذكرت بعض المصادر أسهاء بعض هؤلاء الأعراب: انظر الفهرست لابن النام من : ٥٠ وما بعدها ، وطبقات الزبيدي : ١٧٥

<sup>(</sup>٢) الأعالى ٢ : ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) أمالي السيد المرتضى ١ : ١٣٧.

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين ١ : ٣٢١ ، وانظر كذلك ديوان زهير (دار الكتب) ص ٣٣٩ هامش : ٤ ، حيث ذكر خبراً يشبه هذا من نسختين من نسخ الديوان الحطية .

فإذا مضينا نحن وراء هذا القول لنحقق صدقه ، وجدنا في بعض ما سنورده ما يغنينا عن الإطالة :

قال ابن سعد(۱) و أخبرنا عبد الملك بن قُرَيب قال : أخبرنا أبو عمرو بن العلاء قال : قتـُل بسطام بن قيس، العلاء قال : قتـُل بسطام بن قيس، ثم أنشد بيتاً رُثى به :

فَخَرُّ على الأَلاءةِ لَمْ يُوسَدُ كَأَنَّ جَبِينَهُ سَبْفٌ صَقِيلُ ،

وقد وُلد أبو رجاء هذا في الجاهلية ثم أدرك النبي صلى الله عليه وسلم وهو شاب (٢) ، وأسلم بعد الفتح (٣) ، وتوفى في نحو سنة ١١٧ (١) .

وقد مر بنا قبل قليل أن أبا طفيلة يروى عن أدرك الجاهلية ، وقد كان أبو طفيلة هذا نحو أبى عمرو بن العلاء في السن (٠٠) .

وهذا مستعبر بن كيدام (المتوفى سنة ١٥٧ أو ١٥٥ ــ وهو معاصر لأبى عمرو ابن العلاء ) يروى عمن أدرك الجاهلية أيضاً . وقال عمير بن الحباب ، وروى ذلك عنه مسعر ، ما أغرت على حيّ في الجاهلية أحزم امرأة ولا أعجز رجلاً من كلب ، ولا أحزم رجلاً ولا أعجز امرأة من تغلب (١) » .

وهذا شیخ معمر حضر الجاهلیة ، ومع ذلك فقد كان ممن استمع إلى جریر وهو ینشد ، وجریر عاصر أبا عمرو نصف قرن (مات جریر سنة ۱۱۰) . كان جرد بنشد أبياته(۲) :

<sup>(</sup>١) الطبقات ٧ : ١٠٠ ، وانظر المعارف لابن قتيبة : ١٨٩ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ٧ : ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) خلاصة التهذيب (عمران بن طحان).

<sup>(</sup>٤) الزمخشرى ، الفائق ١ : ٢٦٠.

<sup>(</sup>ه) الإصابة ١ : ١٧١.

<sup>(</sup>٦) البيان والتبيين ١ : ٠٠٠ - ١٠٠ .

<sup>(</sup>٧) المرزباني ، المرشع: ١٢٥

مُ هَاجِمٍ وَلَا السَّيْدُ إِذْ يُبْطَحْنَ بِالْأَسَلِ السَّمرِ مُجَاشِعٌ ولا نَقَلان الحيِّ مِن قُنْتَيْ نَسْر

فَمَا شَهِدَتْ يَوْمَ النَّقَا خَيْلُ هَاجِرٍ ولا شَهِدَتْ يَوْمَ النبيطِ. مُجَاشِعُ

قال: وشیخ من بنی ثعلبة یقال له: النخار بن العقار، كبیر قد شد حاجباه وقد سقطا على عینیه ، فقال: ولا كلیب والاجل ماشهدت، ولا كنا إلا سبعة فوارس من بنی ثعلبة ، .

ومن اليسير أن نجمع أسماء كثيرين من المعمسرين الذين أدركوا الجاهلية وماتوا في نهاية القرن الأول أو مطلع الثاني ، فمن ذلك :

عرام بن المنذر بن زبيد . أدرك الجاهلية وأدرك عمر بن عبد العزيز (١) وحميدة من ولد كعب بن ربيعة أدرك الجاهلية وأدرك بشر بن مروان (٢) . وشريح ابن هاني عاش في الجاهلية دهراً وقتل في ولاية الحجاج (٣) .

بل إن من هؤلاء المعمر بن شعراء مشهورين من مثل :

أرطاة بنسهيئة: أدرك الجاهلية ووفد على عبد الملك بن مروان فسأله عما بقى من شعره ، وكان عمره آنداك مائة وثلاثين سنة (٤) . وأيمن بن خريم : أسلم هو وأبوه يوم الفتح وأدرك عبد العزيز بن مروان (٥) . وعرو بن أحمر بن العمر د : كان من شعراء الجاهلية المعدودين وقال في الجاهلية والإسلام شعراً كثيراً ، وأدرك عبد الملك بن مروان (١) .

والأمثلة على ذلك كثيرة ، ولكن المغالاة في أعمار المعمَّرين كثيرة كذلك ،

<sup>(</sup>١) أبو حاتم السجستاني 6 كتاب المعمرين:١١ ، وأبو على القالي ، الأمالي ٣ . . ٧٠.

<sup>(</sup>٢) المعرين: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) المدر السابق : ٣٨.

<sup>( ؛ )</sup> الشعر والشعراء ١ : ١ ٠ ه ، والموشح : ٢٤٢.

<sup>(</sup> ٥ ) الشعر والشعراء ١ : ٢٦ ه

<sup>(</sup>٦) الألمال ٨ : ٣٣٤ ، وفي معجم الشعراء للمرزباني أنه مات في عهد عبَّان ! !

وبعضها لايكاد يصدَّق . قال الجاحظ (١١) ووإن فى الأعراب لأعماراً أطول ، على أن لهم فى ذلك كذباً كثيراً » .

وقد أوردنا من الأسماء والأخبار ما يصح فى الفهم ويقبله العقل ، فليس من الغريب أن يكون فى الأمة نفر يبلغون من العمر ما يزيد قليلاً على مائة سنة ، وذلك شيء مألوف فى كل زمان وعند كل أمة ، وما زلنا نحن نسمع فى زماننا هذا عن يتخطى المائة وقد يبلغ العشرين والمائة أو الحمسين والمائة ، وخاصة فى القرى وبين البدو . ومن المشهور المتداول أن الأعمار كانت فى الماضى أطول مما هي الآن، ومرد ذلك إلى أمور لا مجال لسردها .

وقد رجحنا فى غير هذا الموطن أن أبا عمرو بن العلاء بدأ يأخذ عن الرواة والعلماء والأعراب، بل كان يتصدر للرواية والتدريس، فى نحو سنة ٨٠ للهجرة أو بعدها قليلا (٢٠). ومن أجل ذلك ليس بمستغرب أن يكون فى زمنه أعراب عاشوا فى الحاهلية بين عشر سنوات وسبعين سنة، فتكون سنهم عام روى عنهم أبو عرو ومن فى طبقته تتراوح بين تسعين سنة وماثة وخسين سنة (٢٠).

٤

غير أن هذه الروايات المسندة – التي يرتفع إسنادها إلى ما قبل علماء القرن الثانى قليلة نادرة، لاتعدو ما أوردناه، وقد يضم إليها مثلُها مما تجاوزنا عن ذكره أو لم نعثر عليه . وهي كلها لا تكاد تقيم لنا ما نستطيع أن نبحث فيه لأن

<sup>(</sup>١) الحيوان ١ : ١٥٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر ص: ١٥٦ من هذا البحث .

<sup>(</sup>٣) ومع ذلك فقد قال المرحوم الأستاذ مصطفى صادق الرافعي (تاريخ آداب العرب ج ١ ص ٢٩٧ هامش ١) « رأينا في كثير من الكتب أن أبا عمرو بن العلاء روى عامة أخباره عن أعواب قد أدركوا الحاهلية ، وذلك خطأ ركبه النساخ ، والصواب أنه روى عن أعراب قد أدركوا أعراب المعاهلية » . ولا حاجة بنا إلى الرد على هذا التخريج فقد ذكرفا ما فيه غناء .

بعضها قائم على الجهل برواته فى مثل وعن أدرك فلاناً ، أو وحدثنى من رأى فلاناً ، أو وعن أشياخ من بنى فلان ، أو وعن رجال أدركوا الجاهلية ، ولأن بعضها منقطع لا يذكر فيه إلا راوية واحد قبل هؤلاء العلماء ، كثيراً ما يكون من الأعراب الفصحاء . والثقة بمثل هذه الأسانيد لا سبيل إلى تحقيقها ، وإنما تكون الثقة بمعرفتنا العالم الراوية الذى أوردها ، فإما أن نوثيقه فنقبل منه ما يروى مع إسناده ، وإما أن نجرحه ونضعفه فلا سبيل إلى قبول روايته مهما يكن إسنادها عالياً . وتوثيق هؤلاء العلماء أو تضعيفهم هو موضوع حديثنا فى القسم التالى من هذا البحث .

غير أن الأمر الذى يكاد البحث العلمي الدقيق ينهى إلى ترجيحه أن الإسناد في الرواية الأدبية والشعر خاصة "، شيء قد كان ، وأن العلماء الرواة من رجال الطبقة الأولى أخذوا الشعر الجاهلي بالرواية عن قبلهم ، وإن كان تلامذتهم من بعدهم قد أغفلوا النص على الإسناد قبل هذه الطبقة الأولى ، وبين أيدينا نصان ناطقان بيسنا الدلالة :

أولهما - أن الأصمعى يورد شعراً هُذَاياً ثم يقول (١): وسألت ابن أبي طرفة عن هذا فلم يعرفه ، ولم يكن عند أبي عمرو فيها إسناد ».
وثانيهما - أن الأصمعى نفسه يورد قصيدة النابغة :

فقد كان إذن عند أبي عمرو بن العلاء وعند الأصمعي أسانيد للشعر الجاهلي الذي روياه ، ولكنهما لم يلتزما ذكرها دائماً ، واكتفيا بالنص على عدم وجودها حين لم يكن عندهما إسناد .

<sup>(</sup>١) ديوان الهذليين (دار الكتب) ١ : ١٥٩ .

<sup>(</sup>٢) ديوان النابغة (شرح الأعلم – خسة دواوين العرب) ص: ٧٧.

ولنا، بعد هذا، أن نتساءل عما وقف بهذه الأسانيد عند هؤلاء العلماء فلم تتجاوزهم إلا في هذا القليل النادر الذي لا غناء فيه والذي ضربنا له الأمثلة ؟ والجواب على ذلك قائم فيا يبدو لنا على أمرين ، الأول : هو أن رواية الجاهلية بأخبارها وأشعارها - وإن كانت ظلت متصلة منذ الجاهلية نفسها إلى زمن هؤلاء العلماء على ما بيتناه في الفصول السابقة - إلا أنها كانت، قبل القرن الثاني ، من الثقافة العامة التي لا يختص بها أحد ، ومع ذلك لا يتجرد منها أحد . فقد كان المفسر والمحدِّث والفقيه والقاص يروون شعر الجاهلية وأخبارها ؛ وكانت هذه الأخبار والأشعار آلة من آلاتهم يتوسلون بها لتفسير لفظ في كتاب الله أو حديث رسوله ، ويسوقومها ليفصَّلُوا بها مجمل ما ورد في القرآن من القصص وأخبار الأمم ، أو ليزينوا بهذا الشعر ما يقصونه على الحلفاء في القصور وعلى العامة في المساجد من قصص تاريخية أو دينية . وكانت ثمة طائفة أخرى تحفظ أخبار الجاهلية وأشعارها غير هذه الطائفة من العلماء المفسرين أو المحدثين أو الفقهاء: فكان الخلفاء والأمراء والولاة وأبناؤهم يتعلمون الشعر الجاهلي ويرويهم إياه مؤدبوهم ، وكان أبناء الشاعر وسلالته وأفراد قبيلته يحفظون شعره وينشدونه في مجالسهم ومحافلهم ، ولكن هؤلاء جميعاً لم يكونوا من العلماء المختصين بهذا الضرب من العلم ، المنصرفين إليه ، المشتغلين به ، كما صار شأن العلماء في القرن الثاني . ومع ذلك فإننا نجد ، في مثل الأسانيد القليلة التي ذكرناها ، أن بعض الشعر الجاهلي يرويه علماء القرن الثانى عن بعض من ذكرنا من المفسرين والمحدثين والفقهاء ، أو أبناء الشاعر وأفراد قبيلته .

فالرواية الأدبية بمعناها العلمى الذى عرفه القرن الثانى لم تكن موجودة - إذا صح ما ذهبنا إليه - قبل زمن أبى عرو بن العلاء وحماد الراوية ومن عاصرهما . ومن هنا كان هؤلاء هم - فى الغالب الأعم - نهاية الإسناد فى الرواية الأدبية ، يأخذها من جاء بعدهم - على مر العصور - على أنها ، فى جملتها ، صحيحة

موثقة (1) لا يسأل عمن أخدها هؤلاء ، ولا يجد فى انقطاع الإسناد عندهم ما يضعف من هذه الرواية . ومن هنا كان الإسناد فى الرواية الأدبية هو القاعدة العامة فى القرنين الثالث والرابع ، يرتفع حتى يصل إلى هذه الطبقة الأولى من العلماء ثم يقف عندها لا يتجاوزها .

والأمر الثانى منبثق من هذا الأمر الأول. وذلك ما أشرفا إليه فيا تقدم من أمر الشعر الجاهل كان حرضاً من أعراض هذه الدنيا ، يرتزقون بروايته وذكر أخباره حيناً ، وينتشون بما فيه من إمتاع في حيناً آخر ، ويتحلون به في ثقافتهم العامة حيناً ثالثاً، ويتناولونه في جميع هذه الأحوال تناولاً فيه يسسر وإسماح . فلم يكن يتصل بأمور دينهم كما كان يتصل الحديث أو التفسير ، ولم يكن يترب عليه شأن من شؤون التشريع أو الفقه ، ولذلك وجدنا بعض المحدثين أفسهم يضيقون بما يأخذون به أنفسهم وما يأخذهم به الناس من أمر الإسناد، والتقدد في رواية الحديث ، والتحرج من الإكثار منها وتحرى الضبط والمدقة للا يقولوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم ما لم يقل فيتبؤوا مقعدهم من النار . ولا يجد هؤلاء لأنفسهم متنفساً يتنفسون فيه أرحب وأوسع من رواية الشعر وإنشاده حيث لا حرج ولا إثم . ومن هنا كان التزام الإسناد المرفوع في رواية الحديث ، وانقطاع الإسناد في رواية الأدب والشعر .

ومع أننا ذكرنا أن الإسناد فى الرواية الأدبية لم يصبح قاعدة ملتزمة إلا فى الترفين الثالث والرابع حيث يرتفع الإسناد إلى رجال الطبقة الأولى من علماء القرن الثانى ، فإننا مع ذلك ، نجد بعض علماء هذين القرنين يضيقون بهذا الإسناد حلى قصره — فالمبرد مثلاً كان يهمل الإسناد حيما يتحدث أو يملى ، ويبدو أنه كان مشهوراً بحذف الإسناد حيى قال نفطويه (٢): وما رأيت أحفظ لأخبار

<sup>( 1 )</sup> يستثنى من ذلك ما سنذكره من أمر الحصومات الى قامت بين المدارس المحتلفة أو بين أفراد المدرسة الواحدة .

<sup>(</sup>٢) نزمة الألباء: ١٤٨ ، وانظر ياقوت ، إرشاد ١٩: ١١٢.

بغير أسانيد من المبرد ومن أبي العباس بن الفرات » . ولو رجعنا إلى كتب المبرد أو إلى بعض من نقل عن المبرد لوجدنا أن هذه الصفة واضحة فيه وإن م تكن عامة ولا غالبة ، فني كتبه إسناد متصل حيناً ، ومنقطع حيناً آخر ، وفيها حذف للإسناد ونص على هذا الحذف . فإذا ما أخذنا كتابه و الفاضل » مثلا وجدناه ، حيها يحذف الإسناد ، يكثر من استعمال صيغة البناء للمفعول من مثل ويروي () و و يروي من غير وجه » () ، و و قيل » () و و ذ كر » () و و حدد أن ت » () و و و يروي من غير وجه » () ، و و قيل » () و و د د كر » () و و حدد أن بشر في وهو أحياناً يذكر شيخه الذي يروي عنه ثم ينص على حذف الإسناد بعده مثل و وحدثني ابن عائشة عن بعض أشياخه » () و و حدثني مسعود بن بشر في إسناد ذكره » () و و حدثني الرياشي في إسناد ذكره » () و و حدثني الرياشي في إسناد ذكره » () و و حدثني الرياشي حدث الإسناد في الأخبار والشعر حسب ، وإنما يفعل ذلك أيضاً في الحديث ، فهو يقول مثلا (١١) و يروي لنا أشياخنا أن رسول الله عليه وسلم قال » وكذلك و حدثني الرياشي قال : روى لنا أشياخنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال » وصلم ... » (١١) ومن هنا أورد المرزباني عن المبرد قوله (١٣) : و حدثي أسناد في إسناد

<sup>(</sup>١) ص: ٥

٣٢ ، ٢٩ ، ١ ، ٣٢ ، ٣٢

<sup>(</sup>٣) ص: ٧

<sup>(</sup>٤) ص: ٥

<sup>(</sup>ه) س: ٥٠

<sup>(</sup>۹) ص: ۲۶

<sup>(</sup>۱) عن ۱، ۱۰ (۷) مس: ۵۰

<sup>(</sup>۸) س : ۲۰

<sup>(</sup>۹) ص : ۱۲ و ص : ۹۲

<sup>(</sup>۱۰) ص : ۷۲

<sup>(</sup>۱۱) ص: ۱ ، ۳ ، ۲ ، ۱ ، ۱ ه

<sup>(</sup>۱۲) ص : ۹

<sup>(</sup>١٣) الموشع : ٢١٣ - ٢١٤

متصل أن أبا النجم العجلي أنشد هشاماً . . . ،

وكان لحذف الإسناد أحياناً علة يذكرها المؤلف ، فن ذلك أن الصولى حذف الإسناد في و أدب الكتاب ، وقال (١١) وقد ذكرت أن أحتصر جميع ما أذكره وألتى أسانيده ليقرب على طالبه ومستفيده إلا ما لا بد منه من ذكر نسبته وإسناده ».

وكذلك فعل ابن قتيبة \_ وإن لم يكن صنيعه هذا فى الرواية الأدبية الحالصة \_ فقد نص على حذف الإسناد فى كتابه و تأويل مشكل القرآن ع وذكر علة ذلك فقال (٢) و ولم يجز لى أن أنص بالإسناد إلى من له أصل التفسير إذ كنت لم أقتصر على وحى القوم حتى كشفته ، وعلى إيمامهم حتى أوضحته ، وزدت فى الألفاظ ونقصت ، وقدمت وأخرت ، وضربت لبعض ذلك الأمثال والأشكال حتى يستوى فى فهمه السامعون ع .

وممن حذف الإسناد أيضاً واكتنى بالنص على آخر من روى عنه: أبو على القالى ، فقد ألف كتاب و البارع ، في اللغة و فبناه على حروف المعجم ، وجمع فيه كتب اللغة ، وعزا كل كلمة إلى ناقلها من العلماء ، واختصر بالإسناد عهم ، (٣)

ولعلنا لا نعدو الصواب حيما نخلص من كل ذلك إلى أن الإسناد لم يكن - حتى فى القرنين الثالث والرابع حين شاع وغلب - أصلاً ثابتاً من أصول الرواية الأدبية، ولم يكن أساساً من الأسس التي يُحتكم إليها فى الاستشهاد على صحة هذه الرواية كما كان شأنه فى رواية الحديث النبوى . فنحن فرى أن العلماء والرواة ، فى اللغة والشعر والأخبار ، كانوا يقدمون بين يدى ما يروون بإسناد منصل إلى الطبقة الأولى من العلماء الرواة حيناً ، وبإسناد منقطع حيناً آخر

<sup>(</sup>١) أدب الكتاب : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) المشكل : ١٨.

<sup>(</sup>٣) الزبيدى ، طبقات النحويين واللغويين : ٢٠٣.

يكتفون فيه بذكر شيخهم الذى أخذوا عنه هذا العلم ، أو يتجاوزون شيخهم وربما شيخ شيخهم ، ويقنعون بذكر أول من رُوى عنه هذا الشعر أو ذلك الحبر ، مختصرين الإسناد اختصاراً إلى نهايته ، ونراهم حيناً ثالثاً يحذفون الإسناد ويهملونه إهمالا ويلقون بالحبر أو الشعر قائماً مجرداً . وكان العلماء الرواة من معاصريهم وتلاميذهم يقبلون منهم كل ذلك ويوثقونه : يقبلون إسنادهم المتصل ، ويقبلون إسنادهم المنقطع حين يقف عند شيخهم ، وحين بهمل حلقة أو حلقتين من هذه السلسلة ويكتنى بأول حلقاتها ، ثم يقبلون منهم الحبر وحده من غير إسناد .

فإذا كان ذلك كذلك فما معنى الإسناد إذن ؟ والحواب على ذلك مفصل فيا قلمناه عن مجالس العلم وعن التصحيف فى فصل سابق . فقد كان العلماء يضعفون من يقتصر فى علمه على الأخذ من الصحف من غير أن يلتى العلماء ويأخذ عهم فى مجالس علمهم، ويسمونه صحفياً، ومن هنا اشتقوا والتصحيف، وأصله وأن يأخذ الرجل اللفظ من قراءته فى صحيفة ولم يكن سمعه من الرجال فيغيره عن الصواب ع . فالإسناد فى الرواية الأدبية لم يكن ، فيا نرى ، إلا دفعاً فيغيره عن الصواب ع . فالإسناد فى الراعية الأدبية لم يكن ، فيا نرى ، الا دفعاً فيألس العلم . فإذا ما بلغ هذا العالم على أنه أخذ علمه من أفواه الشيوخ فى العلماء ، واشهر أمر شيوخه وأنه أخذ العلم عن فلان وفلان فى مجالسهم وحلقات العلماء ، واشهر أمر شيوخه وأنه أخذ العلم عن فلان وفلان فى مجالسهم وحلقات درسهم — فلا عليه بعد ذلك أن يهمل الإسناد ، فهو يسند حيناً إسناداً متصلاً أو إسناداً منقطعاً ، وهو يحذف الإسناد حيناً آخر واثقاً مطمئناً إلى أن ذلك لن يغيره .

أما إذا كان أمر العالم على غير هذا الوجه ، وكان مهماً بأنه يمتح من ذات نفسه ، وأنه لم يأخذ ما يروى عن عالم من شيوخ العلم قبله ، فحينذاك يتصدى

له أهل العلم والرواية يطالبونه بالإسناد . حدّث المازنى قال(١) « روى برزخ بن محمد العروضى ( وكان معاصراً لحماد الراوية وجناد وكان منهماً بالكذب) شعراً لامرئ القيس ، فقال له جناد : عن رويت هذا ؟ قال : عنى ، وحسبك بى ! فقال له جناد : من هذا أتيت يا غافل » .

ولو كان الإسناد أصلاً من أصول الرواية الأدبية - كما هو فى رواية الحديث - إذن لوجدنا بين يدى كل خبر وكل بيت من الشعر أو مجموعة من الأبيات إسناداً ملتزماً كالإسناد الذى يلتزم بين يدى كل حديث نبوى ، ولكان كل سند من هذه الأسانيد الأدبية متصلاً مرفوعاً فى الشعر إلى الشاعر الجاهلي أو إلى راويته ، وفى الخبر إلى من شهده فى الجاهلية ، ولوجدنا بعد ذلك كتباً يعنى فيها أصحابها بتخريج الشعر الجاهلي من طرقه المختلفة ، ثم لوجدنا كتباً فى تعديل رواة الأدب وتجريحهم كما هو الشأن عند أصحاب الحديث .

وكل ذلك لا نجده فيا بين أيدينا ، فأكثر الشعر الجاهلي في كتب الأدب العامة وبعض الدواوين غير مسند ، وأما المسند منه فأقصى ما يصل إليه إسناده م الطبقة الأولى من العلماء الرواة في منتصف القرن الثانى ، وبعضه لا يرقى إلا إلى الطبقة الثانية ، وأحياناً إلى الطبقة الثالثة من علماء مطلع القرن الثالث وبهايته . وليس بين أيدينا كتاب واحد لتخريج الشعر الجاهلي من طرقه المختلفة ، ولا كتاب واحد للجرح والتعديل في رواة الأدب ، ولا ينقض هذا القول ما نجده في بعض معاجم الرجال وطبقات الأدباء واللغويين والنحويين ، فهي كتب في التاريخ الأدبي العام ، تترجم للعالم أو الراوية ترجمة عمادها السرد والقصص من غير توجيه لهذا السرد أو لتلك القصص لتدل على حكم خاص في توثيق المترجم غير توجيه لهذا السرد أو لتلك القصص لتدل على حكم خاص في توثيق المترجم له أو تضعيفه ، إلا في القليل النادر حيث نجد الاتهام بالكذب أو الوضع يلقى له أو تضعيفه ، إلا في القليل النادر حيث نجد الاتهام بالكذب أو الوضع يلقى

۷۳ : ۷ أرشاد ۷ : ۷۳ .

يتبعه بقصة أخرى أو رأى آخر فيهما توثيق وتعديل . وسنين فى فصل مقبل وسنين فى فصل مقبل والتبعه بقصة أخرى أو رأى آخر فيهما توثيق وتعديل والتضعيف والآنهام بالكذب والوضع إنما كان مصدره خصومات شخصية أو خلافات مدرسية ومذهبية لانصيب لها من التحقيق العلمى الذي يطمأن إليه . وقد يكون أمر الجرح والتعديل فى رجال الحديث قد جرى على مابيتناه من أمر الجرح والتعديل فى رواة الأدب، غير أننا نقصر حديثنا هنا على الرواية الأدبية وحدها ولا سبيل إلى توسيع البحث فى الحديث عن غيرها .

فليس للرواية الأدبية إذن علم للسند ونقده ، بل ليس للرواية الأدبية سند كالسند الذى عرفه الحديث النبوى ، وقصارى السند فى الأدب – جين يوجد – أن يكون دليلا على أن الراوية قد لتى العلماء وأخذ علمه من أفواههم فى مجالس العلم ولم ينقله من صحيفة .

غير أن لكل إطلاق تقييداً ، وتقييد هذا الإطلاق ، الذي قد مناه ، في بعض دواوين الشعر. ولكنه تقييد لا يكاد يقيد ، بل إنه ليزيدنا اطمئناناً إلى ما قد منا من إطلاق . وتفصيل ذلك أن حديثنا السابق كان منصباً على ما في كتب الأدب العامة من أدب الجاهلية : شعرها وأخبارها . ولكن ثمة دواوين للشعر الجاهلي جمعها بعض علماء الطبقة الأولى من الرواة ودونوها ، ثم أخذها عهم تلاميذهم من علماء الطبقة الثانية ودونوها رواية عهم ، وأضافوا إليها بعض ما معموه من هؤلاء الشيوخ : من تفسير لغريبها ، أو شرح لأبيابها ، أو ذكر مفصل لما تعرض له من حوادث وإشارات تاريخية . ثم جاء رجال الطبقة الثالثة من العلماء والرواة فأخذوا هذه اللواوين — التي جمعها رجال الطبقة الأولى — عن علماء الطبقة الثانية ، وأضافوا إليها أيضاً ما سمعوه من هؤلاء العلماء من شرح وتفسير وبيان تاريخي . وقد بقيت بعض هذه اللواوين حتى وصلت إلينا ، وف صدر بعضها سند يبدأ بعالم راوية في القرن الرابع أو أواخر القرن الثالث وينتهي بعالم من رجال الطبقة الأولى . وقد يكون الديوان خليطاً من روايات علة وينتهي بعالم من رجال الطبقة الأولى . وقد يكون الديوان خليطاً من روايات علة

جمعها لنا العالم الأخير بعد أن رواها عن شيوخ مختلفين ، كل شيخ مهم رواها عن شيخ أو شيوخ سابقين ، أو قد يكون الديوان كله رواية واحدة من حيث الشعر ولكن شرحه وتفسير غريبه مروي عن شيوخ متعددين ، ويكون العالم الراوية الذي جمع لنا كل ذلك حريصاً على أن يسند كل قصيدة إلى راويها لأصلى، وأحياناً ينص على ما فيها من أبيات تفرد بروايها راو دون آخر ، مما سنعرض له بالبيان في الفصول التي سنعقدها عن الدواوين في آخر هذا الكتاب.



# البائلإلع

الشك في الشعر الجاهلي ( الوضع والنحل )



## لفسل الأول

#### المشكلة الهومرية

١

الشك في الأدب القديم ، الذي أنشأته الأم في جاهليتها وبداوبها ، ظاهرة لا تقتصر على الشعر العربي وحده ، ولكنها عامة تكاد تشمل الأدب القديم كله عند جميع الأمم التي كان لها أدب معروف مدروس . ولعل خير ما نمهد به بين يدى بحثنا هذا عن النحل والوضع في الشعر العربي الجاهلي ... أن نعرض ، في إيجاز ، الملامح الأساسية لجهود الدارسين الأوربيين الذين عُنُوا بدراسة الشعر الإغريقي القديم ، وخاصة هومر وملحمتيه . ولسنا ، في هذه الدراسة المقارنة ، بحد عا بين الدارسين ، فقد لجأ إليها الأوربيون أنفسهم حين تعرضوا لدراسة الشعر الإغريقي وهومر ، وحاولوا أن يتلمسوا في آداب الأمم الأخرى ما يعينهم على المختيق في سبيلهم وينير لهم بعض دياجيها (١) . فنراهم يبحثون في شعر الأمم البدائية ونشأته وطرق حفظه وروايته ، ويوازنون بين ملحمتي هومر والملحمتين البدائية ونشأته وطرق حفظه وروايته ، ويوازنون بين ملحمتي هومر والملحمتين السعبية في المعصور الوسطي عند الأمم الأوربية انفسها من جانب آخر ، ثم يوازنون آخر الأمر بين ملحمتي هومر والملاحم الأوربية التي نُظيمت في عصور أكثر حضارة الأمر بين ملحمتي هومر والملاحم الأوربية التي نُظيمت في عصور أكثر حضارة الأمر بين ملحمتي هومر والملاحم الأوربية التي نُظيمت في عصور أكثر حضارة الأمر بين ملحمتي هومر والملاحم الأوربية التي نُظيمت في عصور أكثر حضارة الأمر بين ملحمتي هومر والملاحم الأوربية التي نُظيمت في عصور أكثر حضارة الأمر بين ملحمتي هومر والملاحم الأوربية التي نُطيمت في عصور أكثر حضارة الأمر بين ملحمتي هومر والملاحم الأوربية التي نُطيمت في عصور أكثر حضارة الأمر بين ملحمتي هومر والملاحم الأوربية التي ألما المؤلود المؤ

R.G. Jebb, Homer: An Introduction to The Iliad and The Odyssey, انظر (۱)
P. 131-136.

وانظر أيضاً W.D. Geddes, The Problem of the Homeric Poems, P. 4, f.n. 2, P. 10 وانظر أيضاً C.M. Bowra, Tradition and Design in The Iliad, Introduction 7-8.

وأوفر علماً من عصر الإلياذة والأوديسة من مثل إنيادة فرُجيل ، والفردوس المفقود للتون - من جانب ثالث .

ولم يعتسف جلّة مؤلاء الدارسين سبيل تلك الموازنات اعتسافاً ، وإنما صلروا عن بيّنة ، وأقدموا على بصيرة ، ومضوا يقظين متنبين ، مد ركين أنهم بهذه الموازنات لا يصح أن ينخدعوا بالمشابه الظاهرة والوشائج الواضحة ، بل لا بد لم من أن يتنبهوا لوجوه الحلاف ومناحى الافتراق . فهم يوضحون ، فيا يوضحون الحلاف بين ملحمتى هومر والملحمتين الهنديتين في الوحدة والاتساق اللذين ينتظمان الأوليبين وينفتقدان في الأخريبين ، والحلاف بين ملحمتى هومر والأغانى الشعبية في الحطة والنسق والنظام ، والحلاف بينهما وبين الملاحم التالية في مظاهر العصر وما يتبع هذه المظاهر من مصادر علمية وفنية نهل منها شعراء الملاحم التالية وتأثر وا بها ، ولم ينل منها ناظم الإلياذة والأوديسة نصيباً . وهؤلاء الدارسون يرتبون على هذا الحلاف والافتراق من النائج ما يعصمهم في أحيان كثيرة من الانخداع على هذا الحلاف والافتراق من النائج ما يعصمهم في أحيان كثيرة من الانخداع من ثقات المتخصصين في دراسة هومر لعهدنا هذا ، هو الأستاذ سيسيل موريس باورا ، يعتذر لنفسه بقوله (۱۱): « إن المقابلة واستخراج وجوه الشبه بين الأشياء وسيلة موحية ملهمة ولكنها خادعة مضللة ، وأنا مدرك أنها قد تكون خدعتنى وضلاني » .

وبعد ، فسأعرض فى هذه الصفحات بعض وجوه الشبه بين الشعر العربى الحاهلى والشعر الإغريقى القديم، وسأختلص من هذا العرض الموجز إلى الحديث عن ثلاث نقاط تتصل اتصالاً وثيقاً بما قدمت وما سأقدم من حديث عن الشعر الحاهلى ومصادره . أولاها: متن نظم الإلياذة والأوديسة وصحة نسبتهما إلى هومر ؟ والثانية : وسيلة حفظ الشعر الهومرى ، أكانت الرواية الشفهية أم الكتابة ؟

C.M. Bowra, Tradition and Design in the Iliad, preface, 8. (1)

والثالثة : المدارس اللغوية القديمة التي درست شعر هومر ونقدته بعد أن جمعته ودوَّنته .

أما التشابه بين الشعر الجاهلي والشعر الإغريقي ، في ملاعهما العامة وأوائل تطورهما ووسائل تحملهما وتاريخ العناية بهما ودراستهما عند القدماء ، فتشابه قد اتضحت صورته في نفسي منذ أن اتصلت ، شيئاً ما ، بالشعر الإغريقي وتتبعت قدراً صالحاً مما كتبه الدارسون عنه . وأراني في حل من بسط القول بسطا يستقصى الأمور ويلم أطرافها ويحتاط لمزالقها في هذا الموضوع ، ما دمت ساعرض للأمر من أصوله العامة وأتجنب الحوض في فروعه ودقائقه، وما دمت متخذاً من هذا التشابه مدخلاً لبيان النقاط الثلاث التي ذكرتها دون تحميله من النتائج ما يتجاوز ذلك .

١ - فالشعر الجاهلي وشعر هومر هما أقدم شعر وصل إلينا من العرب والإغريق ، وهما - على ذلك - ليسا أول شعر قالته هاتان الأمتان ؛ بل لقد سبقتهما مراحل تطور فيها الشعر حتى استوى في هذه الصورة التي وصلت إلينا . غير أن هذا الشعر المبكر عند العرب واليونان معا قد ضاع ولم يحفظ لنا منه شيء قائم بنفسه منفصل عن غيره . ومع ذلك فإننا نستطيع أن نعرف وجود هذه المراحل السابقة من أمرين ، أولهما : أن هذه الصور الشعرية التي وصلت إلينا صور فنية كاملة ، متسقة ، تامة التكوين ، سوية البناء ، ثابتة الأسس ، حتى لقد أصبحت ، بعد ، نماذج فنية تحاكي وتحتذي ويتحذ مها عود "للشعر يحرص على التزامه شعراء العصور التالية في البيئات المتعددة التي صارت أزهى يحرص على التزامه شعراء العصور التالية في البيئات المتعددة التي صارت أزهى حضارة وأرقى ثقافة وأغزر معرفة . وليس يصح في الأفهام أن تنبت هذه الصورة الكاملة السوية من العدم ، أو تقوم من الفراغ ، أو تولد فجأة يافعة تامة التكوين . وثانيهما : أن في كلا الشعرين إشارات واضحة حيناً ومبهمة أحياناً — التكوين . وثانيهما : أن في كلا الشعرين إشارات واضحة حيناً ومبهمة أحياناً — المناء سابقين لا نكاد نعرف عنهم شيئاً (١) .

<sup>(</sup>١) لعل أرضح مثال عل ذلك في الشعر الجاهل هو «حذام» في شعر امرئ القيس علي\_

Y — والشبه كبير بين الشعرين العربى الجاهلى والهومرى فى الصفات العامة المتعبير الشعرى ، فهما يتسهان بالنضارة والغضارة والبساطة ، وبالفتنة التى نعزوها إلى و طفولة العالم ، عند اليونان ، و و سذاجة البداوة ، عند العرب . ومع ذلك فا أشبه الشعر الجاهلى العربى بالشعر الهومرى الذى وتعالى على خشونة الشكل ، وتجنب الصراع الناشب بين المعنى واللفظ ، وارتفع عن الحوشى المبتذل من أساليب القول ، واستطاع أن مجتفظ بمستواه الرفيع حفظاً متزناً ، وبذلك تجنب هذه الحصائص التى يتصف بها الأدب فى عصره البدائى . وهذه الميزات العامة هى التى يصفها ماثيو أربولد — فى محاضراته الممتازة عن ترجمة هومر — حيث يقول : إن الأسلوب هومر أربع مزايا كبرى : فهو منساب متدفق ، سهل ميسور فى فكرته ، واضح فى خياله ، ونبيل سام ، (١) .

٣ - ولقد اختلف العلماء من دارسى الأدب فى تدوين هذين الشعرين: الجاهلى العربى والهومرى الإغريقى. فذهب فريق مهم إلى أهما لم يكتبا منذ أن نظيما، بل بقيا محفوظين فى صدور الرجال ترويهما الأجيال المتعاقبة وينشدهما الأفراد فى المجالس والمحافل قروناً طوالاً قاربت الثلاثة عند العرب وأربت على ذلك عند الإغريق. وذهب فريق آخر مهم إلى أن هذا الشعر قد كتب منذ أن قاله شعراء العرب فى الجاهلية وهومر عند اليونان. أما تفصيل هذا الأمر عند العرب فقد بسطنا فيه القول فى الفصول المتقدمة وسنعود إليه فى مواطن متفرقة فيا سيلقانا من صفحات. وأما تفصيله عند اليونان فهو ما سنوضحه بعد قليل.

اختلاف في قراءته . وأما تفصيل هذا الأمر في الشمر الهومرى فني :

<sup>1)</sup> R.G. Jebb, Homer: An Introduction to The Iliad and The Odyssey P. 1-2.

<sup>2) \$</sup>W.D. Geddes, The Problem of the Homeric Poems P. 21.

<sup>3) &</sup>amp; Thomas W. Allen, Homer: The Origins and The Transmission,

ويذكر توباس ألن فى كتابه هذا ص١٢١ أساء عدة شعراء قبل هومر، ثم يجمع فى ( ص١٣٩ وما ١٣٩ ) الأدلة -- التي يستخرجها من الإلياذة والأوديسة -- على وجود شعراء سابقين لهومر .

Jebb, Homer P. 12 (1)

8 - والشعران الجاهلي العربي والهومري مصدوان تاريخيان من مصادر الحياة الجاهلية عند هاتين الأمتين ؛ بل ربما كانا - حتى الآن - المصدرين الأساسيين اللذين يعتمد الدارس عليهما في فهم هذه الحياة - في كثير من جوانبها - فهماً متصلاً متسقاً . وجل الأخبار التاريخية والأدبية التي نقلها الرواة إنما كانت تدور حول هذا الشعر : تفسره وتشرح ما يتضمنه من حوادث ، وترجم لمن يشير إليه من أشخاص . وقد لجأ القدامي أنفسهم إلى الشعر العربي الجاهلي يستنطقونه ويستنبطون منه توضيح بعض جوانب الحياة في الجاهلية ، والأمثلة على ذلك كثيرة ، منها ما فعله ابن قتيبه في كتابه و الميسر والقداح » ، وما فعله أبو طالب المفضل بن سلمة في كتابه و الملاهي وأسماؤها » . وأما الشعر ولقد كادت فترة طويلة من الحياة الهيلينية المبكرة تكون لولاه نسياً منسياً ، ولكنها ولقد كادت فترة طويلة من الحياة الهيلينية المبكرة تكون لولاه نسياً منسياً ، ولكنها الآن بفضله تبدو متصلة بالعصر الهيليني التالي في نسق متدرج مستمر (١) .

• – وكان الفضل الأول ، في جمع الشعرين الجاهلي العربي والهومرى وتدوينهما ونقدهما ، لمدرستين لغويتين أدبيتين ؛ قامت أولاهما في الإسكندرية في القرن الثالث قبل الميلاد ، فجمعت ما استطاعت العثور عليه من مخطوطات الإلياذة والأوديسة ، وقابلت بينها ، وأثبتت القراءات المختلفة للنص الشعرى ، وعلقت عليه كثيراً من التعليقات والشروح ، ثم تابعها بعد ذلك مدينة برجامس. وقامت ثانيتهما في البصرة والكوفة منذ منتصف القرن الثاني الهجرى ، فصنعت بالشعر الجاهلي صنيع أختها بالشعر الهومرى . وعلى ما أرسته هاتان المدرستان من أسس ، ووضعته من قواعد ، قام البناء الشامخ لمواسة الشعر الهومرى والشعر الجاهلي العربي بعد ذلك .

٦ - ولم يقتصر عمل هاتين المدرستين على الجمع والتدوين والشرح والتعليق،

Jebb, Homer P. 1, 38, 84-85 (1)

وإنما تعدى ذلك كله إلى النقد الدقيق القائم على الفهم العميق لطبيعة كل من الشعرين واستشفاف روحه ، والتنبه لما تسرب إليه من دخيل منحول وزائف مصنوع . ونبتت في نقد هاتين المدرستين ويقظهما الواعية — الجذور الأولى التي أخذت تنمو وتعمق حتى بلغت مداها في القرن الثامن عشر عند الألمان ، ونشأ واكتملت صورتها عند وُلف في كتابه والمقدمة Prolegomena ، ونشأ منها ما يعرف في النقد الحديث وبالمشكلة الهومرية Homeric Question ، ونشأ وتأثرها — فيا يبدو — دارسو الشعر الجاهلي من المخد ثين ، معتمدين على ما تنبه له القدامي من مدرسة البصرة والكوفة ، فقامت عندهم — منذ مطلع القرن العشرين — مشكلة أخرى عثر فت باسم ونحل الشعر الجاهلي ، ، بدأها المستشرق الإنجليزي مرجليوث ، واكتملت صورتها عند الأستاذ الدكتور طه حسين . وسنعود بعد قليل إلى بسط الحديث في هاتين النقطتين الأخيرتين .

أو ليس إذن من المفيد حقاً — بعد أن عرضنا هذه الوجوه الكثيرة للتشابه القريب بين الشعرين — أن نستبين جهود الدارسين من العلماء الأوربيين الذين بحثوا في الشعر الهوى ؟ وأن نعرف ، على وجه التخصيص ، ما وصلوا إليه من أمر النقاط الثلاث التي قدمنا الإشارة إليها ، وهي : مَن نظم الإلياذة والأوديسة وصحة نسبتهما إلى هومر ؛ ووسيلة حفظ الشعر الهومرى : أكانت الرواية الشفهية أم الكتابة ؛ ثم المدارس اللغوية القديمة التي درست شعر هومر ونقدته بعد أن جمعته ودونته ؟

۲

أما من الذي نظم الملحمتين الهومريتين (١) فموضوع لم يصل الدارسون له ،

<sup>(</sup>١) القصيدتان الهومريتان هما الإلياذة والأوديسة ، والنص على أسما هومريتان لا يتضمن في هذا الحجال أن شاعراً مفرداً بعينه هو فاظم القصيدتين أو فاظم إحداهما .

برخم ما بذلوا من جهد خصب، إلى نتيجة يستقرُّون عندها ، ويبدو أنهم لن يصلوا مهما يبذلوا من جهد ؛ وستبقى الآراء محتلفة متشعبة لا تتوحد ولا تكاد ، وستظل الأدلة التى يقدمها الدارسون افتراضية ترجيحية لا ترقى إلى مرتبة القطع واليقين . وتدور هذه الآراء حول عدة افتراضات ؛ منها :

#### ( ١ ) وحدة التأليف :

فقد ظل الدارسون قروناً طوالاً يعتقدون اعتقاداً لا شك فيه بوجود شاعر اسمه هومر ، وأنه هو الذى نظم الإلياذة والأوديسة لاينازعه في نسبتهما إليه منازع . ولم يكن اليونان وحدهم في القرون الخمسة الى سبقت الميلاد — وهى القرون الى وصلتنا منها آثار أدبية مكتوبة — يذهبون مثل هذا المذهب ، بل شاركهم فيه الدارسون بعد الميلاد قروناً طويلة حتى القرن الثامن عشر الميلادى . ومع هذا فقد كانت شخصية هومر عندهم غائمة تغشيها أساطير متضاربة (١١) . وحقاً قد وُجد نفر قليل من الشاكين غير أن أثرهم كان ضئيلاً محدوداً ولم يتبعهم أحد . وكل ما نعرفه عن هؤلاء الشاكين إشارات عابرة إلى آرائهم موجودة في حواشي نسخة البندقية من الإلياذة والشاكين إشارات عابرة إلى آرائهم موجودة في حواشي نسخة آرائهم أنهم كانوا يذهبون إلى أن القصيدتين من نظم شعراء مختلفين وفي عهود متعاقبة . ولكن الرأى السابق هو الرأى العرفي التقليدي الذي كان سائداً عاماً ، متعاقبة . ولكن الرأى السابق هو الرأى العرفي التقليدي الذي كان سائداً عاماً ، متعاقبة . ولكن الرأى السابق هو الرأى العرف التقليدي الذي كان لا يزال يرى أن متعاقبة والأوديسة نظمهما هومر دون نزاع ؛ بل إن بنتلي Bentley في مطلع القرن الثامن عشر كان يذهب إلى أن شاعراً كان يسمى هومر عاش في نحو القرن الثامن عشر كان يذهب إلى أن شاعراً كان يسمى هومر عاش في نحو القرن الثامن عشر كان يذهب إلى أن شاعراً كان يسمى هومر عاش في نحو القرن الثامن عشر كان يذهب إلى أن شاعراً كان يسمى هومر عاش في نحو القرن الثامن عشر كان يذهب المن المناقبة كلتبهما (٢) .

والحق أن فكرة وجود شاعر واحد تاريخي اسمه هومر نظم الإلياذة قد بقيت

Geddes, The Problem of : وكذلك : Jebb, Homer, P. 88, 103 (١)
The Homerc Poems, 5

Geddes, P. 6 : وكذلك ، Jebb, Homer, 103, 105-106 (٢)

خلال العصور على الرغم من أبحاث الناقدين المتشككين . فنحن نجد عالمًا معاصراً في القرن العشرين من الثقات المختصين بهومر والشعر الإغريق يذهب هذا المذهب فيقول (١): و ويبدو من المحتمل أنه كان ثمة شاعر مفرد اسمه هومر صاغ الإلياذة في صورتها النهائية الأخيرة ووحدتها الفنية، ولكنه كان يعمل وفاقاً لأسلوب موروث متواضّع عليه ومادة تتناقل وتتوارث 1 . ويقول في موطن آخر من كتابه (٢) : وغير أننا \_ إذ ندعى أن تقسيم الإلياذة إلى نتاج مؤلفين مختلفين أمر مستحيل ــ سنتخذ الأدلة التي عثر عليها النقاد لهدف محتلف عن ذلك كل الاختلاف ، هو : تفسير بعض الخصائص الواضحة على أساس افتراضنا أنها جيعها ترجع إلى شاعر فرد يستخدم موضوعات ومواد جاهزة بأسلوب وطريقة يمليهما التراث الموروث الذي أصبح هو وريثه ، ، ثم يقول بعد صفحات (٣): • لقدنمت الإلياذة وربما كان نموها وفقاً للخطوط التي بيَّنَّاها في هذا الكتاب. وكان من الجائز أن ينهي مثل هذا التطور والنمو إلى فوضى واضطراب ، كما حدث في المهابهارتا ، لو تعهدته يد غير صناع ، ولكن الملحمة في زيونيا كانت أسعد حظاً ، فقد وجدت في هومر شاعراً له من الموهبة ما جعله يتناول المواد الموروثة ويجعلها ماكه ، فوسعها وطوَّرها ، وأضني عليها تفرداً في الأسلوب والفكرة ، فحوَّل المواد المتضاربة إلى قصيدة واحدة ، وقد بلغ عمله من النجاح مرتبة عالية بحيث انتهت حقًّا الملحمة الإغريقية بها . وقد نظم بعده بمدة طويلة شعراء آخرون ملاحم ، ولكنهم صاغوا على منواله ، وكان هو الذي ثبت أسلوبهم وأرسى قواعده ، فعمله بعيد عن أن يكون جمعاً . لقد استخدم المناهج والقصص المتوارثة ولكنه أخضعها لغايته الفنية ، وفرض شخصيته الحاصة عليها ، وكانت نتيجة ذلك الإلباذة ، .

C. M. Bowra, Tradition and Design in The Iliad, P. 1. (1)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص : ٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص : ٤٨ .

#### (ب و ج) ثناثية التأليف وتعدّد التأليف:

وقد آثرنا أن نجمع هذين الافتراضين معاً لتداخلهما وتشابكهما وصعوبة الفصل بينهما كما سيبدو بعد قليل .

لقد ذكرنا آنها أنه كانت ثمة نظريتان عن القصيدتين الهومريتين ، ولكن إحداهما كانتقد اندثرت في الواقع، فسادت النظرية التقليدية بلا منازع خلال العصور حتى القرن الثامن عشر الميلادي ، حيمًا قام فردرياك أوغست ولف F. A. Wolf في ألمانيا ودرس القصيدتين دراسة نقدية دقيقة، وأخرج سنة ١٧٩٥ كتابه ( المقدمة Prolegomena ، (١) عرض فيه نظريته الشهيرة (٢) . وبالرغم من منزلة ولف في عالم الدراسات القديمة « الكلاسيكية » ، وبالرغم من شهرةً نظريته وذيوع صبها، فقد ذهب العاماء في فهمها ودرسها مذاهب مختلفة، بل إن تلامذة ولف حين أخذوا يوسِّعون نظريته ويفصلون ما أجل، اختلفوا فها بينهم وسلكوا طريقين متباينين بل طرائق متعددة . فالدكتور ر . س . جب يورد لنا الأسس الى حاكم عليها ولف القصيدتين ، ثم يصف لنا هذه النظرية بقوله (٣) : ﴿ وَمِع ذَاكَ فَقَد كَانَ وُلَفَ أَبِعَد مَا يَكُونَ عَنِ إِنْكَارِ وَجُودِ شَخْصِ هومر ، فهو يفرض أن شاعراً ذا موهبة ممتازة ، ويسميه في أكثر الأحيان هومر ، "بدأ نسج القماش واستمر فيه إلى أمد معلوم"، بل ذهب إلى أكثر من ذلك حينا قال: "نسج هومر القسم الأكبر؛" من الأغانى التي جمعت بعد في الإلياذة والأوديسة . هذا ما قاله ولف في كتابه المقدمة بل لقد قال هذا القول في صورة أُوكِد في مقدمة طبعته للإلياذة التي طبعت في نحو الوقت نفسه . قال: "لاريب

<sup>(</sup>۱) مقدمة ولف التمهيدية Prolegomena كتاب صغير صفحاته ۲۸۰ من قطع الثمن وقد طبع في Haile سنة ۲۷۹ .

<sup>(</sup> ٢ ) وجد قبل ولف علماء درسوا القصيدتين الهومريتين وكانت لهم آراء جزئية يصبح أن تعد إرهاصات لنظرية ولف ، ولم نجد حاجة لمرضها ، وقد ذكرها الدكتور جب فى كتابه عن هومر ص ١٠٥ – ١٠٠ .

Jebbe, Homr, P. 109 - 110, (γ)

أن النسج قد بدئ به فى الإلياذة والأوديسة على السواء ، وقد استُمير فى ذلك إلى أمد معين ، وقام بذلك الشاعر الذى فكر فى هذا الأمر ابتداء . وقد يكون من المستحيل أن نبين ، ولو بالفرض الممكن ، الحدود الدقيقة التى تبدأ عندها الحيوط الجديدة والزيادات الدخيلة ؛ ولكن هذا سيثبت على الأقل إن لم يجانبنى الصواب انه لا بد لنا من أن ننسب إلى هومر وحده القسم الأكبر من الأغانى ، وأن ننسب الباقى إلى جماعة المومريين الذين اقتفوا أثره " ، .

بينا نجد الدكتور ولم د . جديس William D. Geddes يصف لنا نظرية ولف وصفاً يُفهم منه ما يختلف عن وصف جب ، قال جديس (١) : و أثار ولف أولا هذا السؤال : أهومرُ واحد أو حتى هومران اثنان كافيان لحلق القصيدتين الهومريتين ؟ أولسنا بحاجة إلى مجموعة من الهومريين ننسب إليهم قصيدتين فى مثل هذا الاتساع فى عصر بدائى؟ ومن هنا قد م نظريته الشهيرة فى "المقدمة "وهى أن هومر لم يكن شاعراً واحداً ، كما يرى العرفيون أو التقليديون ، ولم يكن كذلك شاعرين اثنين ، ولكنه كان اسماً تاريخياً يطلق للدلالة على الجهد أو النشاط الشعرى فى العصر الملحمى المبكر ، ويشمل مجموعة من الشعراء لا شاعراً فرداً » .

ومن هنا نستطيع أن نستبين صدق وصف جب لنظرية ولف بالمرونة فى قوله (٢): وإن الأثر الدائم لعمل وُلثف لا يعود إلى القوة التى صيغت بها نظريته حسب ، بل أيضاً إلى مهارته فى الهروب من جعلها دقيقة محكمة . إن إحساسه الأدبى الذى أدرك المزايا الداخلية التى جعلت كل ملحمة وحدة عامة ، خفف من حدة استخدامه للأدلة والمناقشات الحارجية . فهو لم يحاول أن يحدد تحديداً دقيقاً القدر الذى نظمه الشاعر الأصلى ، وأين يبدأ عمل الشعراء

The Problem of The Homeric Poems, P. 7-8. (1)

Jebb, Homer, P. 117 f. (Y)

الآخرين، وكيف يختلفون. ومن هنا كانت لفظة والولفية ، مرنة مطاطة تشتمل على ظلال آراء مختلفة متعددة . لقد طبيقت أحياناً في أضيق الآماد ، وأحياناً أخرى في أوسعها وأرحبها . إن النظرية الولفية الحاصة الممبرزة لا تعدو أن تكون ما يأتى : إن القصائد الهومرية جمعت ، في بداية العصر الأدبى عند الإغريق ، من أغان وأناشيد قصيرة غير مكتوبة تحدرت من عهد بدائى . أماكم من هذه الأغانى القصيرة نحس أنها من نظم شاعر واحد فأمر ثانوى فرعى . إن رأى ولف، كا رأينا ، هو أن الشاعر الذى بدأ مجموعة الأغانى قد نظم أكثرها أيضاً ، وأن الشعراء التالين له واصلوا السير في حدود الخطوط العامة لعمله » . ثم يقول جب: ولقد اتجهت التطورات الأصيلة لنظرية ولف في اتجاهين عامين : أحدهما إظهار أثر الشاعر الأول من مجموعة الشعراء أقل مما صوره ولف — ويمثل هذا الاتجاه لاخمان المداسسية . وأما الثانى فإظهار أثره أقوى وأشد — ويمثل هذا الاتجاه لاخمان المدسسية .

أما لاخمان فقد وقسم الإلياذة إلى ثمانى عشرة أغنية منفصلة . ويشيع فى نفوسنا الشاك ، ويوحى إلينا أنها تعزى إلى ثمانية عشر ناظماً . وأيئًا كان الأمر فهو يرىأن كل واحدة من هذه الأغانى كانت فى أصلها مستقلة استقلالا ما عن الأخريات . وميزانه الرئيسي هو تناقض التفصيلات والجزئيات . . . ثم يؤكد أيضاً أن كثيراً من الأغانى تختلف اختلافاً كاملاً في روحها العامة » .

وأما هرمان فقد طور نظرية ولف بما يتفق مع روح ولف . ويدرك هرمان صعوبة واحدة تركها ولف غير مفسرة ، فقد قال ولف: وإن نسج القماش الهومرى قد بدأه الشاعر الأول الرئيسي الذي واصله إلى حد معلوم ، ثم أتمه آخرون» . ولكن لماذا لم يواصلوه إلا في هذه الحدود الضيقة ؟ ولماذا حصروا أنفسهم في نطاق أيام معدودات من حصار طروادة ؟ ولماذا لم يغنو لعودة بطل آخر غير أوديسوس ؟ يجيب هرمان عن ذلك بقوله : لأن الشاعر البدائي العظيم و هومر » لم يكتف بأن يواصل نسج الحيط إلى حد معلوم ، بل رسم التخطيط العام

لإلياذتنا والتخطيط العام لأوديستنا ، مستخدماً المواد الأولى أوسع استخدام . ولم يكن عمل التالين أن يواصلوا نسج خيط فى النسيج ، بل أن يتموا التخطيط داخل نطاق ثابت معلوم .

فنحن نرى إذن أن الفكرة الأساسية التي شاعت عند ولع والولفيين الحقيقيين مثل لاخمان وهرمان هي أن هومر كان شاعراً بدائيًّا فظم أغاني قصيرة غير مكتوبة ذات وحدة مترابطة ، ولكنها لم تبلغ منزلة الملحمة الكاملة ، حتى جاء بعده من أتمها وأوصلها إلى منزلة الملحمة . وقد كان لهذه النظرية رد فعل ، فقام من العاماء الدارسين من ذهب مذهباً يختلف في جوهره عن مذهب ولف وتلاميذه ، وهو يعتمد في أساسه على أن هومرليس مغنياً بدائيًّا وإنما هو ذلك الفنان الشاعر العظم الذى جاء بعد عهد الأغانى القصيرة فصاغ ملحمة ذات آماد واسعة ، فهو بذلك منشئ ما يسمَّى بـ Epopee . وسنشير إلى ثلاثة ممن ذهبوا هذا المذهب في جوهره وإن اختلفوا في بعض أجزائه . أولهم<sup>(١)</sup> : نيتش . G.W. Nitzsch وهو يرى أن قصائد Cyclic Epics التي انحدرت إلينا من القرنين السابع والثامن قبل الميلاد توحى بأن الإلياذة والأوديسة بمعالمهما الحاضرة وصورتهما قد سبقتا هذه القصائد ، وأن هذه القصائد قصد منها أن تكون ملاحق أو مقدمات تمهيدية للقصيدتين الهومريتين . ويقول نيتش عن هومر : ﴿ إِنِّي أُعْنِي . بهومر ذلك الرجل الذى ارتعى بتلك الأغانى القصيرة المتعددة التى نظمها الشعراء المغنون القدامى عن الحرب الطروادية ، وصاغ الإلياذة ــ التي كانت في أصلها تتحدث عن "مجلس زيوس" حسب \_ فجعلها الإلياذة التي تعرفها والتي تقص قصة "غضب أخيل"، . وهكذا يرى نيتش أن هومر شاعر قديم جدًّا ، وهو جدير بأن تؤرخ به بداية عصر . وأنه وجد عدداً من الأغانى القصيرة عن طروادة ، فأتم عملاً ذا صبغة جديدة ، وذلك بأن أقام ــ مستعيناً بهذه الأغانى ــ ملحمة كبيرة تقص غضب أخيل . وقد حدثت بعد ذلك تغييرات ومنحولات

<sup>(</sup>۱) جب ، هومر : ۱۲۱ – ۱۲۰ .

فرحية ، غير أن الإلياذة التي نعرفها في أغلبها نظم ُ شاعر واحد ، والأوديسة التي نعرفها ربما نظمها الشاعر نفسه ؛ وأن هاتين القصيدتين قد استقرت صورتهما الحاضرة ـ في جوهرها ـ قبل سنة ٨٠٠ ق . م بزمن غير قصير .

وثانيهم: جروت Grote وهو متفق مع نيتش فى جوهر رأيه القائم على أن هومر ينتمى إلى الطور الثانى من أطوار الشعر البطولى لا إلى الطور الأول ، أى أنه ناظم ملحمة كبيرة لا قصائد بدائية ذات أغان قصيرة . غير أنه يرى أن الإلياذة التى بين أيدينا حرجت عن نطاق القصيدة الكبيرة كما نظمت فى الأصل وزادت عليه . لقد كانت تلك القصيدة الأولى عن غضب أخيل ، ولذاك فقد كانت أخيلية لهد كانت معمد شاعر آخر أو شعراء إلى تحويلها إلى قصيدة تقص قصة الحرب الطروادية عامة ، فصارت الإلياذة . لقد أضيفت إليها قصائد غنائية كاملة لا علاقة لها بالأخيلية الصرفة ولكها تعترضها أو تطيلها .

والثالث: جديس William D. Geddes. وقد ألف كتاباً (۱) ويشتمل على بحث واسع شامل فى قصيدتى هومر العظيمتين ، والهدف منه أن نوضح ، من الأدلة والبراهين الداخلية وحدها ، علاقة كل من القصيدتين بالأخرى وترابطهما – إن استطعنا». ثم يقول جديس: و وقد انهى بى البحث – بطريق الأدلة وحدها غير متحيز لآراء سابقة – إلى أن أقبل رأى جروت Grote فى بناء الإلياذة المركب (الثنائى) ، فهو الرأى العلمى الوحيد الذى ينال قبولاً. في تلك القصيدة تأليف مزدوج (ثنائى) ، والأخيلية Achilleid فى الإلياذة هى النواة ، وقد نظمها شاعر آخر غير الشاعر الذى نظم القشور التى تحيط بها ، وأعتقد أن الحقائق تشير إلى هذا الرأى فى وضوح وبيان . وإنى أبيح لنفسى أن أزعم أنى قد قدمت أدلة جديدة تثبت صحة رأى جروت ونفاذ بصيرته فى النقد . وقد تتبعت هذا الموضوع بعد المرحلة الابتدائية التى خلفه فيها جروت ، ووجدت اتصالاً

<sup>(</sup>١) اسم كتابه: The Problem of The Homeric Poems ، وقد طبع في مطبعة مكلان في لندن سنة ١٨٧٨ وانظر ص ٣ إلى ٤ من المقدمة .

وثيقاً بين الأوديسة والأجزاء غير الأخيلية من الإلياذة ، ووجدت أن الأدلة تتجه اتجاهاً ملحوظاً إلى ربطهما كليهما بهومر الواحد الشخصى الذى تذكره الروايات.

وربما كان خير ما نعقب به على هذه الآراء المتباينة والنظريات المتضاربة ما أورده جديس نفسه في كتابه بعد أن عرض وجوه الرأى المختلفة قال(١١): « يبدو لنا من هذا العرض العام للميدان أن معركة النقد كانت سجالاً ، وما زالت الجيوش في المعسكرات عاجزة عن استدراج خصومهم من خنادقهم ، فنحن نرى ، من جانب ، صفًّا من النقاد يدُّ عون وحدة التأليف ، ويرون أن الاختلافات والفروق إنما هي شكلية خارجية عارضة يسهل تفسيرها وإرجاعها إلى وسيلة النقل والرواية ، وهي لذلك ليست جوهرية . ونرى ، من جانب آخر ، صفًّا معادياً من النقاد مساوين لخصومهم في العلم والحذق ، وأكثرهم في ألمانيا ، يتجهون إلى تعدد التأليف ، فكل قصيدة \_ كما يرون \_ مجموعة ملفقة ليس فيها ترابط أصيل ، فالفروق والاختلافات إذن جوهرية لا يمكن اجتنابها . وفي مكان سُوَّى بين هذين ، وتحت وابل رصاصهما كليهما ، يقف صف مشرد ضال شيئاً ما ، هو صف الانفصاليين الذين يرون أن كل قصيدة مفردة ذات وحدة ولها ناظم غير ناظم الأخرى. والداعون إلى الوحدة في الأصل والتأليف يعارضون الولفيين الداهين إلى تعدد الأصل والتأليف، بيها يتلقى الداعون إلى ازدواج الأصل والتأليف (الثناثية) الهجوم منهما كليهما . . » وكلما مضى المرء فى تتبع دراسات العلماء عن القصيدتين الهومريتين ، وأمعن في الغوص في أعماق أجزاء الدراسة وتفصيلاتها ، لم يسعه إلا أن يتذكر رأى سنيكا Seneca الذي أعلنه منذ عشرين قرناً حين رأى النقاد يتدارسون هاتين القصيدتين ويبحثون أصلهما وتأليفهما ؟ فقد كال يرى أن هذه الدراسة أمر يتطلب حذقاً ومهارة ولكنه حذق غير منتج ومهارة غير 'محدية <sup>(۲)</sup> .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ١٠

<sup>(</sup>۲) جب ، هومر : ۱۰۳ – ۱۰۶

### وسيلة حفظ الشعر الهومرى : الرواية الشفهية أم الكتابة ؟

وقد اختلف الدارسون في هذا الموضوع كما اختلفوا في سابقه ، وإن كانت شقة الحلاف هنا بطبيعتها أضيق . فقد ذهب بعضهم إلى أن القصيدتين الهومريتين لم تدوّنا إلا بعد نظمهما بقرون طويلة ، بينا ذهب فريق آخر إلى أنهما دونتا منذ أن تُظمتا . فن الفريق الأول : يوسيفوس Josephus — في القرن الأول الميلادي — وهو أقدم من نعرف ممن ذهب هذا المذهب فقد قال (١١) : ولا يمكن أن يكون الإغريق قد عرفوا في حرب طروادة هذا الاستعمال الحديث للكتابة الهجائية . ولم يكن للإغريق أدب قبل هومر ، وهومر عاش بعد الحرب . ويقولون إنه حتى هومر نفسه لم يدون شعره كتابة ، ولكن هذا الشعر كان ينتقل بالرواية الشفهية ، ثم جُمع جمعاً من الأغاني المبعثرة ؛ ومن هنا نشأت هذه الفروق بالرواية الشفهية ، ثم جُمع جمعاً من الأغاني المبعثرة ؛ ومن هنا نشأت هذه الفروق التي تبدو لنا » .

ومن هذا الفريق أيضاً روبرت وود Robert Wood وقد فقل الثامن الثامن عشر – وله كتاب: Essay On The Original Genius Of Homer. وقد بحث فى أحد فصول كتابه هذا معرفة هومر للكتابة. وقد خلص من بحثه إلى أنه لم يكن يعرفها. ووود هو أول من بحث هذا الموضوع بحثاً نقدياً. وقد قرأ ولف فى عهد طلبه العلم فى جوتنجن مقال وود، وهو يشير إليه فى مقدمته التمهيدية فى عهد طلبه العلم فى جوتنجن مقال وود، وهو يشير إليه فى مقدمته التمهيدية صار رأى وود فى الكتابة مفتاح نظرية ولف.

<sup>(</sup>۱) جب ، هومر : ۱۰۵ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق : ١٠٧ .

وثالث هذا الفريق هو رأس النقاد: ولف F.A. Wolf. ( المولود سنة ١٧٥٩) (١) فقد ذهب في كتابه و المقدمة » إلى أن القصيدتين الهومريتين قد تنظمتا من غير معونة الكتابة ، إذ أن اليونانيين كانوا حتى عام ٩٥٠ ق . م يجهلون الكتابة جهلاً تاميًا ، أو أنهم لم يستخدموها لتقييد الأعمال الأدبية. وهو يرىأن القصيدتين قد تقلتا في خلال قرون طويلة بالرواية الشفهية ، فتعاورتهما تغييرات كثيرة عد إلى بعضها الرواة عمداً وجاء بعضها مصادفة ، وأنهما لم تدونا إلا في نحو سنة ٥٥٠ ق . م .

أما الفريق الثانى الذى ذهب إلى ترجيح تدوين القصيدتين منذ عهد قديم وربما منذ نظميهما، فأقدم رجاله: ديودور الصقلى فى القرن الأول قبل الميلاد. فهو يرى أن الشعراء الذين سبقوا هومر قد عرفوا الكتابة واستخدموها فى كتابة أشعارهم (٢) ، ويقول إن الشاعر لينوس Linus — وهو الذى اكتشف الأوزان الموسيقية والنغمات — كان أول من أدخل الحروف الهجائية الفينيقية إلى اليونان ، وبهذه وأن هذا الشاعر كتب بهذه الحروف أعمال ديونيس والأساطير الأخرى ، وبهذه الحروف نفسها كتب أورفيوس وبرونابيدس وهو أستاذ هومر . . .

ومن هذا الفريق أيضاً نيتش G.W. Nitzach ، وهو يمثل أول رد فعل ذى أثر ضد النظرية الولفية ، فقد أظهر أن استخدام الإغريق للكتابة كان أقدم مما ادعى ولف ، وأنها قد تكون استخدمت لتعين الحافظة قبل أن يكون هناك جمهور قارئ بوقت طويل .

وثالث هذه الطائفة : كرايست W. Christ الذي يذهب إلى أن الإلياذة قد كتبت قبل عهد بيزيزتراتوس ولكنها لم تدون مجموعة كاملة ، بل كتبت في

<sup>(</sup>۱) جب، هومر: ۱۰۸ ۰

Thomas W. Allen, Homer: The Origins and The Transmission, P. 133. (Y)

<sup>(</sup>٣) جب – هوسر : ١٢١ .

<sup>(</sup> ٤ ) المرجع السابق : ١٢٨ .

صورة هذه الأغانى المنفصلة ، وبعناوين وأسماء منفصلة مختلفة ، وبيزيزتراتوس هو أول من جعل هذه المجموعة تدون فى صورة كلٍّ موحد منظم .

وممن يصح أن يكون من هذا الفريق عالمان حديثان لا يقطعان قطع اليقين في هذا الموضوع ولكنهما يعرضانه عرضاً شاملاً لوجوه النظر المختلفة في حيطة وحذر ، ثم يخلصان إلى ترجيح كتابة القصيدتين منذ أقدم العهود . أولهما الدكتور جب ، R.G. Jebb. وسنبسط رأيه بعض البسط إذ أنه يعرض لوجوه من الرأى ذات قيمة كبيرة في بحثنا الأصلى عن الشعر الجاهلى . يرى جب أن الفرض ذات قيمة كبيرة ولف هو إنكار أن الكتابة الأدبية كانت محتملة الوجود عند الأساسى في نظرية ولف هو إنكار أن الكتابة الأدبية كانت محتملة الوجود عند الإغريق في نحو سنة ، و ق . م . ثم يقول : ومهما يكن من أمر فإن هذا الفرض ليس ثابتاً مؤكداً كما اعتقد ولف ، وجدير بالعناية أن نلحظ النقاط التالية :

ا -حقاً إن الشواهد الباقية من النقوش لاترجع إلى أقدم من القرن السابع قبل الميلاد ، غير أنه لا يصبح أن نزعم أن استخدام الكتابة على الآثار والنصب سبق استخدامها فى الشئون العادية . بل إن الفرض المضاد أقرب إلى الصواب . وإذا كانت الكتابة الإغريقية على أقدم أنواع الرخام الباقى غير متقنة فإن ذلك لا يدل بالضرورة على أن الإغريق لم يكونوا حينذاك يعرفون فن الكتابة ، بل يدل على أنهم لم يكونوا قد حذقوا نقش الحروف على الحجارة ، وقد يكونون في يدل على أنهم لم يكونوا قد حذقوا الكتابة على مواد ألين وأطرى وأسرع إلى الفناء والضياع : كأوراق الأشجار والرق والحشب والشمع .

٢ - إن التبادل التجارى بين الإغريق والفينيقيين - ومهم اقتبس الإغريق حروف الهجاء - لا بد أنه كان شائعاً منذ بحو ١١٠٠ قبل الميلاد ، بل قبل ذلك . والفينيقيون - كما يشهد يوسيفوس - قد استخدموا فن الكتابة منذ أقدم الأزمنة لا لتسجيل أعمالهم العامة حسب بل أيضاً في شنون حياتهم اليومية . وإنه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ١١٠ – ١١٥.

ليكون عجيباً لو أن شعباً له من سرعة الخاطر ما لليونان - فى تقدمه وسبقه فى جميع ضروب الحضارة - قد تأخر عن اقتباس هذا المثل إلى زمن متأخر نسبياً فى تطوره وتقدمه - أى إلى القرن السابع قبل الميلاد.

٣ - ونحن نعلم أيضاً أن قصائد بطولية طويلة - بعضها معروف باسم - Cyclic لم يتح لها من الانتشار ما أتيح لهومر ، قد نُقبلت إلينا من القرن الثامن قبل الميلاد . ومن غير المحتمل أن تكون هذه القصائد المجهولة نسبيًّا قد مُحفظت من غير عون الكتابة . ومن هذه القصائد : The Cypria المنسوبة إلى Arctinus و Archilochus ومن المؤكد أن الشاعر Archilochus وشعراء القرن السابع ق . م الآخرين قد استخدموا الكتابة . وولف نفسه يعترف حقًا بأن الشعراء كانوا أحياناً يستخدمون الكتابة منذ زمن مبكر يرجع إلى سنة ٧٧٦ ق . م .

8 — إن الاحتمالات ترجع الرأى القائل إن و العلامات المؤذية — Baneful الواردة في الإلياذة ( ٦ : ١٦٨) تشير إلى ضرب من حروف الهجاء أو الكتابة الهجائية . وحتى لو سلمنا بأنه لم ترد أية إشارة إلى الكتابة في الإلياذة والأوديسة ، فإنه ليس ثمة دليل سليم يصح أن يستنتج من إغفال الشعر البطولي — المقصود للرواية والإنشاد — هذا الأمر إغفالا قد يكون تقليدياً متفقاً عليه.

ويفرض هير ودوتس ، حيما يتحدث عن النقوش الإغريقية التي رآها في طيبة Thebes أنها ترجع إلى عدة قرون قبل زمنه . ويشبه هذا الاعتقاد بقدم الكتابة عند الإغريق قدماً سحيقاً ما نجده في الأدب اليوناني في القرنين الحامس والرابع قبل الميلاد .

7 ــ إن الأبحاث الحديثة فنتَّدت الرأى القائل بأن القصيدتين لا بد أنهما نظمتا منذ زمن طويل يسبق تدوينهما لأنهما تستعملان ، فى أحيان كثيرة ، صوتا هو Digamma لا بُعرَف بأنه كان يصوَّر فى حرف فى أية مخطوطة قديمة لمومر .

٧- إن فكرة و الاستخدام الأدبى للكتابة ، تحتاج إلى تعريف وتحديد . فإذا كان المقصود بها و انتشار الكتابة انتشاراً واسعاً فى عدة نسخ لقراءة الجماهير ، فما لا ريب فيه أنه لا يبدو أن شيئاً من هذا القبيل قد وُجد قبل القسم الأخير من القرن الحامس قبل الميلاد . ولكن لنفرض أن رجلا فظم عدداً من أبيات الشعر فى محيلته وخشى أن ينساها ، فإذا كان يستطيع أن يستخدم و العلامات الفينيقية ، استخداماً مجدياً ليحفظ حساباته مثلا أو مذكراته الأخرى ، فلماذا لا يحفظ بها أبيات شعره ؟ ذلك هو حقاً ما قصده ولف حيها أجاز أن بعض الناس استخدم الكتابة لمثل هذه الأغراض منذ سنة ٢٧٧ ق . م . وربما لم يكن أحد يستطيع قراءتها إلا الشاعر نفسه أو أولئك الذين خلفها لهم خاصة . ومع ذلك أحد يستطيع قراءتها إلا الشاعر نفسه أو أولئك الذين خلفها لهم خاصة . ومع ذلك فإنه يكون قد أفلح فى مأر به ووصل إلى غايته .

والحلاصة أنه لا بد لنا من أن نفرق \_ وفقاً للنظرية الولفية \_ بين ثلاثة أمور تعتمد على احتمالات متفاوتة الدرجة وهي : النظم في الذاكرة Memorial أمور تعتمد على احتمالات متفاوتة الدرجة وهي : النظم في الذاكرة Composition ، والنقل عن طريق الرواية الشفهية Oral Transmission .

(١) أما النظم فى الذاكرة فإنه من التسرع أن ننكر أن رجلاً ذا موهبة خارقة يستطيع أن ينظم الإلياذة والأوديسة من غير عون الكتابة . . .

(س) أما النشر الشفهى فلا ريب أن القصيدتين الهومريتين قد عرفهما اليونانيون قروناً طويلة في الغالب عن طريق إنشاد أجزاء متفرقة منهما .

(ح) غير أن العقبة الكأداء تنشأ من نظرية الحفظ والنقل الشفهيين حسب. إن هذه العقبة لا تتصل فى أصلها بقدرة الحافظة البشرية ؛ إن الصعوبة الحقة هي أن حفظ هذه الأعمال الضخمة ونقلها — حفظاً ونقلا تريبين من الدقة والصبط ، عن طريق الرواية الشفهية ، خلال القرون من غير عون الكتابة إنما يتطلب تنظيماً وتدبيراً، لا أثر لهما ولا دليل عليهما عندنا . وأقرب شبيه بذلك يمكن استحضاره للذهن (كما فى الهند) يتضمن أصولا دينية أو كهنوتية .

وينبغى أن نتصور وجود رجال كهنوت هومريين أو زملاء تكون حياتهم من جيل إلى جيل موقوفة على هذا العمل . غير أن فكرة كهذه غريبة عن الروح الحرة التي تطورت فيها الحياة والفن عند الإغريق ، ولا يتفق ذلك أيضاً مع ما نعرفه من أمر الرواة والمنشدين المتجولين .

إن النتيجة العامة إذن هي : لا يمكن إثبات أن القصيدتين الهومريتين لم محكتبا سواء حيباكانتا في أصلهما تنظمان أم عقيب ذلك ، ولقد عرفهما العالم الإغريقي مدة قرون في الغالب عن طريق أفواه الرواة والمنشدين ، ولكن ذلك لا ينفي أن الرواة والمنشدين كانوا يقتنون نسخاً مكتوبة . . .

ذلك هو رأى جب عرضناه عرضاً وافياً لتستبين لنا أطرافه ، وسنخم حديثنا عن كتابة القصيدتين الهومريتين بعرض رأى باورا في هذا الموضوع عرضاً لا يقل عن عرضنا لسابقه بسطاً وبياناً . بدأ باورا بحثه بسؤاله: هل يدين هومر ، بطريقة ما لاستخدام الكتابة ؟ ثم مضى يجيب بقوله (۱) : لا ريب أن شعراء الملاحم في القرون الوسطى قد استخدموا الكتابة ، وهم مدينون لها بمعرفهم الصور السابقة للقصص التى استخدموها ، وقد حفظوا نتاجهم بتسجيله كتابة . ولكن الأمر ، في حالة هومر ، غامض والأدلة ضئيلة . لقد وبُحدت الكتابة في بلاد اليونان منذ زمن مبكر ، ولو أننا استثنينا العصر الميسيى Mycenean Age ، فإننا ما نزال متأكدين من أنها استخدمت في القرن السابع ، وربما الثامن . فالنقوش على متأكدين من أنها استخدمت في القرن السابع ، وربما الثامن . فالنقوش على على الأواني. وقوائم إفورس السبارطية Thera الفترن الشابع حتى شاعت الكتابة نها الرجال مثل Spartan lists of Ephors ترجع إلى تنصمن وجود قوانين مكتوبة في الشطر الأخير من القرن الثامن . ومع أن الكتابة قد تتضمن وجود قوانين مكتوبة في الشطر الأخير من القرن الثامن . ومع أن الكتابة قد وبحدت على عهد هومر ، فن الجائز أنها لم تكن شائعة عامة ، أو أنها لم تكن شائعة عامة ، أو أنها لم تكن شائعة عامة ، أو أنها لم تكن شعسخدم على مدى واسع لتسجيل نتاج طويل مثل الإلياذة . . . وهومر نفسه وسعد معلى مدى واسع لتسجيل نتاج طويل مثل الإلياذة . . . وهومر نفسه

Tradition and Design in the Iliad, P. 48-51. (1)

لا يدلنا على شيء ، وفي الموطن الوحيد الذي يشير فيه إلى الكتابة يغلُّف إشارته بالغموض. وربما شعرنا حقًّا أن ملحمة طويلة مثل الإلياذة لا بد أنها كتبت لأن حفظها يؤود المرء. وقد اعتمد ولف على هذه الفكرة اعتماداً كبيراً ، وهي تحتل مقاماً كبيراً في والمقدمة ، ولكن الأبحاث الحديثة فندت رأيه ، فإن الرجال الذين لم تتعلم ذاكرتهم الاعتماد على الكتب يستطيعون أن يتذكروا قدراً ضخماً من الشعر ، وقد ورجد بين معاصري Xenophon من حفظ الإلياذة والأوديسة معاً . ونجد لعهدنا هذا من وصل إلى هذه المرتبة بل من زاد عليها . وبعد أن يضرب باورا على ذلك بضعة أمثلة يمضى في قوله : والإلياذة يصح ، النظرة الأولى ، أن تكون من الشعر المكتوب ، ويصح أن تكون من الشعر المروى . ويمكن أن تُدُّعمَ كل من هاتين النظريتين في أساسها بالأدَّلة ، ويكاد يكون من المستحيل تغلب إحداهما على الأخرى . ثم يقول : ولا بد ، في البدء ، من المييز بين الشعر الذي يكتب لفائدة الشاعر نفسه حسب ، والشعر الذي يكتب ليقرأه الناس . وكثير من الشعر الذي تصد منه أن ينشد ويروى كان يكتب، ليكون في كتابته عون للشاعر المغنتي على الامتداد والطول اللذين لا يحتمسكان . فخطوطة وأغنية رولاند، المحفوظة في أكسفورد ليست إلا نصًّا كان يحمله شاعر مغن ويستخدمه لإنعاش ذاكرته . بينما يبدو أن المخطوطة الوحيدة الباقية من ﴿ بيوولف ﴾ كان يُقصَّد منها أن يقرأها العلماء . . . ومن الواضح أن الإلياذة لا تنتمي إلى هذا الضرب الثاني ، فهومر لا يذكر شيئاً عن قراءة الكتب ، وجميع فتُّه خاضع لضرورات الإنشاد؛ ولكن من الجائز أنها تنتمي إلى الضرب الأول ، والحق أنها تبدو كذلك لأسباب مرجَّحة . فللقصيدة بناؤها وشكلها كما أرادهما الشاعر ، ومن البعيد أن يستطيع إضفاء هذا الانسجام والوحدة عليها لو أنه نظمها في ذاكرته وعقله . فترابط المشاهد المختلفة ، وما في القطع التالية من صدى القطع السابقة ، واتصال الحكايات المنفصلة في ظاهرها ، كل ذلك يبدو أنه لا يمكن تعليله لو أن الشاعر لم يكن بين يديه كتابه، ولم يستطع الرجوع إليه كلما احتاج ، أو ليعيد النظر فيا كتب . حقًّا إن ملتون نظم 3 الفردوس

المفقود ، في عقلة وذا كرته واستطاع مع ذلك أن يجعلها رائعة من الروائع ؛ ولكن مع أنه لم يكن يقرأ فإن الكلمات كانت تكتبها بناته ، وكان يستطيع الرجوع إليها كلما أراد. ومع ذلك فإنه من الحائز أن ذاكرة أحسن تمريبها وتدريبها تستطيع أن تستغنى عن المخطوطة ، ومن الجائز كذلك أنه كانت لهومر مثل هذه الذاكرة. وهكذا نجد أن الحدل حول هذا الموضوع ــ على إغراثه ــ غيرُ مفض إلى نتيجة . فلم تكن الإلياذة ذات التحام وثيق مثل الكوميديا الإلهية ، ولكن يمكن أن يقال إن سبب ذلك لم يكن الأنها لم 'تكتب على الورق. وترجيح أنها قد كتبت يقوَى حين نقارتها بالملاحم التي لم تكتب ولكنها نظمت في ذاكرة الشاعر ونقلت بالرواية ... غير أن خصائص هذه تختلف عن طبيعة الإليادة... ثم يمضى باورا في حديثه إلى أن يقول: ولا قيمة للحجة التي يُدلَّى بِها ضد تدوين الإلياذة ، وهي : أن النص في القديم كان ذا قراءات مختلفة . فطرق الحكاية الهومرية تجعل من السهل الخطأ في الاقتباس. ومع ذلك فأي نص قديم عرضة الفساد والإقحام، إن لم يكن أيضاً عرضة للتزيد والتوسع . وخطة الإلياذة الحاضرة تنغى فكرة التزيد والتطويل . . . ولكن لا شك أنه كان ثمة إقحام وإضافات ، فالأبيات التي تذكر مدينة أثينا عدها القدماء مقحمة أضافها صولون أوبيؤ يزتراتوس ليسوِّ غا دعوى الأثينيين في ميجارا Megara . وثمة رواية فيها أنسينا ثيوس Cynaethus الشاعر الجوال تصرف بالنص وأضاف إليه أجزاء من نظمه . ولكن هذه الحقيقة وحدها ، وهي أن هذه الإضافات قد اكتشفت وأشير إليها ، تبين أن النص كان معروفاً ويستطاع الرجوع إليه ؛ ولو لم يكن مكتوباً لكان من المستحيل تقريباً معرفة أية زيادة أو إقحام . وما 'يسمتّى انسياب النص وتدفقه حقيقة واقعة لا شك ، ولكنها لا تدل على أن الإلياذة في أيامها الأولى كانت قصيدة 'تحفظ في الذاكرة وتوجد في صور متعددة من نسخ مختلفة جدًّا ؛ وإنما تدل على أن روايتها المحطوطة المكتوبة كانت \_ كما هو الشأن في القصائد المبكرة الأخرى \_ غير دقيقة وعرضة للتحريف والفساد .

ثم يمضى باورا في حديثه فيقول : وتمتد جذور الصعوبة إلى موقف هومر

فضه من الكتابة ، فأبطاله لا يكتبون ولا يقدرون على الكتابة ، وحيها اقترعوا ليقرروا من يحارب هكتور وضع كل مهم علامته على سهمه ورماه في القلنسوة ، ولكن لم يكن أحد يعرف غير علامته وحدها . وينتج من ذلك أنه لم يكن لديهم نظام مشترك للكتابة . غير أن هومر يميز وجود الكتابة في قصة Bellerophon ، فغيها ذكر للكتابة ولكن هومر يلفها بألفاظ غامضة مبهمة . . . وليس في الإلياذة ، سوى ذلك ، ذكر للكتابة . والنتيجة التي يمكن الوصول إليها هي أن الكتابة وأجدت ، غير أن جمهور هومر ومستمعيه لم يهتموا بها وعدوها أمراً شاذاً . أما الشاعر فضعه فر بما كانت حاله مختلفة عن ذلك . إذ لعله كان قد تعلم الكتابة من حيث نفسه فر بما كانت حاله مختلفة عن ذلك . إذ لعله كان قد تعلم الكتابة من حيث نفسه فر بما كانت حاله مختلفة عن ذلك . إذ لعله كان قد تعلم الكتابة من حيث الاحتمال يفسر غموض لغته وإبهامها في الموطن الوحيد الذي ذكرت فيه الكتابة ، فسواد الناس يجب ألا يعرفوها ، وحيها لا يكون بداً من ذكرها ، فيتجنب الوصف فسواد الناس يجب ألا يعرفوها ، وحيها لا يكون بداً من ذكرها ، فيتجنب الوصف الواضع الدقيق .

ويرى باورا أن هذه الدلالات ، على ضآ لها ، ترجح أن هومر كان يكتب ، ولكنه كان يكتب لفائدته هو ولاستعماله الشخصى لا من أجل أن تقرأ قصيدته . فغن الإلياذة جميعه يدل على أنه قصد منها أن تنشد وتر وكى ، لا لتحفظ فى المكتبة ؛ وهذه الحقيقة كما سنرى ، توضع لنا بعض ملاعها الكبرى . فلا بد أن تختلف القصيدة المروية فى طبيعها وخصائصها عن القصيدة التى تقصد للقراءة . . . وهكذا نجد آخر الأمر أن لا قيمة كبرى لسؤالنا : هل كتب هومر أو لم يكتب ؛ وإنما الأمر المهم هو أنه نظم قصيدته الرواية والإنشاد . وسواء أنظمها وهو يكتب على الورق أم نظمها فى ذاكرته وعقله فذلك لا يؤثر في طبيعة القصيدة كما هي بين أيدينا .

### المدارس التي تعنيت بهومر:

ونحن مستطيعون أن نقسم هذه المدارس من حيث الزمن إلى ثلاثة أطوار: أولا: ما قبل العصر الإسكندرى. ثالثاً: ما بعد العصر الإسكندرى.

## ( ا ) ما قبل العصر الإسكندرى :

لم تكن العناية بهومر وقصيدته قبل العصر الإسكندرى عناية نقدية علمية ، وإنما كانت على ضروب شي من التناول اليسير الحفيف ، فهي حيناً إشارة عابرة إلى هومر وشعره الملحمي ، وهي حيناً ثانياً اقتباس لبعض الأبيات أو المقطوعات من ملحمتيه ، وهي حيناً ثالثاً شرح لبعض ما يغمض على السامعين من ألفاظه أو إشاراته القصصية ، وهي حيناً رابعاً تفسير عام لمذهبه في التحدث عن الآلحة والأبطال . ولذلك رأينا أن نرتب هذه الضروب المتعددة من العناية بهومر قبل العصر الإسكندري في طوائف أربع ، هي :

۱ — الشعراء أنفسهم: فنحن نجد أن أقدم ذكر لهومر — عثر عليه الباحثون حتى الآن — هو إشارة وردت في قصيدة ضائعة للشاعر كالينوس Callinus (في آخر القرن الثامن ومطلع القرن السابع قبل الميلاد)، ولم يكن الباحثون ليعرفوا ذلك لولا ما أورده الكاتب الجغرافي بوزانياس Pausanias من ذكر لهذه القصيدة ومن قوله إن كالينوس قد أشار في قصيدته إلى أنه كانت قصائد أخرى غير الإليادة والأوديسة تعزى إلى هومر، مثل المقطوعة البطولية Thebais)

<sup>(</sup>۱) جب ، هوسر : ۸۵ و ۸۸ .

م وجد الباحثون أن أول من اقتبس من هومر ــ بمن يعرفون حتى الآن ــ هو الشاعر سيمونيد السيوسي Simonides of Ceos (الذي ولد في نحو سنة ٥٩ ق.م) فقد اقتبس من الإلياذة ٦ : ١٤٨.

٧ -- الفلاسفة : وقد عنى الفلاسفة منذ القرن السادس قبل الميلاد بشعر هومر ، وثار بعضهم ، فى مطلع التأمل الفلسنى فى اليونان ، على التصوير الهومرى للآلهة (١) . فقد قال إكزينوفان Xenophanes of Colophon ان هومر وهسيود قد نسبا إلى الآلهة كل عيب ونقص فى الناس». ومن هنا نشأت المدرسة المجازية فى تفسير هومر . وأقدم هؤلاء المجازيين هو ثياجن الريجيوى Theagenes of Rhegium (العقلى) الذى وصل بين نوعين من المجاز انفصلا بعد ذلك هما : المجاز الحلنى (العقلى) والمجاز الحسى . وهكذا كانت Hera هى الهواء ، وأفر وديت هى الحب . وقد نما التفسير الحلق فى القرن التالى على يد أنا كساجو راس Anaxagoras الذى فسر المحتود بالعقل ، وأثينا بالفن. أما التفسير الحسى فقد تطور على يدى Ametrodorus of الكريدي دعت المحتود كان شعر هومر و وصفه الآلهة سبباً من الأسباب التى دعت أفلاطون إلى أن يبعد الشعراء من جمهوريته .

۳ – المؤرخون: وقد على المؤرخون اليونانيون بهومر – منذ أن بدأ التاريخ عندهم. ومن هؤلاء هير ودوت Herodotus وتوسيديد Thucydides في القرن الحامس قبل الميلاد. وقيمة هير ودوت في أنه كان أول من شك – أو على الأقل من بين الأواثل السابقين إلى الشك – في نسبة بعض القصائد البطولية إلى هومر. فهو يرى – على أسس نقدية – أن المقطوعة البطولية التي تدعى Cypria ليست من نظم هومر، ولكنه لم يذكر الناظم الحقيقي. ونقد ُهُ هذا يدل على أن السواد لم يكونوا يشكون في نسبة إلى هومر، كما أن هير ودوت نفسه لم يكن يعرف رواية صريحة تنفي نسبة هذه المقطوعة إلى هومر. وقد شك أيضاً في نسبة قصيدة و

<sup>(</sup>۱) جب ، هومر : ۸۸ و ۸۹ .

أخرى تدعى Epigoni ولكن حديثه عها مقتضب غير قاطع (۱). وأما قيمة قوسيديد في أنه قدم لنا في تاريخه أمثلة على نوع من تفسير شعر هومر يحوّل العنصر القصصى إلى حقائق تاريخية واضحة ، وذلك حيها فسر ذهاب اليونانيين إلى طروادة ، فهو يرى أن رؤساء اليونان لم يذهبوا إلى طروادة لأنهم وعدوا والد هيلانة أن ينتقموا لها ، ولكهم ذهبوا لأن قوة أجا ممنون ساقهم واضطرتهم إلى ذلك . وقد نمى كالسثين Callisthenes (في نحوسنة ٣٣٠ ق . م) هذه الطريقة في التفسير تنمية كاملة ، وخص ، في كتابه تاريخ اليونان ، الحرب الطروادية بكتاب مستقل . ويظهر هذا الاتجاه في مواطن متعددة من تواريخ المتأخرين التالين مثل : بوليبيوس Polybius ، وديودور Diodorus ، وسترابو Strabo ، وباوزان Pausanius ،

٤ – الرواة المنشدون: وآخر هذه الطوائف، وربما أقدمها عهداً، هم الرواة المنشدون، الذين كانوا يروون شعر هومر وينشدونه وهم يتنقلون بين البلاد المختلفة. ويصف لنا إفلاطون في إحدى محاوراته على لسان سقراط (هي : المحتلفة ويصف لنا إفلاطون في إحدى محاوراته على لسان سقراط (هي : المن القرن الرابع قبل الميلاد . ويذكر إفلاطون أن إيون كان يشرح شعر هومر ويفسره، وأن بعض المنشدين المتنافسين كانوا ينشدون ولاء " : يبدأ أحدهم من ويفسره، وأن بعض المنشدين المتنافسين كانوا ينشدون ولاء " : يبدأ أحدهم من الآخر . ويرى الدكتور جب (٣) أنه لا بد إذن من أن تعقيبات إيون وشروحه كانت تدلق مفصولة عن إنشاده ، أو أنها كانت متصلة بالقطع التي كان هو يقوم بإنشادها حسب . ويتضح من محاورة إفلاطون أن شروح إيون وتعقيباته على هومر كانت تتخذ مظهر المعرض البلاغي الأدبي المتصل ، إيون يفخر بطلاقته وبئروة «آرائه عن هومر » كما يعبر إيون نفسه .

<sup>(</sup>١) جب ، هومر : ٨٥ ؛ وألان ، هومر : ٧٠ .

<sup>(</sup>۲) جب ، هوسر : ۹۰.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق : ٨٠.

## (س) العصر الإسكندرى:

غير أن النقد الهومرى بمعناه الدقيق الخاص لم يظهر إلا في الإسكندرية منذ مطلع القرن الثالث قبل الميلاد. وقد بمعت مواده لأول مرة في المكتبات العظيمة مثل مكتبة الإسكندرية ، ثم مكتبة برجام ، منذ مطلع القرن الثاني قبل الميلاد. وقد استى الباحثون معلوماتهم عن هذه المواد من نسخة و الحواشي الميلاد. وقد استى الباحثون معلوماتهم عن هذه المواد من نسخة و الحواشي المومرية — Homeric Scholia ». ولا يعنينا من أبحاث هؤلاء الدارسين إلا إلمامة عابرة تني بغرضنا ، ومن أجل ذلك لن نشعب الحديث ولن نتتبع الباحثين فيا عابرة تني بغرضنا ، وإنما سنختصر الإشارة اختصاراً يغني عن الإسهاب والتطويل (۱)

تنقسم نسخ هومر في مكتبة الإسكندرية إلى قسمين: ١ – النسخ التي تعرف بأسماء محرريها وناسخيها . وأقدم نسخة من هذا القسم هي التي صنعها الشاعر البطولي أنتياخ الكلاري Antimachus of Clarus في إيونيا ( نحوسنة ٤٠٠ قبل الميلاد ) . ٢ – وأما القسم الثاني فهي النسخ التي تعرف بأسماء البلدان حسب . وهي نسخ : مساليا Massalia ، وكيوس Chios وأرجوس Argos ، وسينوب وهي نسخ : مساليا Cyprus ، ويشار إليها مجموعة باسم و النسخ البلدانية ع . وليس من دليل على أنها كانت النسخ المعتمدة لاستعمال الجمهور ، وأسماء مصححيها ومنقحيها غير معروفة . وبجانب هذين القسمين كانت نسخ توصف بأنها عامة أو شعبية ، وهذه هي نفسها التي توصف بأنها غير دقيقة إذا ما قورنت بالنسخ الدقيقة أو العلمية . وهذه النسخ جميعها التي عرفها الإسكندريون لا بد النسخ الدقيقة أو العلمية . وهذه النسخ جميعها التي عرفها الإسكندريون لا بد أنها كانت تعتمد على نص شائع أقدم منها نجهل مصادره . ويبدو لنا هذا من الاختلافات المحدودة والفروق الضيقة بين نصوص هذه النسخ ، فلو لم تكن هناك أسس عامة لرواية منقولة لوجدنا في نسخ الإسكندرية فروقاً واسعة واختلافاً كبيراً أسس عامة لرواية منقولة لوجدنا في نسخ الإسكندرية فروقاً واسعة واختلافاً كبيراً في ترتيب الأبيات .

<sup>(</sup>١) المعلومات التالية عن علماء مدرسة الإسكندرية ملخصة من كتاب الدكتور جب عن هومر من ص: ٩١ إلى ص: ٩١٠

وأقدم جهد فى النقد الهومرى فى مدرسة الإسكندرية يرجع إلى فترة تتراوح بين ٢٧٠ و . ه ١ قبل الميلاد ، وقد قام به ثلاثة رجال : زينودوت Zenodotus ، وأرستوفان Aristarchus ، وأرستارخ Aristarchus .

أما زينودوت فقد كان قيمًا على مكتبة المتحف الإسكندرى، ونشر نسخة منقحة لهومر ومعجمًا هومريًا ، ويبدو زينودوت \_ في هذا العصر من فجر العلم الحديد \_ رجلاً موهوبًا ذا هدف نقدى ، ولكنه تعوزه الطريقة النقدية الصالحة . فقد ألح على دراسة هومر ولكنه أخفق في إرساء هذه الدراسة على أسس سليمة ، وأحد أسباب إخفاقه أنه لم يعن بالتمييز بين الاستعمال الشائع المألوف للألفاظ واستعمال هومر لها استعمالاً خاصًا ، ولم يميز كذلك تمييزًا كافياً بين اللهجة الإيونية المتأخرة ، فأوقعه اعتماده المطلق على إحساسه الشخصى بروح هومر في تصحيحات وتصويبات قاطعة . ومع ذلك فقد فتح أفقاً جديداً ونال مصنفه شهرة واسعة .

وأما أرستوفان (فى نحو ٢٠٠ ق. م) فقد كان تلميذ زينودوت ، وخلفه - فى غير تعاقب - على منصب أمانة المكتبة . ونشر أيضاً نسخة منقحة من هومر . وكان يُعنى بدلالات النصوص المخطوطة عناية تفوق عناية زينودوت . وأتاح له اطلاعه الواسع وعلمه الغزير أن يثبت فى حالات كثيرة قراءات جرحها سلفه تجريحاً كان متسرعاً فيه .

وأما أرستارخ فكان تلميذ أرستوفان وخليفته فى أمانة المكتبة ، وظهر نشاطه فى النصف الأول من القرن الثانى قبل الميلاد. وينقسم ما قدمه للدراسة الهومرية إلى ثلاثة أقسام: ١ – رسائل عن بعض المشكلات الهومرية ومواطن الاختلاف لا تعقيبات متصلة على النص الهومرى . ٣ – نسخ منقحة للنص الهومرى . وقد استخدم فى النص الهومرى الذى نشره مجموعة من العلامات والرموز النقدية تدل القارئين ، بنظرة واحدة ، على البيت الذى يراه أرستارخ منحولاً زائفاً ، وعلى البيت الذى يرى أنه فى غير موضعه من ترتيب القصيدة ، وعلى البيت الذى

## يشتمل على أية إشارة وضحها في تعليقاته .

ويعد أرستارخ أعظم العلماء الإسكندريين وخير ناقدى هومر من بين الأقدمين ، وذلك لعدة عوامل منها : ١ – أنه درس بعناية استعمال الألفاظ في هومر مدركا أن نقد المادة يجب أن يعتمد على معرفة دقيقة باللغة. أما النحويون واللغويون الذين سبقوه فقد وجهوا عنايهم إلى الألفاظ النادرة أو المهجورة خاصة . ثم حمد أرستارخ إلى تحديد المعنى الهومرى للألفاظ الشائعة المألوفة . ٢ – وقد كان للمصادر المخطوطة قيمة كبيرة عنده حيبا صنع نسخته من النص الهومرى . وحيبا كانت الموازنات والمقابلات تسلمه إلى شك في قراءتين كان يسهدى وبستعمال الشاعر الحاص » . فهو يبدو في الغاية من الحدر والحيطة ، بعيدا عن التسرع في تخطئة النصوص أو تصويبها . ولو قارناه بزينودوت لوجدناه عن التسرع في تخطئة النصوص أو تصويبها . ولو قارناه بزينودوت لوجدناه يتحرج من القراءات التي تعتمد على الحدس والظن . ٣ – علق على مادة هومر ، فوازن بين الأساطير عند هومر والأساطير نفسها عند غيره من الكتاب ، وأظهر العناصر المميزة الحضارة الهومرية .

وكل ما نعرفه عن مصنف أرستاخ وصلنا عن طريق بعض العلماء الذين تلوه مثل: ديدم Didymus وأرستونيخ Aristonichus. أما ديدم فنحوى إسكندرى كتب – بعد وفاة أرستارخ بنحو ١٢٠ سنة – رسالة عن النسخة المنقحة التي صنعها أرستارخ ، وكان هدفه أن يقوى القراءات التي اختارها أرستارخ ، وأن يستخلص فكرة واضحة كاملة عن آرائه وتعليلاته من كتاباته الكثيرة عن هومر . وأما أرستونيخ فنحوى إسكندرى أيضاً معاصر لديدم وإن كان أصغر منه سناً . وقد كتب رسالة عن العلامات النقدية التي استخدمها أرستارخ في الإلياذة والأوديسة ، وسرد – في رسالته هذه – آراء أرستارخ عن الأبيات الشعرية التي وضعت أمامها العلامات المختلفة . وأشهر علماء الإسكندرية – بعد هؤلاء – هيروديان Herodian ، ونيكانور Nicanor في النصف الأول من القرن الثاني

وأما المدرسة الأخرى فقد قامت فى مدينة برجام Pergamum فى ميسيا Myaia فى ميسيا Pergamum فى أوائل القرن الثانى ق . م المكتبة العظيمة التى صارت تنافس مكتبة الإسكندرية . ومن أشهر علماء هذه المدرسة كريتس Crates الذى كان معاصراً لأرستارخ وأميناً لمكتبة برجام .

ومن أشهر نسخ الإلياذة التي وصلت إلى الباحثين الأوربيين هي النسخة التي ثد عي Codex Venetus A ورقعها \$ 0 في مكتبة القديس مارك في مدينة البندقية. وقد كتبها أحد النساخ في القرن العاشر الميلادي فجعل نص الإلياذة متنا ثم جعل له حواشي عرفت باسم الحواشي الهومرية Homeric Scholia وأهم ما تحويه هذه الحواشي مصدران؛ الأول: ما يسمى بالمختصر The Epitome وقد قام بصنعه أحد دارسي الإلياذة (في نحو سنة ٢٠٠ ــ ٢٥٠ ميلادية) فاستخلص مقتطفات من أعمال الكتاب الأربعة الإسكندريين: ديدم وأرستونيخ وهير وديان ونيكافور. وهذا المختصر هو المصدر الرئيسي الذي استي منه الباحثون معلوماتهم المفصلة عن آراء أرستارخ. وأما الجزء الثاني من الحواشي فيبدو أنه مجموعة كبيرة من التعقيبات مختارة من عدة مصنفين ثم جمعت معاً في آخر القرن الثالث الميلادي. وهذا الجزء الثاني ــ إذا ما قورن بالمختصر ــ لا يُعني مثله بنقد النصوص ، غير أنه يفوقه في التأويل والتفسير المجازيين ، وفي الأساطير ونقد الأسلوب الشعرى.

## (ح) ما بعد العصر الإسكندري<sup>(١)</sup>

وقد واصل العلماء والدارسون جهودهم فى دراسة القصيدتين الهومريتين ، ولكن هذه الدراسات كانت فى مجموعها تدور فى فلك يكاد يكون واحداً لاتعلوه ؛ إلى أن جاء فردريك أغسطس ولف فى النصف الثانى من القرن الثامن عشر ، وأصدر كتابه المعروف باسم و المقدمة ، Prolegomena سنة ١٧٩٥. وتقوم دراسته على أربع نقاط رئيسية : ١ – أن القصيدتين الهومريتين لم تدونا إلا فى نحو

<sup>(</sup>۱) جب ، هومر : ۱۰۳ رما بعدها . .

سنة ٥٥٠ ق. م أى بعد نظمهما بقرون كثيرة ، وقد بقيتا خلال هذه القرون تتناقلان بالرواية الشفهية ، فاعتورتهما تغييرات وتبديلات كثيرة عد إلى بعضها الرواة عمداً وجاء بعضها مصادفة . ٢ – وقد تعاورتهما حتى بعد أن دونتا تغييرات أخرى جديدة عد إليها المصححون والمراجعون عمداً ، أو قام بها النقاد العلماء الذين توخوا صقلهما وجعلهما متسقتين مع صور تعبيرية أو أصول فنية معينة . ٣ – أن للإلياذة وحدة فنية ، وتفوقها في ذلك أيضاً الأوديسة ، ولكن هذه الوحدة لاترجع في جلّها إلى القصيدتين الأصليتين وإنما إلى ما أضافته اليهما المعالجة المصنوعة في عهود تالية . ٤ – أن القصائد الأصلية التي ضمّت وجبُمعت حتى صارت ما نعرفه من ملحمتي الإلياذة والأوديسة لم ينظمها كلها شاعر واحد بعينه .

وجميع أدلة نظرية ولف في جوهرها خارجية ، فهي مبنية على اعتبارات تاريخية معينة تتصل بالحضارة الإغريقية المبكرة وبتطور الفن الشعرى . وقد وصف لنا — في مقدمة طبعته للإلياذة — ما أحس به حييا كان ينفلت من عقال نظريته إلى قراءة القصيدتين قراءة جديدة ، فحييا كان يغمر نفسه في تيار القصة البطولية الذي ينساب انسياب الهر النمير كانت جميع أدلته تتطاير من رأسه ، وكان الاتساق والانسجام الشاملين في القصيدتين يؤكدان نفسيهما بقوة لا تقاوم ، وكان ولف يحس بالألم والغضب لأن شكوكه حرمته نعمة الإيمان بهومر واحد . ومع ذلك فقد ذكرنا قبل صفحات أن ولف لم ينكر وجود شخص هومر نسب إليه أنه بدأ نسج القصيدة ومضى فيه إلى غاية محدودة ، بل إنه نسب إليه القسم الأكبر من النسيج . ومن هنا جاءت مرونة نظرية ولف الى أشرنا إليها من قبل ، وجاء اختلاف فهم تلامذته لحذه النظرية وذهابهم مذاهب متفرقة مع أنهم يصدرون عن مصدر واحد . والحق أنه من المجحف مذاهب متفرقة مع أنهم يصدرون عن مصدر واحد . والحق أنه من المجحف مذاهب متفرقة مع أنهم يصدرون عن مصدر واحد . والحق أنه من المجحف مفاه على الدراسات الهومرية كبير ، ولا يسع هؤلاء الذبن يختلفون معه في نتائجه فضله على الدراسات الهومرية كبير ، ولا يسع هؤلاء الذبن يختلفون معه في نتائجه فضله على الدراسات الهومرية كبير ، ولا يسع هؤلاء الذبن يختلفون معه في نتائجه

الأساسية اختلافاً واسماً إلا أن يُقرُّوا بأنه كشف القناع عن عدة مظاهر تصلح أساساً لنظرية سليمة ، وأنه أول من بدأ دراسة القصيدتين دراسة علمية (١٠) . غير أن العنصر التحليلي في نظريته هو الذي لفت الأنظار لأنه حيما نشرها كانت تبدو في موقف متميز تميزاً كبيراً من الاعتقاد القديم بأن ناظم القصيدتين شاعر بعينه هو هومر الواحد . ومن هنا جاء الربط بين عمله والاتجاه إلى الهدم الصرف ، وهو اتجاه بعيد عن روحه (١٠) .

ومما هو جدير بالذكر أن ولف كتب على و المقلمة ، رقم ١ وذكر فى ص ٢٤ منها أنها و القسم الأول Pars Prima ، غير أن الجزء الثانى وهوالذى كان يجب أن يبحث فى أصول نقد النصوص الهومرية له يطبع قط (١٠) . وبذلك لم يواصل هذا الناقد العظيم السير فى نظريته حتى يصل بها إلى مرحلة الكمال ، فلم يعرض قط له في تخطيط عام له نظاماً أو نهجاً للأغانى والأناشيد المجزأة التى تجمع منها وفقاً لنظريته إطار كل قصيدة من هاتين القصيدتين وهيكلها. وإخفاقه في هذا العمل ، أو تغاضيه عنه في خلال حياة طويلة بعض الطول ، وفي أوج نشاطه بعد طبع و المقدمة ، (طبعت المقدمة سنة ١٧٩٥ وتوفى ولف سنة أوج نشاطه بعد طبع والمقدمة ) (طبعت المقدمة سنة ١٧٩٥ وتوفى ولف سنة الذين تتضمنهما نظريته (١٠) .

وقد ساعد على ذلك التأثير الواسع الذى كان لنظرية ولف، وخاصة فى عقول الشبان الألمان عدة دوافع منها (٥) : أن الثورة الفرنسية كانت آنذاك فى إبانها، وكان الجو مفعماً بالتناقض والبدع . وأهم من ذلك أن هذه النظرية ظهرت فى وقت أثار فيه الاهتمام الواسع ، فى بقاع مختلفة من أوربا ، الكشف عن قدر

W.D. Geddes, The Problem of The Homeric Poems, P. 9 (1)

<sup>(</sup>۲) جب ، هوسر ۱۵۷

<sup>(</sup>٣) المرجع البابق : ١٠٧ في الحاش .

<sup>(</sup>٤) جديس ، مشكلة المصدتين الهومريتين : ١٠

<sup>(</sup>٠) المرجع السابق : ٩ .

صالح من الشعر الشعبى وفيه دليل على الحيوية الظاهرة فى هذا الشعر حتى حينا أيجهل ناظمه وتكون بميزاته غير واضحة المعالم ، وكان ذلك الشعر أيضاً على غير مثال أدبى سابق ، وإنما كانت وسيلة نقله الرواية الشفهية . فكأنما كان هذا الشعر مثلاً يوضح النظرية الولفية فى افتراضها الأساسى . وأوضح ما يصف لنا ميزات القرن الثامن عشر والفرق بينه وبين القرن التاسع عشر ما ذكره جوته ميزات القرن الثامن عشر والفرق بينه وبين القرن التاسع عشر ما ذكره جوته كتابه و المقدمة ، بأنه و قطعى وحتمى وذاتى ، ، ثم تأرجح رأيه إلى أن استقر أخيراً على الرأى القديم حينا استطاع أن يتثبت من و وجود هومر ثانية ، ، وكان ذلك بعد أن انتهت و أعمال القرن الثامن عشر القائمة على المتزيق والتقطيع ، ، وابتدأت روح و التنسيق والترتيب » — كما كان يسميها هو نفسه — فى القرن التاسع عشر .

ولم يكن جوته وحده هو الذى تأثر بسحر النظرية الولفية ثم نفض عن نفسه هذا السحر ، بل إن آخرين كانوا مثله، ومن أهمهم نيتش Nitzsch نفسه هذا السحر ، بل إن آخرين كانوا مثله، ومن أهمهم نيتش المصومة فى المشكلة فقد خليف لنا اعترافاً ذا قيمة بعد أن اختبر بنفسه أعاصير الحصومة فى المشكلة المومرية ، فبعد أن ألف كتاباً بذل فيه جهداً ضخماً يدعم تعدد التأليف – مما يوضح ويفسر نظم قصيدتين ملحمتين فى مثل هذا الطول – عاد فرد على نفسه واعترف بوحدة التأليف فى الملحمتين فى مثل هذا الطول – عاد فرد على نفسه

ومع ذلك فإن ألمانيا فى القرن التاسع عشر بقيت فى أغلبها ولفية ، وبالرغم من نشوء نظريات مضادة لنظرية ولف ، وردود العلماء عليه فى حياته وبعد وفاته ، فإن جمهرة العلماء فى ألمانيا ما زالوا ولفيين حتى يومنا هذا(١٣) . وأما فى

<sup>(</sup>١) جديس ، مشكلة القصيدتين الهومريتين : ١٢ - ١٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق : ١٤ في الهامش .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق : ١٣ .

إنجلترا وفرنسا فلم يكن أثر النظرية الولفية في الأوساط العلمية في هذين البلدين قويًّا كما كان في ألمانيا (١) .

#### وبعد ۽

فلم نقصد إلى هذا الموضوع لذاته حتى نشعب الحديث فى أجزائه ونتبع تفصيلاته ، وإنما اتخذناه معبراً نجتازه إلى الحديث عن الشك فى الشعر العربي الجاهلى . وحسبنا ما قدمنا ففيه غناء إذا ما أردنا أن نستبين وجوه الشبه بين المراحل التي مرت بها الدراسات الأوربية والدراسات العربية القديمة والحديثة للشعرين المومرى والعربي الجاهلى .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ١٥.

# إنسالثاني

# وضع الشعر الجاهلي ونحله عند الأقدمين

١

الوضع والنحل والانتحال كلها ظواهر أدبية عامة ، لا تقتصر على أمة دون غيرها من الأمم، ولا يختص بها جيل من الناس دون غيره من الأجيال. فقد عرفها العرب كما عرفتها الأمم الأخرى التى كان لها نتاج أدبى ؛ وعرفها العصر الجاهلي كما عرفها العصر الأموى والعصر العباسي ، بل كما لا يزال يعرفها عصرنا الحاضر الذى نحيا فيه ، على الرغم من وسائل الحضارة الحديثة التى كانت قمينة أن تبرئ نتاجنا من هذه الظواهر لو كان ثمة سبيل إلى الحلاص مها . فشيوع الكتابة شيوعاً عاماً ، وانتشار الطباعة بصورها المتعددة وأنماطها الكثيرة ، في يحولا دون أن يُنسب إلى شاعر شعر مل مقله ولا يدرى من أمره شيئاً ، ولم يستطيعا أن يذودا عن شعر قاله صاحبه بعثى المعتدين وسطوة المدعين المنتحلين .

ولم يكن الوضع أو النحل أو الانتحال مقصوراً على الشعر وحده ، بل لقد شمل كل ما يمتُ إلى الأدب العام بسبب : كالنسب والأخبار - منذ الجاهلية نفسها . ولقد بدأ الكذب والوضع فى الحديث النبوى فى حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وحسبنا من كل ذلك لمحة عابرة ننتقل بعدها إلى تخصيص الحديث فى الشعر وحده . فما يدل على أن الوضع والكذب فى النسب قديم منذ الجاهلية وعصر الرسول — أن النبى عليه السلام كان إذا انتسب لم يجاوز فى نسبه معد

ابن عدنان بن أد د ثم يمسك ويقول: كذب النسابون (١١) . وكذلك ما ذكره الهيثم بن عدى في وكتاب المثالب و (٢١) من أن دغفلا النسابة دخل على معاوية فقال له معاوية : من رأيت من علية قريش ؟ فقال: رأيت عبد المطلب ابن هاشم وأمية بن عبد شمس . فقال: صفهما لى . فلما وصف له عبد المطلب قال: فصف أمية . قال: رأيته شيخا قصيراً نحيف الجسم ضريراً يقوده عبده ذكوان. فقال: مه، ذاك ابنه أبو عرو. فقال: هذا شيء قلتموه بعد وأحدثتموه، وأما الذي عرفت فهو الذي أخبرتك به . وقد ذكرنا طرفاً من الكذب في النسب عند حديثنا عن الرواة الوضاعين ، وسنذكر طرفاً آخر حين نتحدث عن أسباب الوضع ودواعيه .

وأما الوضع والكنب في الحديث النبوى منذ عهد الرسول نفسه فأمر لا يحتاج الى بيان، وليس أدل على ذلك من قوله صلى الله عليه وسلم : « من كذب على فليتبوأ مقعداً من النار » (٣) . وقد جاءه ذات يوم المنقسع بن الحصين فقال : يا رسول الله إن الناس خاضوا في كذا وكذا . فرفع النبي صلى الله عليه وسلم يديه وقال : « اللهم الا أحل لهم أن يكذبوا على ». قال المنقع : فلم أحد ث بحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم إلا حديثاً نطق به كتاب أو جرت به سننة ، يكذب عليه في حياته فكيف بعد موته ! ! (١) . وقد تنبه الصحابة في الصدر الأول على شيوع الكذب والوضع في الحديث ، حتى إن سعد بن أبي وقاص حيا مثل عن شيء في الحديث استعجم وقال : إني أخاف أن أحدثكم واحداً فتزيدوا عليه المائة (٥) . وحتى إن عبد الله بن عمرو بن العاص قال لحماعة من أهل عليه المائة (٥) . وحتى إن عبد الله بن عمرو بن العاص قال لحماعة من أهل

<sup>(</sup>١) ابن سعد ، الطبقات ١ : ٢٨ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ١ : ١٢.

<sup>(</sup>٣) ابن سعد ١/٣ : ٧٥.

<sup>(</sup>٤) ابن سعد ٧ : ٤٣ - ١٤ .

<sup>(</sup>ه) ابن سعد ۱/۳ : ۱۰۳ .

العراق جاؤوا يسألونه أن يحدثهم (١): إن من أهل العراق قوماً يكذ بون ويُكذُّ بون ويُكذُّ بون ويسكد بون ويسكد ويسخرون . بل لقد بلغ الأمر أكثر من ذلك :

فقصة عبد الله بن سعد بن أبي سرح مشهورة: كان يكتب لرسول الله صلى الله عليه وسلم الوحى ، ثم ارتد ولحق بالمشركين وقال – فى زعمه – : إن عمداً ليكتب بما شئت (٢) . وذكروا أنه كان يكتب وعزيز حكيم ، مكان وغفور رحيم ، (٣) . وقد أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم زيد بن ثابت أن يتعلم كتاب اليهود وقال : لا آمن أن يبدلوا كتابى (١٠) ! .

فإذا ما انتقلنا بعد ذلك إلى تخصيص الحديث في الشعر وحده ، وجدنا أن الشعر الجاهلي كان عرضة ، منذ الجاهلية نفسها وسنوات الإسلام الأولى ، للوضع والنحل والانتحال . والأمثلة التي بين أيدينا قليلة ولكن فيها مقنعاً ، إذ أنها تدل دلالة واضحة على أن هذه الظواهر الأدبية كانت معروفة شائعة منذ أبعد ما نعرف من عصور الشعر العربي .

فقد قال أبو عبيدة (٥) : كان قُراد بن حنك من شعراء عطكان ، وكان جيد الشعر قليله ، وكان شعراء غطفان تغير على شعره فتأخذه وتداعيه ، منهم زهير بن أبى سلمى اداعى هذه الأبيات :

مَا تَبْتَنِي غَطفانُ يَوْمَ أَضَلَّتِ بَجَنُوبِ نَخْلَ إِذَا الشَّهُورُ أَحَلَّتِ نَهلَتْ مِن العَلَقِ الرُّمَاحُ وَعَلَّتِ عَظُمَتْ مُصِيبتُهُمْ هُنَاكَ وَجَلَّتِ إِنَّ الرَّزِيَّةَ لَا رَزِيَّةَ مِثْلُهَا إِنَّ الرَّكَابَ لَتَبْتَغَى ذَا مِرَّةٍ وَلَيْعُمَ حَشُواللَّرْعِ أَنْتَ لَنا إِذَا بَنْعُونَ خَبْرَ النَّاسَ عِنْدَ كَرِيهَةٍ

<sup>(</sup>۱) ابن سه ۲/٤ : ۱۳ .

<sup>(</sup>۲) الجهشياري ، كتاب الوزراء والكتاب : ١٣

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة ، الممارف : ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) المقريزي ، إمتاع الأسماع : ١٨٧ .

<sup>(</sup>ه) طبقات ابن ملام : ٥٦٨ – ٩٦٩ .

وُيرُوكَى أَن النَّابِغَة الجعدىّ دخل عِلَى الحسن بن على فودعه ، فقال له الحسن (١) : أنشدنا من بعض شعرك ، فأنشد :

الْحَمْدُ للهِ لاَ شَرِيكَ لَهُ مَنْ لَمْ يَقُلْهَا فَنَفْسَهُ ظَلَمَا فَقَال له : يا أبا ليلى ، ماكنا نروى هذه الأبيات إلا لأمية بن أبى الصلت . قال : يا ابن رسول الله والله إنى لأول الناسقالها، وإن السروق من سرق أمية شعره . وكان الأعشى قد مدح قيس بن معديكرب الكندى بقصيدة دالية (٢) ، فقال له قيس : إنك تسرق الشعر . فقال له الأعشى : قَيَدُنْ فى بيت حتى فقال له قيس : إنك تسرق الشعر . فقال له الأعشى : قيدًد فى بيت حتى

أَأْزْمَعْتَ مِنْ آلِ لِبْلِيَ ابتِكارًا وَشَطَّتْ عَلَى ذِي هَوِّي أَنْ تُزَّارا

أقول لك شعراً . فحبسه وقيده . فقال عند ذلك قصيدته التي أولها :

وفيها يقول :

وَقَيَّدَ فِي الشَّعْرُ فِي بَيْتِهِ كَمَا قَيَّدَ الآسِرَاتُ الحِمارا وسألت عادَّة أمّ المؤمنين من صاحب هذه الأبيات (٢) :

جَزَى اللهُ خَيْرًا مِنْ إِمَام وَبَارَكَتْ يَدُ اللهِ فَ ذَاكَ الأَدِيمِ المُمَزَّقِ فَمَنْ يَسْعَ أَوْ يَرْكُبْ جَنَاحَىْ نَعَامَةٍ لِيُدْرِكَ مَا حَاوَلْتَ بِالأَمْسِ يُسْبَقِ فَمَنْ يَسْعَ أَوْ يَرْكُبْ جَنَاحَىْ نَعَامَةٍ لِيُدْرِكَ مَا حَاوَلْتَ بِالأَمْسِ يُسْبَقِ قَضَيْتَ أُمورًا ثُمَّ غَادَرْتَ بَعْدَهَا بَوَانِقَ فَى أَكْمَامِهَا لَمْ تَفَتَّقِ وَمَا كُنْتُ أَحْشَى أَنْ تَكُونَ وَفَانُهُ بِكَفَى سَبَنْتَى أَزْرَقِ العَيْن مُطْرِقِ

فقالوا: مُزَرَّد بن ضِرَار قالت عائشة : فلقيت مُزَرَّداً بعد ذلك فحلف بالله ما شهد تلك السنة الموسم .

ر ( ) طبقات ابن سلام: ١٠٦ – ١٠٧ ، والأغاني ه : ١٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) انظر : ابن قتيبة ، الشعر والشعراء: ٢١٤ – ٢١٥ ، واستدراك صاحب الحزانة عليه في الحزانة ٣ د٢٥ ( سلفية ) .

<sup>(</sup>٣) ابن سعد ١١/٣: ٢٤١: وانظر طبقات ابن سلام: ١١١ حيث نسبها إلى جزه أخيمزرد .

ومن عجب أن يضع المسلمون الأولون شعراً وينحلوه أبا بكر الصديق ، حتى لقد روى الزُّ هرى عن عروة عن عائشة أنها قالت : كذب من أخبركم أن أبا بكر قال بيت شعر في الإسلام !!.

ولعل من خير ما يدل على هذا الذى نذهب إليه بيتاً قاله مُزرَّد بن ضرار في أبيات يصف فيها نفسه وشعره ، قالها يردَّ على كعب بن زهير حين نظم كعب أبياته التى يقدَّم فيها نفسه والحطيئة . قال مزرد(١١) :

وباستِكَ إِذْ خَلَفْتَنَى خَلْفَ شَاعرٍ مِنَ النَّاسِ لَمْ أَكْفِى وَلَمْ أَتَنَجَّلِ فَهُو يَنْى عَن نفسه وهو من كلام غيره.

وثما يدخل فى هذا الباب أيضاً ما وصف به الفرزدق علقمة الفحل من أن شعره لا يستطيع أحد أن ينحله، فكأنه يقصد أن على شعره طابعه وميسمه فإذا ما ادعاه غيره عرف الناس أنه ليس لمن ادعاه وإنما هو لصاحبه علقمة ؛ وذلك قول الفرزدق(٢) :

وَالْفَحْلُ عَلْقَمَةُ الَّذِي كَانَتْ لَهُ حُلَلُ المُلُوكِ كَلاَّمُهُ لا يُنْحَلُ

4

ولم يكن أمر الوضع والنحل فى الشعر الجاهلي ليخفي على الرواة العلماء، فقد تنبه له كثيرون منهم ، بل قلما نجد راوية عالماً من القرن الثانى والقرن الثالث لا تذكر لنا الأخبار المروية عنه أنه نصّ نصًا صريحاً على أن بيتاً أو أبيا بعينها

<sup>(</sup>۱) ابن سلام : ۸۸.

<sup>(</sup>۲) النقائض ۱ : ۲۰۰ .

موضوعة منحولة ، وسنورد أمثلة وافية ثما نص عليه هؤلاء العلماء من رجال الطبقة الأولى والطبقة الثانية .

فقد ذكر أبو عمرو بن العلاء أن ذا الإصبع العدُّوانيُّ قال يرثى قومه(١):

وَلَيْسَ المرْء ف شَىء مِنَ الإِبْسرَام والنَّقْضِ إِذَا يَغْمَلُ شَيعًا خَسا لَهُ يَقْضِى وَمَا يَقْضِى جَدِيدُ العَيْش مَلْبُسوسٌ وَقَسدْ يُوْشكُ أَنْ يُنْضَى

ثم نص على أنه لا يصح من أبيات ذى الإصبع الضادية هذه إلا الأبيات التى أنشدها ، وأن سائرها منحول (٢) . بينما نرى أبا الفرج نفسه يورد من هذه القصيدة غير الأبيات المتقدمة نحواً من أربعة وعشرين بيتاً أخر (٣) . وذهب أيضاً أبو عمرو إلى أن القصيدة المنسوبة إلى امرى القيس والتى مطلعها :

لَا وَأَبِيكِ ابْنَةَ العَامِر يُ لَا يدَّعِي القَوْمُ أَنَّي أَفِرُ مَ لَا يدَّعِي القَوْمُ أَنَّي أَفِرُ هِي لرجل من أولاد النمر بن قاسط ، يقال له ربيعة بن جُشَمَ ، وأولها عنده (١) :

أَحَارُ بِنَ عَمْرُو كَأَنِّي خَيِرٌ وَيَعْدُو عَلَى المَرْءِ مَا يِأْتَمِـــرْ

وهذا عامر بن عبد الملك وأخوه مسمع بن عبد الملك الملقب كردين — وهما من طبقة أبى عمر و بن العلاء ، علامتان بالنسب راويتان للشعر ، روى عهما أبو عبيدة والأصمعى أخباراً وشعراً — ينكران ما أضيف إلى قصيدة الحارث ابن عُباد ، ولم مصححا مها غير الأبيات الثلاثة التالية (٥):

<sup>(</sup>١) الأغانى ٣: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣: ٩٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٩٢ و ١٠٧ - ١٠٨ .

<sup>(</sup> ع ) البندادي ، الحزانة ١ : ٣٣٧ – ٣٣٨ .

<sup>(</sup>ه) الأغان ه : ۲۷ – ۲۸.

قَسرُبَا مَرْبطَ النَّعَامَةِ مِنَّى لَقِحَتْ حَرْبُ وَاثلِ عن حِيَالِي لَا بُجِيْرٌ أَغْنَى قَتيلاً وَلَا رهْ لَهُ كُلَبْبٍ تَزَاجَرُوا عَن ضَلالٍ لَمْ أَكُنْ مِنْ جُنَاتِهَا عَلِمِ اللَّهِ لَهُ وَإِنَّى بِحَرَّهَا البَوْمَ صَالِ

ومن أمثلة ذلك عند أبي عمرو الشيبانى أنه كان يدفع أن يكون هذا البيت لعنترة وهو:

هَلُ غَادَرَ الشَّعَراءُ مِنْ مُتَرَدَّم أَمْ هَلُ عَرَفْتَ الدارَ بعْدَ تَوَهَّم ِ ولم يكن يرويه له (١) .

وأما الأخبار المروية في ذلك عن الأصمعي فكثيرة، منها ما هو عام مطلق، ومنها ما هو عصص ينص فيه على بيت أو أبيات بعينها . فن الضرب الأول : ما أوردوه من أن الأصمعي قال (٢) : أقمت بالمدينة زماناً ما رأيت بها قصيدة صحيحة إلا مصحقة أو مصنوعة . وأنه كذلك قال (٣) : ويقال إن كثيراً من سعر امرئ القيس لصعاليك كانوا معه . وأنه قال أيضاً (١٤) . أكثر شعر منهلهيل عمول عليه .

ومن الضرب الثانى : أنه قال (٥) : أعيانى شعر الأغلب ، ما أروى له الا اثنتين ونصفاً . فلما سئل : كيف قلت نصفاً ؟ أجاب : أعرف له اثنتين وكنت أروى نصفاً من التى على القاف ، فطولوها ، وكان ولده يزيدون فى شعره حتى أفسدوه . وقد قال أيضاً فى القصيدة المنسوبة إلى الأغلب في سجاح (١٠): إنه كان يقال إن هذه القصيدة فى الجاهلية لحشم بن الحزرج . وقالِ الأصمعى

<sup>(</sup>١) الأغاني ٩ : ٢٢٢ .

<sup>(</sup>٢) المزهر ٢ : ١٣ = ١١٤ .

<sup>(</sup>٣) الموشح : ٣٤.

<sup>(</sup>٤) المرشع : ٧٤ .

<sup>(</sup>ه) المرجع السابق: ٢١٣.

<sup>(</sup>٦) طبقات فحول الشعراء : ٧٦ .

أيضاً (١) : الناس يروون لأمية بن أبي الصلت القصيدة التي فيها :

مَنْ لَمْ يَمُتْ عَبْطَةً يَمُتْ هَرَهُ المَوْتُ كَأْسٌ فالمَرْءُ ذَائِقُهَا

قال: وهذه لرجل من الحوارج.

وكان الأصمعي يرى أن أبياتاً من قصيدة زهير الميمية : «أمين أم أوفى دمنة من تكلم المست له وإنما هي لصير ممة بن أبي أنس الأنصاري (٢). وكان كذلك يشك في بيت عنترة : « هل غادر الشعراء . . » ويدفع أن يكون له (٣) ، ويرى أن أول القصيدة :

يَا دَارَ عَبْلَةَ بِالْجِوَاءِ تَكَلَّمِي وَعِمِي صَبَاحاً دَارَ عَبْلَةَ واسْلَمِي وَ وَعِمِي صَبَاحاً دَارَ عَبْلَةَ واسْلَمِي وقد أنشد أبو حاتم السجستاني بيتاً في عجزه: «والسيفُ مغمودُ » فقال الأصمعي (١): هذا الشعر مصنوع ، وقد رأيت صانعه .

وأما أبو عبيدة فإن أخباره في هذا الباب لتكاد تضارع أخبار الأصمعي كثرة من ذلك أنه ذكر خسة أبيات للحارث بن حلزة في إنكار الطبيرة هي قاله (٥)

يَا أَيُّهَا المُزْمِعُ ثُمَّ انْثَنَى لَا يَثْنِكُ الحَازِى وَلَا الشَّاحِجُ ولَا قَعِيدً أَعْضَبٌ قَرْنُهُ هَاجَ لَهُ مِنْ مَرْبعِ هَائِجُ

<sup>(</sup>١) الموشع : ٧٨ .

<sup>(</sup>٢) المعمرين : ٦٦.

<sup>(</sup>٣) الأغاني ٩ : ٢٢٢ .

<sup>(</sup>٤) مراتب النحويين ورقة : ١١٢.

<sup>(</sup>ه) الحيوان ٣: ١٩٤٩ - ١٥٠٠ . الحازى : زاجر الطير . الشاحج : الغراب يشحج بصوته . القيد ، ماجاء من وراء المرء من ظبى أو طائر . الأعضب : المكسور القرن . تاح : قدر . الحالج : الموت يختلج المره وينتزعه . رقح : أصلح . الكسع : ضرب الماء على الضرع ليرتفع اللبن فتسمن الناقة أو يسمن أولادها في بطها . الشول : جمع شائلة ، وهي التي أتى عليها من حملها أو وضمها صبحة أشهر فخف لبها . أغبار : جمع غبر ( بغم الغين) : بقية اللبن في الضرع .

بَيْنَا الْفَتَى يَسْعَى وَيُسْعَى لَهُ أَ تَاحَ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ خَالِسِجُ يَعْرُكُ مِسَا رَقِّحَ مِنْ عَيْشِهِ يَعِيثُ فِيهِ هَمَجٌ هَامِجُ لَا تَكْرَى مَنِ النَّاتِجُ لَا تَكْرَى مَنِ النَّاتِجُ لَا تَكْرَى مَنِ النَّاتِجُ ثُمْ قال أبو عبيدة: أنشدنيها أبو عمرو ، وليست إلا هذه الأبيات ، وسائر القصيدة مصنوع موليًّد.

وقد أورد أيضاً أربعة أبيات لعوف بن عطية التيمي أولها (١) :

هَلًا فَوَادِسَ رَخْرَحَانَ هَجَـوْتُمُ عُشَرًا تَنَاوَحُ فَي سَرَارة وَادِ مُعَلِّا فَوَادِ سَرَارة وَادِ مُعَ قَال : وبقية هذه القصيدة مصنوعة .

واستشهد على أن الأسود كان رئيس الرّباب يوم النّسكار بقول عوف بن عطية ابن الحرع التيمي (٢) :

مَا زَال حَيْنُكُمُ وَنَقْصُ حُلُومِكُمْ حَنَّى بَلَوْتُمْ كَيْفَ وَقْعُ الأَسْوَدِ وَقَبَائِلُ الأَخْلَافِ وَسُطَ بُيُونِكُمْ بَعْلُونَ هَامَكُمُ بِكُلِّ مُهَنَّدِ

ثم قال : قال بنو أسد وغطفان هذه مصنوعة لم يشهد الأسود ُ النِّسار .

وفى كتابه « الحيل » نصوص كثيرة فى هذا الباب ، منها أنه أورد أبياتاً العها (٢) :

المَخْيْر مَا طَلَعَتْ شَمْسُ وَمَا غَرُبَتْ مُعَلَّقٌ بنَواصِي الخَيْسَلِ مَطْلُوبُ وبعد أن قال إن هذا الشعر لأحد الأنصار ، وأنه قد يُعملَ على امرى القيس ، عاد فقطع بأنه «لم يقله امر ق القيس واكنه لرجل من الأنصار »(1) .

<sup>(</sup>١) النقائض : ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٢) النقائض : ٢٤٠ .

<sup>(</sup>٣) كتاب الحيل : ١٩٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق : ١٤ .

وقد أورد أربعة أبيات ذكر أنها لصعصعة بن معاوية السعدى، مطلعها (١٠) : مَا كُنْتُ أَجْعَلُ مَا لِي فرغ دالِيةٍ فِي رَأْسِ جَذْع تصب الماء في الطّينِ مُ قال : وقد تروى هذه الأبيات لحارثة بن بدر الغُداني . وقد أورد أبياتاً كثيرة أولها :

وَأَرْكَبُ فَى الرَّوْعِ خَيْفَانَةً كَسَا وَجْهَهَا سَعَفُ مُنْتَشِرُ وَسَهِهَا لَا اللهِ مُنْتَشِرُ وَلِلهِ وَلِلهِ اللهِ المرى القيس واكنه قال (١) : وقد يخلط قوله هذا بقول الغرى و والم المرى المربيات قال : وقد تروى هذه الأبيات لربيعة بن جشم الفرى (١) . وأورد كذلك أبياتاً نسبها إلى أنى دواد الإيادى أولها (١) :

وَكُلُّ حِصْنِوَإِنْ طَالَتْ سَلَامَنُهُ يَوْماً سَيَدْخُلُهُ النَّكُرَاءُ والْحُوبُ مُ قال : « وَيَحُمَّل بعض ما في هذه الكلمة على يزيد بن عمرو الحنى ، وقد أعدتُه في شعره » .

وذكر أبياتاً لعلقمة أولها:

وَقَدْ أَغْتَدِى وَالطَّيْرُ فِي وُكُنَاتِهَا وَمَاءُ النَّدَى يَجْرى عَلَى كُلِّ مِذْنَبِ وَقَالُ (٥): « وقد نسبتُ شعر امرى القيس بن محجر . وقد نسبتُ شعر امرى القيس بن محجر . وقد نسبتُ شعر امرى القيس وأفردته من شعر علقمة ، .

وقد أورد في مواطن عدَّة أبياتاً لشعراء مختلفين ، سمَّاهم أحياناً واكتنى بأن

<sup>(</sup>١) كتاب الحيل : ١٤ – ١٥ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٤١.

<sup>( )</sup> المصدر السابق: ١٤٧ - ١٤٨ .

<sup>(</sup> ه ) المصدر السابق : ١٣٦ .

قال: قال الشاعر ، أحياناً أخرى - وكان فى كل موطن يشير إلى أن هذه الأبيات تحميل أيضاً على أبي دواد الإيادي (١) .

فإذا ما اكتفينا بما قلمنا من أخبار الطبقة الأولى من الرواة والعلماء ، وانتقلنا إلى الحديث عن رواة الطبقة الثانية ، وجدنا عندهم كذلك نثاراً من هذه الإشارات المتفرقة إلى الموضوع والمنحول من الشعر الجاهلي . وسنقصر حديثنا على ثلاثة منهم ؛ هم : أبو حاتم سهل بن محمد السجستاني ، وأبو عثمان عمرو ابن بحر الجاحظ ، وابن قتيبة .

أما أبو حاتم فقد ذكر أبياتاً ثلاثة نسبها إلى عمرو بن ثعلبة هي(٢) :

تَهَزَأَتْ عِرْسَىَ وَاسْتَنْكَرَتْ شَيْبِي فَفِيهَا جَنَفٌ وَازْورَارُ لَا تُكْثِرِي هُزَءًا وَلَا تَعجبِي فَلَيْس بِالشَّيْبِ عَلَى المَره عَارُ لَا تُكْثِرِي هُزَءًا وَلَا تَعجبِي فَلَيْس بِالشَّيْبِ عَلَى المَره عَارُ عَمْرُكِ ، هَلْ تَدْرِينَ أَن الفَتَى شَبَابُهُ ثَوْبٌ عَلَيْهِ مُعَارُ

ثم قال أبوخاتم : زعم عطاء بن مصعب الميليط أن خلفاً الأحمر وضع هذاالبيت الأخير .

وأورد أبياتاً سبعة نسبها إلى مرداس بن صُبيح آخرها قوله (٣) :

فَلَا يَغْرُرْكُمُ كِبَرى فَإِنِّي كَرِيمٌ لَيْسَ فِي أَمْرِي شَنَاتُ

مُ قال : وأظن البيت الأخير ليس منها .

وقد مر بنا قبل قليل أن أبا حاتم أورد بيت زهير (١):

سَيْمْتُ تَكَالِيفَ الحَياةِ وَمَنْ يَعِشْ فَمَانِينَ حَوْلًا لَا أَبَا لَكَ يَسْأُمِ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٤٥، ٥٥، ٧٠، ٨٤، ١٧١٠

<sup>(</sup>٢) كتاب المعمرين من العرب: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الممرين: ٢٤ - ٣٠ .

٠ (٤) المصرين: ٦٦.

ثم قال أبو حاتم: وكان الأصمعى يزعم أن القصيدة لأنس بن زُنيم. قال أبو روق: غلط أبو حاتم إنما كان الأصمعى يقول: القصيدة لصرمة بن أبي أنس الأنصارى!

وأما الحاحظ فهو يشير إلى الموضوع والمنحول على ثلاث طرق ، فهوحيناً ينسب الشعر إلى شاعر بعينه ثم يعقب عليه بما يفيد شكه فيه ، وهو حيناً ثانياً يقطع قطعاً جازماً بأن هذا الشعر أو ذاك منحول مصنوع – وكل ذلك من غير دليل أو حجة وإنما يرسل القول إرسالاً ، وهو حيناً ثالثاً يقطع بأن الشعر منحول ثم يورد من الحجج ما يراه كفيلاً بدعم رأيه .

فن الضرب الأول أنه يقول: قال فلان - ويذكر اسم شاعر بعينه - ، ثم يعقب عليه بقوله: إن كان قالها. وقد تكرر منه ذلك في مواطن متفرقة من كتابه « الحيوان » (١)

ومن الضرب الثاني قوله (٢) : وفي منحول شعر النابغة :

فَأَلْفَيْتُ الأَمانَةَ لَمْ تَخُنْهَا كَذَلكَ كَان نُوحٌ لَا يَخُونُ

وقوله (٣) : قال عَيْلان بن سلمة :

فِي الآلِ يَخْفَضُهَا وَيَرْفَعُهَا رَيْعٌ كَأَنَّ مُنُونَهُ السَّحْلُ عَلَى الْوَانِهَا الخَمْلُ عَلَى الْوَانِهَا الخَمْلُ عَلَى الْوَانِهَا الخَمْلُ كَلَمْ الرَّعَافِ عَلَى مَآ زِرهَا وَكَأَنَّهُنَّ ضَوامِرًا إِجْسِلُ كَدَمِ الرَّعَافِ عَلَى مَآ زِرهَا وَكَأَنَّهُنَّ ضَوامِرًا إِجْسِلُ

<sup>(</sup>۱) ج : ۳ ص : ۶۹ ، ۲۸ – ۷۰ ، و ج : ۶ ص : ۲۶۸–۲۶۹ ، و ج : ۲ س : ۳۳۹ .

<sup>(</sup>۲) الحيوان ۲ : ۲ : ۲ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٦: ٣٣٥. الربع : الطريق المنفرج عن الجبل. متونه : ظهوره . السحل : الثوب الأبيض من ثباب اليمن . العقل : ثوب أحريجلل به الهود ج . كلل : جمع كلة ( بكسر الكاف وتشديد اللام) وهي ما خبط من الستور فصار كالبيت . الحمل : القطيفة . الإجل : القطيع من بقر الوحش .

ثم قال : وهذا الشعر عندنا للمسيَّب بن عَــَلَّس .

ومن الضرب الثالث أنه أورد أبياتاً زعم بعض الرواة أنها جاهلية فيها ذكر لانقضاض الكواكب التقضاض الكواكب لم يكن فى الجاهلية البعيدة عن مولد رسول الله صلى الله عليه وسلم بل حدث أول مرة عند مولده أو قبيلك، فهو بذلك من أعلام ميلاده أو إرهاص له . ثم يعقب على هذه الأشعار بقوله (٢) : « وسنقول فى هذه الأشعار التى أنشدتموها ونخبر عن مقاديرها وطبقاتها . فأما قوله :

فَانْقَضَّ كَالدُّرِّيُّ مِنْ مُتَحدِّرٍ لَمْعَ العَقِيقَةِ جُنْحَ لَيْلٍ مُظلِم (١٣)

فخبرنى أبو إسمى أن هذا البيت فى أبيات أخر كان أسامة صاحب روح بن أبي همام هو الذي كان ولله ها، فإن الهمت خبر أبي إسمى فسم الشاعر، وهات القصيدة؛ فإنه لا يُقبل فى مثل هذا إلا بيت صحيح، صحيح الجوهر، من قصيدة صحيحة ، لشاعر معروف ، وإلا فإن كل من يقول الشعر يستطيع أن يقول خسين بيتا كل بيت فيها أجود من هذا البيت . . . . وأما ما أنشدتم من قول أوس بن حرجر :

فَانْقَضَّ كَالدُّرِّيِّ يَتْبَعُـهُ نَقْعٌ يَثُورُ تَخَالُـهُ طُنْبَا

فهذا الشعرليس يرويه لأوس إلا من لا يفصل بين شعر أوْس بن حجر وشُريع ابن أوْس . وقد طعنت الرواة في هذا الشعر الذي أضَفتموه إلى بشر بن أبي خازم من قوله :

والعَيْرُ يُرْدِقُهَا الحِمَارُ وجَحْشُهَا يَنْقَضُ خَلْفَهُمَا انْقضاضَ الكُوْكِب

<sup>(</sup>۱) الحيوان : ۲۷۲ – ۲۷۲ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٦ : ٢٧٨ - ٢٨٠

<sup>(</sup>٣) البيت في صفة ثور وحشى . الدرى : الكوكب الثاقب المضر. . العقيقة : البرق إذا رأيته وسط السحاب كأنه سبف مسلول .

فرعموا أنه ليس من عادتهم أن يصفوا عدو الحمار بانقضاض الكوكب ، ولا بدن الحمار ببدن الكوكب ، وقالوا: في شعر بشر مصنوع كثير ، مما قد احتملته كثير من الرواة على أنه من صحيح شعره ، فن ذلك قصيدته التي يقول فيها :

فَرَجًى الخَيْرَ وانْتَظِرِى إِيَابِي إِذَ مَا القَارِظُ. الْمَنَزِىُ آبَا (١) . . . . وأما ما رويتم من شعر الأفرّه الأودى فلعمرى إنه لجاهلى ، وما وجلفا أحداً من الرواة يشك فى أن القصيلة مصنوعة . وبعد فن أين علم الأفوه أن الشهب التى يراها إنما هى قذف ورجم ، وهو جاهلى ، ولم يَدَّع هذا أحد قط إلا المسلمون ؟ فهذا دليل آخر على أن القصيلة مصنوعة » .

واما ابن قتيبة فقد أشار إلى النحل والوضع فى موطنين من كتابه و الشعر والشعراء و . أورد فى الموطن الأول قول الأعشى (٢) :

إِنَّ مَحلاً وإِنَّ مُرْتَحَسلا وإِنَّ فِي السَّفْرِ مَا مَضَى مَهَلَا الْمَتَأْثُرَ الله بِالْوَفَاء وَبِالْ حَمْدِ وَوَلَى المَلاَمَةَ الرَّجُلَا وَالْأَرْضُ حَمَّالَةٌ لِمَا حَمَّلَ اللَّ اللَّهِ وَمَا إِنْ تَرُدُّ مَا فَعَلاَ بِوْما تَرَاهَا كَشِبْهِ أَرْدِيَةِ الْسَحَصْبِوَيَوْما أَدِيْمُهُانَغِللاً (٣) بِوْما تَرَاها كَشِبْهِ أَرْدِيَةِ الْسَحَصْبِوَيَوْما أَدِيْمُهُانَغِللاً (٣) بوْما تَرَاها كَشِبْهِ أَرْدِيَةِ الْسَحَصْبِوَيَوْما أَدِيْمُهُانَغِللاً (٣)

ثم عقب عليها بقوله: وهذا الشعر منحول ، ولا أعلم فيه شيئاً يستحسن الاقوله: يَا خَيْرَ مَنْ يَرْكَبُ المَطِيُّ وَلاَ يَشْرَبُ كَأْساً بكَف مَنْ بَخِلاً وأورد في الموطن الثاني سبعة أبيات من شعر لبيد آخرها قوله (١٠) :

وَكُلُّ امْرِى هِ يَوماً سَيَعْلَمُ سَعْيَهُ إِذَا كُشِفَتْ عِنْدَ الإِلَّهِ المَحَاصِلُ

<sup>(</sup>١) القارظ العنزى: رجل من عنزة (بفتح العين والنون) خرج يطلب القرظ فلم يرجم ، فضربته العرب مثلاً.

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء ١٤:١٠.

<sup>(</sup>٣) العصب : ضرب من برود العن . النفل : الفاسد الدباغة .

<sup>(</sup>٤) الشمر والشعراء ١ : ٢٣٧ .

ثم حقب حليه بقوله : « وهذا البيت الآخريدل على أنه قيل فى الإسلام ، وهو شبيه بقول الله تبارك وتعالى "وحُصِلً ما فى الصدُّور" ؛ أو كان لبيد قبل إسلامه يؤمن بالبعث والحساب ؛ ولعل البيت منحول » .

٣

تلك هي إشارات القدماء من الرواة العلماء ، في القرنين الثاني والثالث ، إلى الوضع والنحل في الشعر الجاهلي . وقد قصدنا إلى أن أنلم بها بعض الشيء ليستبين لنا وجه البحث ، وليكون تعقيبنا عليها — حين نعقب بعد صفحات (۱) — وافياً مستوعباً . ومع ذلك فقد أغفلنا الإشارة إلى اثنين من هؤلاء العلماء هما : عبد الملك بن هشام صاحب السيرة النبوية (المتوفي سنة ٢١٨ هر)، وعمد بن سلام (المتوفي سنة ٢٣١ هر) صاحب كتاب طبقات الشعراء، وقد ادخرناهما لنختصهما وحدهما بالعرض والتعقيب، إذ أن إشاراتهما في كتابيهما أصبحت بعد وكيزة من ركائز الذين يشكنون في الشعر الجاهلي من المحد ثين ، وصار الكتابان معالم من معالم هذا البحث .

أما ابن هشام فعمله فى السيرة قائم على ما صنفه محمد بن إسحق (المتوفى سنة ١٥٧ه)، فقد تعقب ما أورده ابن إسحق فاختصر بعضه، ونقد بعضه، ثم ذكر روايات أخرى فات ابن إسحق ذكرها، ويعنينا نحن من ذلك ما وصف به عمله هذا من قوله (٢): « وتارك بعض ما يذكره ابن إسحق فى هذا الكتاب، هما ليس لرسول الله صلى الله عليه وسلم فيه ذكر، ولا نزل فيه من القرآن شىء، وليس سبباً لشىء من هذا الكتاب، ولا تفسيراً له، ولا شاهداً عليه، لما ذكرت

<sup>(</sup>١) وذلك فى حديثنا عن توثيق الرواة وتضعيفهم فى الفصل الحامس ؛ وكذلك فى حديثنا عن أبن إسحق فى الفصل الرابع من الباب الأخير .

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ١ : ٤ .

من الاختصار ، وأشعاراً ذكرها لم أر أحداً من أهل العلم بالشعر يعرفها ، وأشياء بعضها يشنع الحديث به ، وبعض يسوء بعض الناس ذكره . . . »

وهذه الأشعار التي ذكرها ابن إسمق في سيرته والتي لم يَر ابن هشام أحداً من أهل العلم بالشعر يعرفها — قد وقف عندها ابن سلام وقفات طوالا ؟ فقد قال (۱): و وكان ممن أفسد الشعر وهجنه وحمل كل عثاء منه : محمد بن إسمق ابن يسار ، مولى آل محرمة بن المطلب بن عبد مناف ، وكان من علماء الناس بالسيّر ... . فقبل الناس عنه الأشعار ، وكان يعتبر منها ويقول : لا علم لى بالسيّر ... . فقبل الناس عنه الأشعار ، وكان يعتبر منها ويقول : لا علم لى بالشعر ، أوتى به فأحمله . ولم يكن ذلك له عذراً . فكتب في السير أشعار الرجال الذين لم يقولوا شعراً قط ، وأشعار النساء فضلاً عن الرجال ، ثم جاوز ذلك إلى عاد وعمود ، فكتب لهم أشعاراً كثيرة ، وليس بشعر ، إنما هو كلام مؤلف معقود بقواف . أفلا يرجع إلى نفسه فيقول : ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ القَوْمِ الذين ظَلَمُوا ﴾ أي : السنين ؟ والله تبارك وتعالى يقول : ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ القَوْمِ الذين ظَلَمُوا ﴾ أي : لا بقية لم م . وقال أيضاً : ﴿ وَقُروناً بَيْنَ لا بقية كم . وقال : ﴿ وَقُروناً بَيْنَ وَقَال فَي عاد : ﴿ فَهَلْ تَرَى لَهُمْ مِنْ باقِيَة ﴾ وقال : ﴿ وَقُروناً بَيْنَ وَعَالِي مَنْ بَاقِيَة ﴾ وقال : ﴿ وَقُروناً بَيْنَ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَالذينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لاَ يعْلَمُهُمْ إلّا الله ﴾ .

وقال ابن سلام كذلك (٢) ﴿ ولأبى سفيان بن الحارث شعر كان يقوله فى الحاهلية ، فسقط ولم يصل إلينا منه إلا القليل . ولسنا تعدُّ ما يروى ابن إسحق له ولا لغيره شعراً ، ولأن لا يكون لهم شعر أحسن من أن يكون ذاك لهم » .

ويقول فى موطن ثالث (٣): « فلو كان الشعر مثل ما وُضع لابن إسحق ، ومثل ما رواه الصحفيون . ما كانت إليه حاجة ، ولا فيه دليل على علم » .

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ٨ - ٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ١١ .

للى سيرة ابن إصلى وتعقيب ابن هشام ما يستحل أن يوقف عنده وقفة خاصة به . ولقد تتبعت كل ما أخذه ابن هشام على ابن إسحل ونقده فيه ، فرجلته لا يعدو واحداً من أمور أربعة :

الأول: أنه يورد أبيات الشعر التي أوردها ابن إسمق ، وينسبها إلى من نسبها إليه ابن إسمق ، ثم يضيف أنها قد تنسب كلها أو بعضها إلى غيره . وقد تكرر منه ذلك في ثمانية وعشرين موضعاً ، سأذكر أرقام صفحاتها على سبيل المصر (۱) ، وأكنى بذكر بعضها على سبيل المثال . فمن ذلك ما يروى لأمية ابن أبي الصلت بما يروى لغيره أيضاً. فقد أورد أبياتاً عن ابن إسمق من شعر أبي قيس بن الأسلت ، ثم حقب عليها بقوله (۱): وقال ابن هشام : وهذه الأبيات في قصيدة له ، والقصيدة تروى لأمية بن أبي الصلت ، وكذلك قال ابن إسمق (۱): و وقال أبو الصلت بن أبي ربيعة الثقي في شأن الفيل ، ويذكر المنيفية دين إبراهيم عليه السلام . قال ابن هشام : تروى لأمية بن أبي ربيعة المتني أبي ربيعة المتني عن أبي ربيعة المتني — قال ابن هشام : وأورد ابن إسمق أبياتاً ابن أبي ربيعة المتني — قال ابن هشام : وأورد ابن إسمق أبياتاً المتني — قال ابن هشام (۱) : وهي لأمية بن أبي الصلت بن أبي الصلت في قصيدة له ، إلا البيتين الأولين ، والبيت الخامس ، وآخرها بيتاً » .

وأورد كذلك أبياتاً نسبها إلى ورقة بن نوفل بن أسد ، فقال ابن هشام (١) :

<sup>(</sup>۱) السيق ج ۱ : ۱۰ ، ۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲ (مکرر) ، ۲۸ – ۲۹ ، ۲۷ ، ۲۸ مکرر) ۱۹۰ میرو (۱۹۰ میرو) ایرو (۱۹۰ میرو) ۱۹۰ میرو (۱۹۰ میرو) ایرو (۱۹۰ میرو) ۱۹۰ میرو (۱۹۰ میرو) ایرو (۱۹۰ میرو) ۱۹۰ میرو (۱۹۰ میرو) ۱۹۰ میرو (۱۹۰ میرو) ۱۹۰ میرو (۱۹۰ میرو) ایرو (۱۹ میرو) ایرو

<sup>(</sup>٢) المسدر السابق ١ : ٠٠ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ٢٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١ : ٢٧ .

<sup>(</sup> ه ) المصدر السابق : ۲۶۲ ،

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١ : ٢٤٧ .

و يُسروى لأمية بن أبي الصلت البيتان الأولان منها وآخرها بيتاً في قصيلة له ، .

وقد أورد أبياتاً رواها ابن إسمق ونسبها إلى سيف بن ذى يزن الحميرى ، فعقب عليها ابن هشام بقوله (۱) : « وهذه الأبيات في أبيات له . وأنشلنى خلاد ابن قدرة السلوسي آخرها بيتاً لأعشى بني قيس بن ثعلبة في قصيدة له ، وغيره من أهل العلم بالشعر ينكرها له » . وأورد ثلاثة أبيات من الرجز نسبها إلى « رجل من العرب » فقال ابن هشام (۲) : « ومن الناس من ينحلها امرأ القيس ابن حجر الكندى » . وذكر ابن إسمق بيتاً نسبه إلى أعشى بني قيس بن ثعلبة هو قوله (۲) :

بَيْنَ الخَوَرْنَقِ والسَّدِيرِ وَبَارِقِ والبَيْتِ ذِى الكَعَبَاتِ مِنْ سنْدَادِ فقال ابن هشام: وهذا البيت للأسود بن يعفر النهشلي . . . في قصيدة له . وأنشدنيه أبو مُعرز خلف الأحر:

أَهْلِ الخُورْنَقِ والسَّدِيرِ وَبارقِ والبَيْتِ ذِى الشَّرُفاتِ من سنْدَادِ وذكر ابن إسحق أبياتاً نسبها إلى عبد الله بن الرَّبَعْرَى ، فقال ابن هشام (1) : ووتروى للأعشى بن زُرَارة بن النباش ، وكذلك ذكر أبياتاً لحسان فقال ابن هشام (٥): و ويقال : بل قالها عبد الله بن الحارث السهمى » .

وأورد أبياتاً لحسان بن ثابت ، فعقب عليها ابن هشام بقوله (١٠): « آخرها بيتاً يروى لأبي خراش الهذلى ، وأنشدنيه له خلف الأحمر . . . وتروى الأبيات أيضاً لمعقل بن خويلد الهذلى » . وذكر أبياتاً نسبها ابن إسحق لحسان بن ثابت ،

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية ١: ٦٦ – ٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١ : ٨٨ - ٨٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ٩١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢ : ١٦.

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ٢ : ٢٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٢ : ٨٣.

ثم حقب عليها ابن هشام بقوله (۱): « أنشدنيها أبو زيد الأنصارى لكعب بن مالك » .

والثانى: وأما الضرب الثانى من تعقبه أبن إسمى فهو إيراده الحادثة التاريخية كما وردت فى سيرة ابن إسمى حى إذا وصل إلى الشعر الذى قيل فى هذه الحادثة أسقطه ولم يثبته لأنه لم يصبح عنده . ولعل ذلك قد تكرر منه فى مواطن كثيرة ، لأنه ذكر فى المقدمة أنه ترك أشعاراً ذكرها ابن إسمى ولم يرأحداً من أهل العلم بالشعر يعرفها ؛ غير أنى حين تتبعت هذا الضرب من تعقيباته لم أجده نص عليه إلا فى موضعين اثنين ؛ فقد أورد مسير أبى كرب تبان أسعد إلى يثرب وفروه إياها ، فله ا وصل إلى شعر خالد بن الذى فيه (٢) :

حَنَّقاً على سِبْطَيْنِ حَلَّا يَثْرِبَا اوْلَى لَهُمْ بِمِقَابِ يَوْمٍ مُفْسِدِ قال ابن هشام: « الشعر الذي فيه هذا البيت مصنوع ، فللك الذي منعنا من إثباته » .

وكذلك أورد ما ذكره ابن إسمى من نذر عبد المطلب ذبع ولده ، وحلف ما جاء فى أثناء هذا الحديث من شعر وقال (٣): « وبين أضعاف هذا الحديث رجز لم يصح عندنا عن أحد من أهل العلم بالشعر » .

والثالث: وضرب ثالث من تعقيباته يذكر فيه أبياتاً من الشعر الذي أورده ابن إسمى ، ويكتنى بها ، ولا يورد باقيها ثم يقول إن ذلك ما صح له منها ، وقد تكرر منه ذلك في ثمانية مواضع (١) ، منها : أن لبن إسمى أورد أبياتاً لعكرمة بن عامر بن هاشم بن عبد مناف ، وقد اجتزأ ابن هشام بثلاثة أبيات منها وقال (٥): وقال ابن هشام : هذا ما صح له منها ه .

<sup>(</sup>١) السيرة ٣ : ١٣٨ – ١٣٩ .

<sup>(</sup>٢) المدر البابق ١ : ٢٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ١٦٤.

<sup>( 4 )</sup> هی : ج ۱ ص : ۵۳ (مرتین) ، ۱۸ ، ۱۰۲ ، ۱۲۲ ، ۲۹۹ / ج ۳ ص : ۱۸۷/ج ٤ ص : ۲۲.

<sup>(</sup>ه) الممدر السابق ١ : ٥٠ .

وروى ابن إسمى أبياتاً كثيرة لأبى الصلت بن أبى ربيعة الثقنى ، ومع أن ابن هشام قال إنها تروى لابنه أمية ، فقد قال أيضاً (١): « هذا ما صح له مما روى ابن إسمى منها إلا آخرها بيتاً قوله :

ثِلْكَ المَكَارِمُ لاَ قَعْبَانِ مِنْ لَبَنِ شِيبًا بِماء فَمَادَا بَعْدُ أَبْوَالاً

فإنه للنابغة الجعدي . . . في قصيدة له ي .

وروى ابن إسمى أبياتاً للحارث بن ظالم حين هرب من النعمان بن المنذر فلحق بقريش (٢) ، ولكن ابن هشام اكتنى بستة أبيات منها ، ثم قال : د هذا ما أنشدنى أبو عبيدة منها » .

وروى ابن إسمى أيضاً أبياناً لعمرو بن الحارث ، فاجتزأ ابن هشام بثلاثة أبيات منها ، وقال (٢٠): وهذا ما صح له منها ، وحدثنى بعض أهل العلم بالشعر أن هذه الأبيات أول شعر قيل في العرب ، وأنها وجدت مكتوبة في حجر بالمين ولم يسم لى قائلها ، ! !

وأورد ابن إسمى قصيدة أبى طالب ، فذكر ابن هشام مها أربعة وتسعين بيتاً! ثم قال (٤٠) : « هذا ما صح لى من هذه القصيدة!! وبعض أهل العلم بالشعر ينكر أكثرها » .

الرابع: أما فى الضرب الرابع فقد كان ابن هشام يورد الشعر الذى أورده ابن إسحق كاملاً لا يخرم منه بيتاً ، ثم يذكر أنها منحولة؛ وقد تكرر منه ذلك

<sup>(</sup>١) السيرة ١: ١٨ - ١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١ : ١٠٣ – ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ١٣١ - ١٣٢ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١ : ٢٩٩.

فى ستة وثلاثين موضعا (١) ويكاد يلتزم ، فى تعبيره عن شكه ، أربعة أنواع من العبارة :

(۱) فهو يورد ما رواه ابن إسمى من شعر لأبى بكر الصديق (۱) ، وحبد الله بن الزيعرى (۱) ، وسعد بن أبى وقاص (۱) ، وحزة بن عبد المطلب (۱۰) وأبى جهل (۱) ، وهند بنت أثاثة (۷) ، وحسان بن ثابت (۸) ، وميمونة بنت عبد الله (۱) وكعب ابن الأشرف وعلى بن أبى طالب (۱۰) ، والحارث بن هشام (۱۲) ، ويعقب على كل وصيدة يوردها لمؤلاء بقوله و وأكثر أهل العلم بالشعر ينكرها له » .

(س) ويورد ما رواه ابن إسمى من شعر لمالك بن الدخشم (۱۳) ، ومكرز ابن حفص (۱۹) ، وعبيدة بن الحارث بن المطلب (۱۵) ، وضرار بن الحطاب (۱۹)

<sup>.</sup> TET : T (T)

<sup>.</sup> Ttt : T (T)

<sup>. 710 : 7 (1)</sup> 

<sup>.</sup> A : Y : TET : Y ( . )

<sup>.</sup> tth : T (1)

<sup>.</sup> ii: T (V)

<sup>- 197 4 177 4 07 :</sup> T (A)

<sup>. .</sup> v : T (4)

<sup>.</sup> TTT : T (1.)

<sup>. 1.4 : 8 (11)</sup> 

<sup>. 11 -</sup> A : T (1T)

<sup>. \*\*\* : \* (1\*)</sup> 

<sup>.</sup> T.0 : T (18)

<sup>. 78 : 7 (10)</sup> 

<sup>174 4 144 4 74 : 7 (17)</sup> 

والحارث بن هشام (۱) ، وهند بنت معتبة (۲) ، وحسان بن ثابت (۳) ، وعبد الله بن الزبعرى (۳) ، وعمر و بن العاص (۱) ، وخُبيب بن عدى (۱) ، ومسافع بن عبد مناف (۱) ، ويعقب على كل قصيدة يوردها لمؤلاء بقوله و وبعض أهل العلم بالشعر ينكرها له  $\alpha$  .

(ح) وإذا كان قد ذكر في العبارات الأولى و أكثر أهل العلم بالشعر » وفي العبارات الثانية و بعض أهل العلم بالشعر » ، فقد ذكر أيضاً في عبارات ثالثة و أنه لم يرأحداً من أهل العلم بالشعر » يعرف هذه الأبيات . فن ذلك أن ابن إصحى روى عن عمد بن سعيد بن المسيب خبر وفاة عبد المطلب بن هاشم وبكاء بناته الست عليه ، وهن : صفية ، وبررة ، وعاتكة ، وأم حكيم البيضاء ، وأميمة ، وأروى — وقد بكت عليه كل واحدة منهن بشعر أورده ابن هشام ، ثم عقب عليه بقوله (٧) — و ولم أرأحداً من أهل العلم بالشعر يعرف هذا الشعر ، إلا أنه لما رواه عن عمد بن سعيد بن المسيب كتبناه » .

وكذلك روى ابن إسمق قصيدتين ، الأولى: لعلى بن أبى طالب فى يوم بدر ، والثانية : نقيضتها للحارث بن هشام بن المغيرة ، وقد أوردهما ابن هشام، وقال (^): و ولم أر أحداً من أهل العلم بالشعر يعرفها ولا نقيضتها، وإنما كتبناهما لأنه يقال إن عمرو بن عبد الله بن جُدْعان قُتْل يوم بدر ، ولم يذكره أبن إسمق فى القتلى ، وذكره فى هذا الشعر » .

<sup>. &</sup>quot; + : " (1)

<sup>. 1</sup> VA + & T + & 1 : T (T)

<sup>.</sup> TA1 + 1AV + 1AT + 101 : T (T)

<sup>. 108 : 7 (8)</sup> 

<sup>. 140 : 7 (0)</sup> 

<sup>.</sup> ۲۸۰ : ۲ (٦)

<sup>. 174 :</sup> Y (V)

<sup>· 11: [ (</sup>A)

وروى ابن إسمى أبياتاً لعلى بن أبى طالب ، فأوردها ابن هشام وقال (١١) : و قالما رجل من المسلمين يوم أ حد غير على " ، فيا ذكر لى بعض أهل العلم بالشعر ، ولم أر أحداً منهم يعرفها لعلى " » .

وكذلك روى ابن إسمى قصيدة أخرى لعلى يذكر فيها إجلاء بنى النَّضير، فأوودها ابن هشام، وقال (٢٠): وقالما رجل من المسلمين غير على بن أبى طالب، فيا ذكر لى بعض أهل العلم بالشعر، ولم أر أحداً منهم يعرفها لعلى ، .

(د) وقد نص فى موضع واحد على اسم عالم من علماء اللغة والشعر والأخبار هو أبو حبيدة ؛ وذلك أنه أورد قصيدة من اثنى عشر بيتاً رواها ابن إسحق لعمرو ابن معديكرب . ثم قال إن أبا عبيدة أنشده الأبيات الثلاثة الأولى منها ، وفيها خلاف فى رواية بعض ألفاظها ، وأنه لم يعرف سائرها (٣) .

ويحسن بنا أن نختم حديثنا عن ابن إسحق وابن هشام بذكر طائفة منالمآخذ التى استدركها ابن هشام على ابن إسحق ولم ندخلها فى الضروب الأربعة السابقة وهى :

۱ — يروى ابن إسمق قصيدة لأمية بن أبى الصلت يبكى زَمعَة بن الأسود وقتلَى بنى أسد، ويوردها ابن هشام كما رواها ابن إسمق ويعقب عليها بقوله (٤): د هذه الرواية لهذا الشعر مختلطة ، ليست بصحيحة البناء ، ولكن أنشدنى أبو محرز خلف الأحمر وغيره ، روى بعض ما لم يرو بعض . . ، ثم يورد القصيدة بهذه الرواية الأخرى صحيحة البناء مستقيمة الوزن .

٢ – ويروى ابن إسمق قصيدة من ثلاثة عشر بيتاً للعباس بن مرداس، وقد

<sup>(</sup>١) السيرة ٣ : ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢ : ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٤ : ٢٣١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣ : ٣٤.

رواها كلها متنابعة على أنها قصيدة واحدة \_ إذ أنها ذات وزن واحد ورهق واحد \_ وأوردها على ذلك ابن هشام، ثم عقب عليها بقوله(١): و قال ابن هشام: من قوله " أبلغ هوازن أعلاها وأسفلها " إلى آخرها ، في هذا اليوم ، وما قبل ذلك في غير هذا اليوم، وهما مفصولتان ، ولكن ابن إسمى جعلهما واحدة ع .

 $\gamma = 0$  ويحذف ابن هشام بيتاً أو أبياناً من قصيدة رواها ابن إسمى ، وليس سبب هذا الحذف أنه يشك في صحة الشعر أو نسبته ، وإنما لأن الشاعر أقدع فيه ( $\gamma$ ) وكذلك أبدل كلمات من شعر رواه ابن إسحى لأن الشاعر و نال فيها من النبي صلى الله عليه وسلم  $\gamma$ ) . وترك بيتين من قصيدة لأمية بن أبي الصلت لأنه و نال فيهما من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم  $\gamma$ ).

٤ ـ وله أحياناً تعليقات على ما يورد من الشعر من حيث العروض أو من حيث جمال الشعر ، فن ذلك أنه يذكر كلاماً لرَئَى من الجن هو و ألم تر لملى الجن وإبلاسها ، وإياسها من دينها ، ولحزقها بالقلاص وأحلاسها » . ثم يعقب عليه بقوله (٥) : وقال ابن هشام : هذا الكلام سبع وليس بشعر ا ا » .

وذكر أيضاً ما كان يرتجز به المسلمون وهم يبنون مسجد المدينة ، وذلك قولم : ولا عيش إلا عيش الآخرة ، اللهم ارحم الأنصار والمهاجرة » وعقب عليه بقوله(١٠) : وهذا كلام وليس برجز » .

ويورد أيضاً أبيات ُسبَّيعة بنت الأحبُّ ، ومطلعها :

أَبُنَى لا تَظْلِمْ بِمَكَّةَ لا الصَّغِيرَ وَلا الكَبيرُ

<sup>(</sup>١) السيرة ٤ : ٨٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢ : ١١ .

<sup>( )</sup> الممدر السابق ٢ : ٣٢ .

<sup>(</sup> ه ) المدرالاي ١ : ٢٢٢ - ١٢٤ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٢ : ١٤٢ .

ثم قال(١١) ويوقف على قواليها لا تعرب ، .

وأورد أبياتاً على الكاف المكسورة رواها ابن إسمى لأبي سفيان بن الحارث ابن عبد المطلب ثم عقب عليها بقوله (١): و بقيت منها أبيات تركناها لقبح اختلاف قوافيها ع .

ويورد أبياتاً لحسان بن ثابت يذكرحدة أصحاب اللواء يوم أحد ، ثم يعقب عليها بقوله (٣): و هذه أحسن ما قيل ،

ويورد أبياتاً رواها ابن إس لأبي أسامة معاوية بنزهير بن قيس ، ويعقب عليها بقوله(١٤): و وهذه أصح أشعار أهل بدر » .

ذلك هو ابن هشام وصنيعه بسيرة ابن إسمق ، وذلك هو ـ على وجه الحصر ـ كل ما ذكره عن الشعر الجماهل الذي رواه ابن إسمق في سيرته .

أما ابن سلام فقد يصح أن نقسم حديثه عن وضيع الشعر الجاهل ونحله قسمين كبيرين ، أولهما : قواعد عامة وأحكام مرسلة يطلق القول فيها إطلاقاً ، لا يخصص ولا يمثل ، وأكثر حديثه عن هذا القسم جاء في مقدمة كتابه . وثانيهما : نص على شعراء بعيبهم وذكر لشعر قالوه ، يذهب ابن سلام إلى أنه موضوع منحول .

فن القسم الأول قوله (٥): و وفى الشعر المسموع مفتعل موضوع كثير لا خير فيه ، ولا حجة فى عربيته ، ولا أدب يستفاد ، ولا معنى يستخرج ، ولا مثل يضرب ، ولا مديح راثع ، ولا هجاء مقذع ، ولا فخر معجب ، ولا نسيب مستطرف . وقد تداوله قوم من كتاب إلى كتاب ، لم يأخذوه عن أهل البادية ،

<sup>(</sup>١) السيرة ١: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢ : ٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣ : ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) المدر السابق ٣ : ٣٥ .

<sup>(</sup>٥) طبقات فحول الشعراء : ٥ - ٦ .

ولم يعرضوه على العلماء. وليس لأحد — إذا أجمع أهل العلم والرواية الصحيح على إبطال شيء منه — أن يقبل من صحيفة ، ولا يروى عن صحفى . وقد اختلف العلماء في بعض الشعر ، كما اختلفت في بعض الأشياء ، أما ما اتفقوا عليه ، فليس لأحد أن يخرج منه » .

وقد روى لنا أن خلاً د بن يزيد الباهلي – وكان حسن العلم بالشعر يرويه ويقوله – قال لخلف بن حيان الأهر (١): و بأى شيء ترد هذه الأشعار التي تُروّى ؟ قال له : هل فيها ما تعلم أنت أنه مصنوع لا خير فيه ؟ قال : نعم. قال : أفتعلم في الناس من هو أعلم بالشعر منك ؟ قال : نعم . قال : فلا تنكر أن يعلموا من ذلك أكثر مما تعلمه أنت » .

ومن هذا القسم أيضاً ما أشرنا إليه قبل قليل من حديثه عن محمد بن إسحق وصنيعه في السيرة ، فقد قال عنه إنه كان (٢) و بمن أفسد الشعر وهجنه وهل كل غثاء منه ، . . . فقبل الناس عنه الأشعار ، وكان يعتذر منها ويقول : لا علم لى بالشعر ، أوتى به فأحمله . ولم يكن ذلك له عذراً . فكتب في السير أشعار الرجال الذين لم يقولوا شعراً قط ، وأشعار النساء فضلاً عن الرجال ، ثم جاوز ذلك إلى عاد وثمود ، فكتب لهم أشعاراً كثيرة . . . » ووصف حماداً الراوية بأنه (٣) و كان ينحل شعر الرجل غيره ، وينحله غير شعره ، ويزيد في الأشعار » .

وقال أيضاً (٤) و فلما راجعت العرب رواية الشعر ، وذكر أيامها ومآثرها ، استقل بعض العشائر شعر شعرائهم ، وما ذهب من ذكر وقائعهم ، وكان قوم قلت وقائعهم وأشعارهم ، وأرادوا أن يلحقوا بمن له الوقائع والأشعار ، فقالوا على ألسن شعرائهم . ثم كانت الرواة بعد ، فزادوا في الأشعار التي قيلت .

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٨ - ٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٤٠ – ٤١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق : ٣٩ - ٠٤٠

وليس يُشكيل على أهل العلم زيادة الرواة ولا ما وضعوا، ولا ما وضع المولدون؛ وإنما عضل بهم أن يقول الرجل من أهل بادية من ولد الشعراء، أو الرجل ليس من ولدهم ، فيشكل ذلك بعض الإشكال ».

أما القسم الثانى فيتفرع كذلك إلى جدولين ، أولهما : ذكر فيه ابن سلام الشعراء وأرسل القول فى شعرهم إرسالاً ، من غير تخصيص بشعر بذاته . وثانيهما : وقف فيه عند بيت أو أبيات من شعر الشاعر ونص على أن هذه الأبيات بعينها موضوعة منحولة .

فن الأول قول ابن سلام (۱): و أخبرنى أبو عبيدة أن ابن داوود بن متم ابن نويرة قدم البصرة فى بعض ما يقدم له البدوى فى الجلب والميرة ، فتول النحيت ؛ فأتيته أنا وابن نوح العطاردى ، فسألناه عن شعر أبيه متم، وقمنا له بحاجته وكفيناه ضيعته . فلما نفد شعر أبيه جعل يزيد فى الأشعار ويضعها لنا ، وإذا كلام دون كلام متم ، وإذا هو يحتذى على كلامه فيذكر المواضع الى ذكرها متم ، والوقائع الى شهدها . فلما توالى ذلك علمنا أنه يفتعله » . وكذلك قوله (۲): و ومما يدل على ذهاب الشعر وسقوطه ، قلة ما بتى بأيدى

الرواة المصححين لطرفة وعبيد ، اللذين صح لهما قصائد بقدر عشر . . . ونرى أن غيرهما قد سقط من كلامه كلام كثير ، غير أن الذي نالهما من ذلك أكثر . وكانا أقدم الفحول ، فلعل ذلك لذاك . فلما قل كلامهما ممل عليهما حمل كثير » .

وَشَكَ تَكَلَّكُ فَى شَعْرَ عَبِيد بن الأبرص فقال عنه إنه (٢) وقديم الذكر عظيم الشهرة ، وشعره مضطرب ذاهب ، لا أعرف له إلا قوله :

أَقْفَرَ مِنْ أَهْلِهِ مَلْحُوبُ فَالْقُطَبِيَّاتُ فَالذَّنُوبُ

ولا أدرى ما بعد ذلك !! ، .

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ١٠ .

<sup>(</sup>٢) المعدر السابق: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١١٦.

وشك كذلك فى شعر علقمة بن عبكة كفال (١٠): ٩ ولا بن عبدة ثلاث روائع جياد ، لا يفوقهن شعر » . وبعد أن ذكر مطالعها قال « ولا شى م بعدهن يذكر (٢٠) » .

وشك فى شعر عداًى بن زيد ، فقال عنه إنه (٢) و كان يسكن الحيرة ومراكز الريف ، فلان لسانه وسهل منطقه ، فحمل عليه شيء كثير ، وتخليصه شديد ، واضطرب فيه خلف الأحمر ، وخلاط فيه المفضل فأكثر ، .

وقال كذلك عن الأسود بن يعفر (1): ( وله شعر كثير جيد ... وذكر بعض أصحابنا أنه سمع المفضل يقول: له ثلاثون وماثة قصيدة . ونحن لا نعرف له ذلك ولا قريباً منه ؛ وقد علمت أن أهل الكوفة يروون له أكثر مما نروى ، ويتجوزون في ذلك بأكثر من تجوزنا . . . )

وذكر حسان بن ثابت فقال عنه إنه (٥) و كثير الشعر جيده ، وقد مُعل عليه ما لم يحمل على أحد . لما تعاضهت قريش واستبت وضعوا عليه أشعاراً كثيرة لا تنقيم .

وذكر أيضاً أبا سفيان بن الحارث وقال إن له شعراً كان يقوله في الجاهلية (٦) و فسقط ولم يصل إلينا منه إلا القليل . ولسنا نعد ما يروى ابن إسمق له ، ولا لغيره شعراً ، ولأن لا يكون لهم شعراً ، ولأن لا يكون لهم شعراً ، ولأن لا يكون لهم شعراً ، ولأن لا يكون الهم الم

وأما الجدول الثاني من هذا القسم فهو الذي يقف فيه عند بيت أو أبيات

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء: ١١٦ - ١١٧ .

<sup>(</sup>١) حبت حرب المسلم الم

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١١٧٠

<sup>( ؛ )</sup> المصدر السابق : ١٢٣ -

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق: ١٧٩.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٢٠٦.

مینها من شعر الشاعر . فمن ذلك أنه روى بیتاً لعباس بن مرداس یلكر فیه عدنان هو قوله(۱۱) :

وحَكَ بن عَنْنَانَ اللِّينَ تَلَعَّبوا بمَنْحِجَ حَتَّى طُرِّدُوا كُلُّ مَطْرَدِ وَقَد قال راوى الكتاب أبو خليفة الفضل بن الجباب عقب ذلك: و والبيت مريب عند أبى حبد الله ، \_ يعنى ابن سلام .

وقال ابن سلام (٢): و أخبرنى أبو عبيدة عن يونس قال: و قدم حماد البصرة على بلال بن أبى بردة ، وهو عليها ، فقال : ما أطرفتنى شيئاً ؛ فعاد إليه فأنشده القصيدة التي في شعر الحطيثة مديح أبى موسى (٣) . فقال : ويحك ، عدم الحطيثة أبا موسى لا أعلم به ، وأنا أروى شعر الحطيثة ؟! ولكن دعها تذهب في الناس ! » .

وقال كذلك (١٠): ( ويروى عن الشعبي ، عن ربعي بن خيراش: أن عمر ابن الحطاب قال: أي شعرائكم الذي يقول:

فَأَلْفَيْتُ الْأَمَانَةَ لِم تَخُنْهَا كَذَٰلِكَ كَانَ نُوحٌ لاَ يخُونُ

وهذا غلط على الشعبى ، أو من الشعبى ، أو من ابن خراش . أجمع أهل العلم على أن النابغة لم يقل هذا ، ولم يسمعه عمر ، ولكنهم غلطوا بغيره من شعر النابغة » .

وأورد ببتين ذكر أنهما مما « يحمل على لبيد ، هما (٥) :

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشمراء : ١١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ١١ .

 <sup>(</sup>٣) هي قصيدته الميمية ، وانظر الأغان ٢ : ١٧٥ – ١٧٦ .

<sup>( ؛ )</sup> المصدر السابق : ١٩ - ٠٠ .

<sup>(</sup> ٥ ) المصدر السابق : ٥٠ .

بَاتَتْ تَشَكَّى إِلَّ النَّفْسُ مُجْهِشَةً وقَدْ حَمَلْتُكُ سَبْعاً بَعْدَ سَبْعِينِ فَإِنْ تَعِيشِى ثَلاثاً تَبْلُغِى أَمَلاً وَفِى النَّلاثِ وَفَاء للشَّمَانينِ فَإِنْ تَعِيشِى ثَلاثاً تَبْلُغِى أَمَلاً وَفِى النَّلاثِ وَفَاء للشَّمَانينِ مُ قال: وولا اختلات فى أن هذا مصنوع تكثر به الأحاديث، ويستعان به على السهر عند الملوك ، والملوك لا تستقصى ه .

وذكر أبا طالب فقال إنه كان (١) و شاعراً جيد الكلام ، وأبرع ما قال قصيدته الى مدح فيها النبي صلى اقد عليه وسلم ، وهي :

وَأَبْيَضُ يُسْتَسْقَى الغَمَامُ بوَجْهِهِ رَبِيعُ البَنَاكَ عِصْمَةً لِلأَرَامِلُو ثم قال: و وقد زيد فيها وطنولت. رأيت في كتاب كتبه يوسف بن سعد صاحبنا منذ أكثر من ماثة سنة، وقد علمت أن قد زاد الناس فيها، فلا أدرى أين منهاها. وسألنى الأصمعي عنها فقلت: صحيحة جيدة. قال: أتدرى أين منهاها ؟ قلت: لا أدرى . . . . ه

وذكر ابن سلام بيتين قال إن الناس يروونهما لأبي سفيان بن الحارث . ثم قال(٢): و وأخبرني أهل العلم من أهل المدينة : أن ُقدَامة بن موسى بن عمر ابن قدامة بن مظمون الجمحي قالها ونحلها أبا سفيان ؟ وقريش ترويه في أشعارها » .

وأورد أربعة أبيات مما يروى لزهير بن أبي ملمى وقال إنها لقر اد بن حنش من شعراء خطفان ، و وكان جيد الشعر قليله ، وكانت شعراء خطفان تغير على شعره فتأخذه وتدعيه ، منهم زهير بن أبي سلمى ادعى هذه الأبيات ، (٢٠) . وأورد أرجوزة للأغلب العجل قالها في تعالى لما تزوجت مسيلمة الكذاب ؟

<sup>(</sup>١) طبغات فحول الشعراء: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٠٨ - ٢٠٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ١٦٥ – ١٦٩ .

ثم قال(١): وحدثنى الأصمعى: أنه كان يقال إن هذه القصيدة في الجاهلية بخشتم بن الخزرج،

وبعد :

فقد قام حديثنا فيا تقدم من صفحات هذا الفصل على تتبع آراء القدامى المتفرقة فى الكتب عامة ، وكتابى سيرة ابن هشام وطبقات ابن سلام خاصة " ، فلرسناها وصنفناها، ورتبناها، ثم اكتفينا بالعرض المجرد، على أن نعود إلى نقد هلمه الآراء و دراستها دراسة "تنبى عنها ما فيها من زيف فى الفصل الحامس من هذا الباب ، بعد أن ندرس فى الفصل الثالث والرابع آراء المحدثين من المستشرقين والعرب ، ليتسنَّى لنا أن ننظمهم معاً فى حديث واحد.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٥٧٣ – ٧٧٥ ا

## النيولاثالث

### النحل والوضع في الشعر الجاهلي آراء المستشرقين

١

أما المحد ثون من المستشرقين فلعل مرجوليوث D.S. Margoliouth هو من أواثل من أثار منهم الشك في الشعر الجاهلي في مقالة كاملة ، خصص صفحاتها الكثيرة للحديث عن هذا الموضوع من جميع أطرافه (١١) . فقد نشر في مجلة الجمعية

<sup>(</sup>١) حصرنا حديثنا في هذه الصفحات في المقالة التي خصصها مرجوليوث المحديث عن وضم الشمر الجاهل والتشكيك فيه ، وقد تحدث مرجوليوث قبل هذه المقالة ، عن وضع الشعر الجاهل ، ولكن أحاديثه هناك كانت عبارة مقتضبة ، تجيء في ثناياً حديثه عن موضوع آخر . فن ذلك ما نشره في معلمة الدين والأخلاق و Encyclopaedea of Religion and Ethics (ماهة ومحمد ي المجلد الثامن ص : ٨٧٤) وما ذكره في كتابه من ومحمد وظهور الإسلام يه Mohammed and The Rise of Islam (ط سنة ه١٩٠ ص: ٧٠) ، وما نشره في مجلة الجمعية الملكية الآسيوية سنة ١٩١٦ ص : ٣٩٧ . ومن أمثلة ذلك أنه كان يتحدث في كتابه و محمد وظهور الإسلام ، عن لنه القرآن فقال: و لقد رأى العلماء أن في لغة القرآن مشابه كبيرة من لغة الشعر الحامل ، ومم أنه من المسير علينا أن فكون لنا رأياً في هذا المرضوع - الأننا فرى أن الشعر الجاهل في معظمه مصنوع وضع عل مثال القرآن – فإنه يصبح أن نقبل رأى العرب في ذلك . . وكان يتحدث في مجلة الجمعية الملكية الآسيوية عن الكتب العربية الى ظهرت حديثًا حينة ، فعرض لكتاب الحصائص لابن جي وأشار إلى ما ورد فيه من أمر اكتشاف الطنوج ، وفها الشعر الذي مدح به النهان . فقال مرجوليوث إن حاداً هو الذي روى هذا ألحبر ، وجماد مهم بوضع الشعر الجاهل ونحله وولذلك فإن هذه القصة تدق مسهاراً كبيراً في نعش الشعر العرب القديم ﴾ ثم أشار إلى أن القصائد التي ذكرها ابن إسمق في السيرة يقال إنها قد وضعت وضماً من أجل ذلك الكتاب ، أما غير هذا من الشعر القديم الذي يرويه أهل الكوفة فقد كان من وضع خلف الأحر [ [

الملكية الآسيوية — عدد يوليوسنة ١٩٢٥ — بحثاً عنوانه وأصول الشعر العربي (١) رجع فيه أن هذا الشعر الذي نقرأه على أنه شعر جاهلي إنما نُعظم في العصور الإسلامية ثم نحله هؤلاء الواضعون المزيفون لشعراء جاهليين. وقد بني رأيه هذا على ضربين رئيسيين من الأدلة: أدلة خارجية ، وأدلة داخلية . وسنعرض في هذه الصفحات رأيه ، في شيء من التفصيل .

#### الأدلة الحارجية:

١ – بدأ مرجوليوث مقالته بالحديث عن وجود الشعر في الجاهلية ، فقال (٢): إن وجود شعراء في بلاد العرب قبل الإسلام أمر شهد به القرآن ، إذ أن فيه سورة واحدة باسمهم ، ثم يشير إليهم من حين إلى آخر في مواطن أخرى . ومن بين الأوصاف التي كان خصوم النبي ينعتونه بها أنه كان شاعراً بجنونا (٣) . وكان النبي ينفي عن نفسه هذه الصفة ويجيبهم بأنه إنما و جاء بالحق ، ووردت ، النبي ينفي عن نفسه هذه الصفة ويجيبهم بأنه إنما و جاء بالحق ، ووردت ، في سورة أخرى ، ثلاثة ألفاظ هي : كاهن ، وجنون ، وشاعر (١) ، ويزم مرجوليوث أن سياق الآية بدل على أن هذه الألفاظ الثلاثة في معني واحد (مترادفة) ، ثم قال : إن الذين وصفوه بأنه شاعر قالوا إنهم سيتر بصون لير وا ما سيحدث له ! وهو يرى أنه يصح أن يستنتج من ذلك أن من عادة الشعراء ما سيحدث له ! وهو يرى أنه يصح أن يستنتج من ذلك أن من عادة الشعراء ما سيحدث له ! وأشار إلى أن الترآن قد ذكر أن لغته ليست لغة شاعر الثالم المنق بالغير بالغيب ! ! وأشار إلى أن الترآن قد ذكر أن لغته ليست لغة شاعر ولكنها لغة رسول كريم (٥) ، وأن الله لم يعلم النبي الشعر لأنه لاطائل له من

D.S. Margoliouth; The Origins of Arabic Poetry, Journal of The Royal (1)
Asiatic Society, July 1925, PP. 417-449.

<sup>(</sup>٢) من صفحة ٤١٧ إلى صفحة ٤١٩ من المقالة السابقة .

<sup>(</sup>٣) « ويقولون أينا لتاركو آلهتنا لشاعر مجنون » (الصافات : ٣٦) .

<sup>(</sup>٤) « فذكر فا أنت بنعمة ربك بكاهن ولا مجنون . أم يقولون شاعر ثتربص به ريب المنون » ( الطور : ٢٩ ، ٣٠ ) .

<sup>(</sup>٥) « إنه لقول رسول كريم . وما هو بقول شاعر ، قليلا ما تؤمنون . ولا بقول كاهن قليلا ما تذكرون ، (الحاقة : ٤٠ – ٤٢) .

وراثه (۱) ، وأن كلام النبي حقيقة مقررة وعظة واضحة (۲) . ويستنتج من ذلك أن الشعر كان آنئذ غامضاً مبهماً !

ويشير إلى أن خلاصة صفات الشعراء مجموعة فى السورة التى تحمل المحهم . وفيها أنهم يتبعهم الغاوون ، وأنهم فى كل واد يهيمون ، وأنهم يقولون ما لا يفعلون . ويقول إن الآيات التى تلى هذه الأوصاف قد تبدو كأنما تستثى بعض الشعراء الأتقياء من هذا الحكم ، ولكن أسلوب القرآن يجعلنا فى شك من أن المقصودين بهذا الاستثناء هم حقيقة "الشعراء . ويذهب إلى أنه يجوز لنا أن نستنج مما تقدم أن الشياطين كانت تتنزل على الشعراء ، إذ أن القرآن ذكر أنهم يتنزلون على كل كاذب أثيم، وأنهم ينقلون إليه أنباء كاذبة فى جملها (٣) ويذكر أن هذه الآيات تشير إلى عمل الشياطين المذكور فى سورة أخرى وهو : استراقهم السمع فى المجالس السهاوية ، فعوقبوا على هذا الذنب بأن ألقيت عليهم الشهب (١٤) ، وهذا ثانية يصل بن الشعراء والتنبؤ بالغيب ! !

ثم يذهب إلى أنه إذا كان المقصود بالشعر هو هذا الشعر الذي عرف فى الأدب العربي بعد ذلك ، فإننا نقع فى حيرة من الأمر ، وذلك أن محمداً الذي لم يكن يعرف الشعر ، كان يدرك أن ما يوحى إليه ليس بشعر ، بيها كان أهل مكة \_ وهم لا شك يعرفون الشعر إذا ما سمعوه أو رأوه \_ يظنون كلامه شعراً الوغلص مرجوليوث بعد هذا الحديث الطويل الذي لحصنا جملته ، إلى أنه

<sup>(</sup>١) ووما علمناه الشعر وما ينبغي له ۽ (يس ٦٩) .

<sup>(</sup>٢) وإن هو إلا ذكر وقرآن مبين ، (يس ٦٩) .

<sup>(</sup>٣) , هل أنبئكم على من تنزل الشياطين؟ تنزل على كل أفاك أثيم ، يلقون السمع وأكثرهم كاذبون ، (الشعراء ٢٢١ – ٢٢٣) .

<sup>(</sup>٤) وإذا زينا الساء الدنيا بزينة الكواكب . وحفظاً من كل شيطان مارد . لا يسمعون إلى الملا الأعلى ويقذفون من كل جانب . دحورا ولم عذاب واصب إلا من خطف الحطفة فأتبعه شهاب ثاقب به . (الصافات ٦ - ١٠) .

وربما كان ما تبيع لنا الشواهد القرآنية قوله هو أنه كان قبل الإسلام بعض الكهان من بين العرب كانوا يعرفون باسم و الشعراء ، كانت لغهم خامضة مبهمة كما هو الشأن دائماً في الرحى ، (١١) .

٢ ــ وبعد أن ينهي مرجوليوث من حديثه عن الشعر والشعراء كما استنتجه من آيات القرآن الكريم ، يبدأ في حرض آراء العلماء المسلمين القدماء ويسميهم Archaelogists (۲). فيثير مشكلة ابتداء الشعر العربى ونشأته، ويقرر أنها أمر في الغاية من الغموض ، إذ أن القداى قد ذهبوا فيها مذاهب متباينة . فقد عزا بعضهم شعراً عربياً إلى آدم (٢) ، بينما أورد آخرون قصائد غنائية عربية منذ حهد إسماحيل (1). ثم يقول إنه يبدو أن الرأى السائد أن الشعر العربي \_ بصورته الى ثبت عليها بعد ـ بدأ قبيل ظهور الإسلام بأجيال قليلة على أبعد تقدير . ومم أن الذين يذهبون هذا المذهب يجعلون مهلهلاً أو امرأ القيس أول الشعراء فقد أوردوا شعراً لشعراء سبقوهما بزمن طويل(٥) . ثم يختم حديثه هذا ختاماً يكشف عن شكه في كل ما أورد ، وذلك قوله (١٦) : و ولو أننا عددنا القصة الم تعزو إلى مهلهل اختراع القصيدة حقيقة تاريخية ، فلا بد لنا من أن 'نقر بأنه أصبح له مقلدون وأتباع كثيرون ، فبين أيدينا عدد وافر من الجلدات الي تشتمل على مجموع أشعار عدد كبير من الشعراء الذين عاشوا في الفترة الي امتدت بين اختراعه وهجرة الرسول! وجميع شعراء المعلقات العشر المشهورين أممابُ دواوين أو مجموعات قصائد طبع أكثرها وجاء في صفحات كثيرة. و بجانب هؤلاء شعراء كثيرون يساوونهم فى الإكثار ولم ميمد وا من العشرة الحالدين. وفضلاً عن ذلك فإن القصائد الصادرة عن شعراء من قبائل معينة قد مُجعت في

<sup>(</sup>١) المقالة السابقة : ١٩٩ – ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٢) من صفحة : ٤٢١ .

<sup>(</sup>٣) المسمودي ، مروج اللعب ١ : ٩٥ .

<sup>(</sup>٤) الأغان ١٣ : ١٠٤ .

<sup>(</sup>٠) الأغاني ١١ : ١٥٤ (خزيمة بن نهد) .

<sup>(</sup>٦) س:۲۲۲ – ۲۲۲ .

جاميع ، 'طبع أحدها . وتدل هذه القصائد بطبيعها على معرفة بالهجاء ، وهي تشير في مواطن كثيرة إلى الكتابة ، فلا شك إذن في أن حرب ما قبل الإسلام — الذين كانوا يستخدمون لغة القرآن! — كانوا مجتمعاً أدبيًا حاليًا! ولا تكاد بلاد الإغربتي القديمة تعرض علينا عدداً مثل هذا من عبدة الفن! »

٣ ــ ثم ينتقل إلى الحديث عن حفظ هذا الشعر الجاهل ، فيقول (١): و لو فرضنا أن هذا الشعر حقيقي ، فكيف حفظ ؟ لا بد أنه حفظ إما بالرواية الشفهية وإما بالكتابة . ويبدو أن الرأى الأول ( أى الرواية الشفهية ) هو الرأى الذي يذهب إليه المؤلفون العرب ، مع أنه ليس بالرأى الذي يجمعون عليه كما سنرى ، ، ثم يشك - كعادته - في أن يكون الشعر الجاهلي قد مُحفظ بالرواية الشفهية ، ويبني شكه على ثلاثة أسباب ، الأول : وإذا كانت قصائد عدة ذات أبيات كثيرة قد مُحفظت بالرواية الشفهية فلا يمكن أن يكون ذلك إلا إذا وُجد أفراد عملهم أن يحفظوها في ذاكرتهم وينقلوها إلى غيرهم ، وليس لدينا ما يدعونا إلى الظرر بأن حرفة مثل هذه قد وُجدت أو أنها بقيت خلال العقود الأولى من الإسلام ! ، والثانى : ما يذهب إليه المسلمون من أن و الإسلام يجبُّ ما قبله ،(٢) وما ورد في القرآن من ﴿ أَن (٣) أُتباع الشعراء هم الغاوون فحديث القرآن عهم فيه قسوة عليهم واحتقار لم . فشمة إذن سبب قوى يدعو إلى نسيان الشعر الحاهلي ... إذا كان ثمة شعر جاهلي حقيقة ! ، (٢) والثالث مرتبط بالثاني وهو وأن الأعمال التي تخلدها عادة هذه القصائد كانت انتصارات القبائل بعضها على بعض، والإسلام ، الذي كان يرمى إلى توحيد العرب ونجع نجاحاً كبيراً في تحقيق تلك الوحدة ، كان يحث على نسيان تلك الحوادث ، والقصائد التي امن هذا الضرب تثير النفوس وتهيج الدماء (٣) . .

<sup>(</sup>١) ص : ٤٣٣ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٢٢٤ .

٤ - حتى إذا اطمأن إلى أنه قد فند ما ذهب إليه أكثر القدامى من أن الشَّعر الجاهل قد حفظ لنا بالرواية الشفهية ، قال : « فلم يبق إلا الاحمَّال الثاني وهو : أن هذه القصائد حُفظت بالكتابة ، ثم يعرض روايات قليلة تشير إلى أن بعض الشعر الجاهل كان ُيكتب(١)، ويستنتج من ذلك أنه و ربما لا يوجد ما يتعارض مع ما تصرح به هذه القصائد إذا تخيَّلنا أنها كانت تتَّذيع وتنتشر عن طريق الكتابة (٢) ، . واكنه لا يلبث أن يخضع لما يسيطر عليه من نزعة الشك فيحاول أن ينفي كتابة الشعر الجاهلي من وجهين ، الأول : ما يصرح به القرآن نفسه و فإن وجود أدب فصبيح قبل الإسلام بلغة القرآن وبالكتابة الحميرية، أو بأى خط آخر ، لأمر يبدو مناقضاً كل التناقض لصريح ألفاظ القرآن ولأحكامه التي يقررها بحيث لا يصبح أن يوضع هذا الأمر موضع النظر ؛ فالقرآن يسأل أهلمكة: ﴿ أَمْ لَكُمْ كِتَابٌ فِيهِ تَدْرُسُون؟ ﴾ (٣) ويسأل الكفار والمشركين: ﴿ أَمْ عِنْدَهُمُ الغَيْبُ فَهُمْ يَكُتُبُون ﴾ (١) وأولئك الذين يخاطبهم القرآن لم ينزل على آبائهم نذير : ﴿ لِتُنْذِيرَ قُومًا مَا أَنْذِرَ آبَاوُهُمْ فَهُمْ غَافِلُون ﴾ . (٥) و ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ؟ بَلْ هُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذِيدٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَهُمْ يَهْتَدُون ) (١٠) . و ﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنا ، ولكنْ رَحْمَةً مِنْ رَبكَ لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذِيدٍ مِنْ قَبْلِكَ لعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ } (٧) . ولم يكن الأحد كتب سماوية إلا لمجتمعين : المجتمع

<sup>(</sup>١) بس: ٢٤٤ – ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٤٢٥ .

<sup>(</sup>٣) القلم ٣٧.

<sup>(</sup> ٤ ) القلم ٧ ٤ .

<sup>(</sup>ه) یس ۲.

<sup>(</sup>١) البجدة ٣.

<sup>(</sup>٧) القصص ٤٦.

المسيحى والمجتمع اليهودى: ﴿ وَهٰذَا كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ واتَّقُوا لَمُناكُمْ تُرْحَبُون ، أَنْ تَقُولُوا إِنّمَا أَنْزِلَ الْكِتَابُ على طَائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِينَا وَإِنْ كُنَا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَفَافِلِينَ ﴾ (١) ولم يكنالوثنيين كتاب من هذا الفرب. وهذا أمر من الصعب أن نفترض أن القرآن أخطأ فيه ، فإن رسولاً إلى الهندوس قد يحكم على كتبهم بأنها لا قيمة لها وأنها مضلة ، ولكنه لا ينكر وجودها . ولو أن الشعر الجاهلي كان مكتوباً لكان للجاهليين كثير من الكتب (وهي كتب في الحقيقة موجى بها ) ، قد تكون غير مشذبة أو مصقولة — مع أنها لم تكن جيعاً كذلك كما سنرى — ولكنها مع ذلك كافية لأن تجيب عن أسئاة القرآن بالإثبات ؛ ولكن القرآن ، لا شك ، يزعم أن الجواب بالنبي ، (١).

أما الوجه الثانى فهو ما يدعوه و مجرى التطور الأدبى ، وهو ، في حديثه هذا ، يجمع في ألفاظه ولا يكاد يبين ، ومع ذلك فإن الهدف الذي يرمى إليه واضح ، فهو يذهب إلى أن الأدب في تطوره يسير عادة "، وربما دائما ، من الصور الشاذة غير المنتظمة إلى الصور المألوفة المنتظمة ، ومن هنا يرى أن الشعر الذي يُزع أنه جاهلي إنما هو مرحلة تالية للقرآن لا سابقة عليه ، وذلك قوله (٢٠): وإن الأساليب الأدبية العربية ، سواء النثر المسجوع والشعر ، فيها مشابه من أسلوب القرآن وفي القرآن آيات لا ينكر أنها نثر مسجوع إلا الغلاة من المتشددين وفيه أيضا ، في مواطن متعددة ، أمثلة على كثير من الأوزان الشعرية . والتطور من الأسلوب القرآن أول أثر في اللغة يظهر فيه الفن الأدبي فإن ما يدعيه لنفسه من والإعجاز في الفصاحة أمر من اليسير على الناس فهمه ، وهو لا يختلف بذلك

<sup>(</sup>١) الأنمام ١٥٦.

 <sup>(</sup>٢) المقالة السابقة : ٢٥٠ – ٢٢٦ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٤٢٦ ،

كثيراً عما يدعيه لأنفسهم أولئك الذين أدخلوا، لأول مرة، النظم فى اللغة أو ينسبه اليهم الآخرون. أما إذا كان المستمعون قد تعودوا سماع النثر المسجوع والشعر الكامل المصقول كما يبدوان فى أساليب الآثار الأدبية التى تدل فى ظاهرها على أنها جاهلية ، فإن من العسير إقامة الدليل على هذا الادعاء » .

• - ثم يتطرق بعد ذلك إلى الحديث عن الرواة من علماء القرنين الثانى والثالث الهجريين ، فيذكر حماداً ، وجناداً ، وخلفاً الأحمر ، وأبا عمرو بن العلاء، والأصمعى ، وأبا عمرو الشيبانى ، وابن إسمق صاحب السيرة ، والمبرد ، فيجمع بعض ما انتثر فى الكتب العربية من إشارات تشيع الشك فى بعض ما جمعوا أو أوردوا من الشعر الجاهلي(١) ، ثم أضاف إلى ذلك آراء هؤلاء الرواة العلماء بعضهم فى بعض ، فقال(١) : وإن هؤلاء العلماء لم يكن يوثق بعضهم بعضاً، فابن الأعرابي كان يتهم الأصمعي وأبا عبيدة ، وربما بادلوه اتهاماً باتهام ، ولا شك فى أن كلا منهم كان يتهم الآخر ، وسنورد تفصيل هذه الروايات فى الفصل التالى .

وقد خم حديثه عن هذه النقطة بقوله (٣): « وقد نقبل أن بعض العلماء كانوا يشكون ، بل كانوا ينقدون ، فلم يضعوا ولم ينحلوا ، وأدخلوا فى مجموعاتهم ما كانوا يعتقدون أنه حقيقة شعر قديم ، ولكن هذا يعود بنا إلى التساؤل عن مصادرهم . فقد كانت رسالة محمد حدثاً عظيماً فى بلاد العرب : كانت انفصالاً عن الماضى يندر مثيله فى التاريخ . فقد ترك الناس ، من جميع أنحاء شبه الجزيرة ، مساكنهم ليستوطنوا فى بلاد لم يكن إلا القليل منهم يسمع بها . وقد واكبت الإسلام وتلته حروب أهلية فى داخل شبه الجزيرة . ولم يكن الإسلام متساعاً مع الوثنية القديمة حتى ولا تسامح استصغار لشأنها ، بل كان يناصبها أشد مع الوثنية القديمة حتى ولا تسامح استصغار لشأنها ، بل كان يناصبها أشد

<sup>(</sup>١) من صفحة : ٤٣٨ إلى : ٤٣٤ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٤٣٠ .

<sup>(</sup>٢) ص: ٢٣٤ - ٢٣٤ .

العداء ، ولم يقبل أن يلتى معها فى مكان سنوسى. فإذا كان الشعراء هم لسان الوثنية الناطق ، فن هم أولئك الذين حفظوا فى صدورهم ، ثم نقلوا إلى غيرهم ، تلك الأشعار التى تنتسب إلى نظام أبطله الإسلام ؟ ونستطيع أن نتتبع الشعور بهله الصعوبة فى ذلك الحل الذى يقال إن حماداً قد مه ، وهو أن الأشعار كانت ملفوقة حيما كانت الحماسة للإسلام فى أشدها ، ثم اكتشفت مصادفة حيما بودت تلك الحماسة بعض الشىء » .

ولكن مرجوليوث لا يطمئن إلى ما انهى إليه : فلا يكاد يتم حديثه السابق حي يعقب عليه بقوله إن هؤلاء الشعراء لم يكونوا كما يبدو عليهم و لسان الوثنية الناطق ، بل كانوا مسلمين في كل شيء ما عدا الاسم . (١١) ومن أجل أن يبرهن على حكمه هذا ينتقل إلى الضرب الثاني من الأدلة التي يرى أنها كفيلة بإشاعة الشك في صحة الشعر الحاهلي ، وهي الأدلة الداخلية :

١ - وأول هذه الأدلة الداخلية - كما يراها مرجوليوث - هو ما في هذا الشعر الجاهلي من إشارات إلى قسص ديني ورد في القرآن، وما فيه من كلمات دينية إسلامية مثل: الحياة الدنيا، ويوم القيامة، والحساب، وبعض صفات الله. وقد بدأ مرجوليوث حديثه عن هذا الدليل بقوله (٢) و إن الشعراء، من جميع الأمم، لا يتركون الناس بعدهم يشكون في أمر ديانهم ، والعرب في نقوشهم واضحون صريحون كذلك في هذا الموضوع ، فإن أكثر هذه النقوش تذكر إلها أو آلمة وأموراً تتصل بعبادتها . ولكن الإشارات إلى الدين في الأشعار التي بين أيدينا قليلة . . . ولا نجد من الشعر جو الآلهة المتعددة الذي نجده في النقوش . وربما كان هذا الذي أوحي للأب شيخو نظريته في أنهم كانوا جميعاً نصارى ، ولكن يبدو أن هذه النظرية غير صحيحة ، فإن بعض هؤلاء الذين افترض أنهم نصارى عبروا عن أنفسهم بطريقة تظهير في وضوح أنهم ينتسبون إلى مجتمع آخر مختلف.

<sup>(</sup>۱) من: ۲۲٤.

<sup>(</sup>٢) ص : ٤٣٤ .

فاحثى قيس، وهو مذكور في كتاب شيخو، يتحدث عن المصلين أو العباد متحلقين حول باب حاميهم مشبها تحلقهم بتحلق النصارى حول بيت صنمهم (١)، وأحد الأمثلة القليلة التي نجد فيها قسماً بآلفة وثنية نجده في بيت منسوب إليه (٢)، ثم يمضى مرجوليوث في حديثه فيقول (١): و وحيثا يكن النصارى تكن لم كتبهم المقدسة ، وتتأثر لغهم وأفكارهم تأثراً كبيراً بتعبيرات الأتاجيل ورسائل الحواديين والأناشيد، ويتخذ شعرهم في الغالب طابع الترانيم. ولكن في الشعر الذي يفترض أنه شعر جاهلي — ندرة كبيرة في الإشارات إلى الكتاب المقدس وتعاليم المسيحية حتى لدى الشعراء الذين ازدهروا في بلاط مسيحى . . وبالرغم من أن الشعراء الجاهليين يقسمون كثيراً ، فهم لا يكادون يختلفون في قسمهم بالله، وهو قسم شائع حقاً في دواوينهم ، حتى إن عبيد بن الأبرص الجاهلي يقسم بلغة القرآن وذلك قوله (١):

حَلَفْتُ بِاللهِ إِنَّ اللهَ لَا يستنكرها موحَّد ، فهى قد سبقت فى التعبير عما يعبر وفكرتهم عن أعمال الله لا يستنكرها موحَّد ، فهى قد سبقت فى التعبير عما يعبر عنه القرآن فى كل التفصيلات على وجه التقريب » . ثم يمضى مرجوليوث يضرب لنا الأمثلة على ذلك ، فيمثل ببيت ذى الإصبع العدوانى الذى يصف فيه الله بأنه والذى يقبض الدنيا ويبسطها »، ويمثل ببيت جليلة بنت مُرَّة على أن النساء كنَّ يلجأن إلى الله إذا حزبهن أمر كالثكل ، وهو قولها :

إِنِّي قَاتِلَةً مَقْتُ وَلَعَلَّ اللهُ أَنْ يَرْتَاحَ لَى

<sup>(</sup>١) يقصد قول الأعشى :

تَطُونُ المُفَاةُ بِأَبُوابِهِ طَوَافَ النَّصَارَى بِبَيْتِ الوَثَنْ

<sup>(</sup> ديوانه ق : ۲ ، ب : ۱ ه ) .

<sup>(</sup>٢) انظر الأغاني ٢٠ : ١٣٩ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٤٣٥ .

<sup>(</sup> ٤ ) ديوانه ق : ٢٤ ، ب : ٢ .

ويتمثل كذلك ببيت عبيد بن الأبرص:

مَنْ يَسْأَلِ الناسَ يَحْرِمُوهُ وَسَائِلُ اللهِ لَا يَخِيبُ ويشير إلى أنهم كانوا يخشون ما يغضب الله من اللنوب ، ويتمثل ببيت امرئ القيس :

فَالْيَوْمَ أَشْرَبُ غَيْرَ مُسْتَحْقِبٍ إِنْمًا مِنَ اللهِ وَلَا وَاغِلِ ويذكر أنهم كانوا يصفون الله بأنه ذو الأمر المقضى، ويشير إلى بيت الحارث ابن حلزة:

فَهَدَاهُم بالأَسْودَيْنِ وَأَمْرُ ال لَهِ رِبَلْغُ تَشْقَى بهِ الأَشْقِياءُ الله الله آخر ما يورد من أمثلة هذا الباب . ثم يستنتج من ذلك(١) و أن الديانة الوحيدة التي يصح أن يعتنقها هؤلاء الشعراء الجاهليون هي الإسلام ، . ويقول إن هؤلاء الشعراء لم يكونوا و موحدين متمسكين بالوحدانية حسب ، بل إنهم ليكشفون عن معرفتهم بأمور يذكر القرآن أنها لم يكن يعرفها العرب قبل نزول الوحى . فني سورة رقم ١١ آية ٥١ يذكر أنه لا محمد ولا قومه سمعوا من قبل بقصة

نوح (٢)، وهذا القول متفق مع ما نستنبطه من النقوش الى لا تشير إلى السلالات العربية الواردة فى التوراة والتى تشير إليها هذه القصة ». ثم يشير إلى أن النابغة كان يعرف هذه القصة بتفصيلاتها، ويعقب على ذلك بقوله: « ويبدو أن القرآن هو المصدر الوحيد عن هذا الأمر »، ويورد بيت النابغة :

فَأَلْفَيْتُ الْأَمَانَةَ لَمْ تخُنْهَا كَذَٰلِكَ كَانَ نُوحٌ لاَ يَخُونُ

<sup>(</sup>١) مس : ٤٣٦ .

<sup>(</sup>٢) « تلك من أنباء الغيب أنوحها إليك ، ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا فاصبر إن العاقبة المعتقن » ( هود ١٤٩) .

ويقول و وهنا إشارة واضحة إلى الصفة " أمين" ، وهي في القرآن من صفات نوح (١١٠ ) .

ثم يتحدث عن الألفاظ الإسلامية فى شعر عنترة فيقول (٢) و واضع أن عنترة العبسى كان يعرف وحى القرآن ومصطلحات الإسلام ». وذلك لأنه استخدم ألفاظ و قبلة القُصَّاد (٢) » و و الركوع والسجود » (٣) و و حجر المقام » (٤) و و الجحيم » (٥) و و الحشر » (١) وغيرها ، ولذلك قال عنه إنه ولا داعى للشك فى أنه كان مسلماً تقيًا صالحاً ، غير أن حياته انتهت قبل الإسلام !! »

ثم ينتقل بعد ذلك إلى الحديث عن لفظة «الدنيا » فيقرر أن القرآن أول من استعمل لفظ «الدنيا » للدلالة على الحياة أو هذا العالم ، ثم يقول (٧) « غير أن الشعراء الحاهليين كانوا على معرفة تامة بهذا التعبير » . وهنا يمثل بقول عبيد ابن الأبرص «طيبات الدنيا »، وقول ذى الإصبع « عرض الدنيا » .

وبعد أن يفيض في تفصيل القول وضرب الأمثلة ينهى إلى قوله (^): و من الحسمل جدًّا أن لتصور أن محمداً گان له "سابقون" بمعنى أن بعض الأفراه الروا قبل عهده على عبادة الأوثان في وسط بلاد العرب ؛ ومن الواضح ، فضلاً عن ذلك ، أن النصرانية سيطرت على أجزاء من شبه الجزيرة . ولو أن الشعراء الجاهليين نظموا كما ينظم النصارى مضمتَّين المبادئ المسيحية مظهيرين معرفهم بتعاليمها – لكان من الجائز أن تواجهنا بعض الصعوبات في قصائدهم وتعترضنا

<sup>(</sup>١) • كذَّبَت قَوْمُ نُوحٌ الْمُرسَلِينَ . إذ قال لهم أخوهم نوح ألا تُتتَوَنَّ . إنى لكم رسول أمين ، ( الشعراء ١٠٥ – ١٠٧ ) .

<sup>(</sup>٢) ص : ٤٣٧ .

<sup>(</sup>٣) وذلك قوله : إذا بلغ الغطام لنا صبى تخر له أعادينا سجودا

<sup>(</sup>٤) وذلك قوله : عجوز من بي حام بن نوح كأن جبيبها حجر المقام

<sup>( 0 )</sup> قوله : كلما ذقت بارداً من لماها خلته في فسي كنار الحميم ( ) قوله : ورجعت عبر لم يكن قصدي سوى ذكر يدوم إلى أوان المحشر

<sup>(</sup>٧) ص : ٤٣٨ . (٨) ص : ٣٩١ – ٤٤٠ .

مشكلة نقلها وحلها، أما ديانهم وحدها فلن تكون حيتلد من بين هذه الصعوبات. ولكن حيبا نجدهم يتحدثون كالمسلمين، متشددين في توحيدهم كما صار أصحاب النبي بعد ذلك، وحيبا كانوا يرددون صدى أى كتاب مقلس كان هذا الكتاب هو القرآن \_ فإنه من الصعب أن نقبل صحة هذه القصائد. إذ لماذا كان للعرب، الممثلين في النقوش، آلمنهم المحلية المتعددة، بيبا لم يكن يعرف شعراء البلاد نفسها إلها غير الإله الذي دعا عمد إلى توحيده ؟ وحتى لو أننا افترضنا أن النقوش قد صدرت عن مجتمعات تختلف عن مجتمعات الشعراء، فاذا يحدث لرسالة عمد إذا كان الناس الذين "أنفرهم" يعتقدون بإله واحد وينتظرون يوم البعث ؟ ولو أننا اتبعنا النقوش فلا بد من الاعتراف بأن جدل القرآن قد كان في موطنه الصحيح الحتى، وربما كانت مناسك عبادة المكيين وجيرانهم تختلف عن الصحيح الحتى، وربما كانت مناسك عبادة المكيين وجيرانهم تختلف عن مناسك عبادة الجهات التي فيها النقوش ، ولكنها كانت مشابهة لها إذ أنها من أسرة واحدة. ولكن آراء الشعراء الجاهليين في الموضوعات الدينية تبدو مشابهة ، فيل ممائلة ، لتلك التي يعلمنا إياها القرآن » .

٧ -- والدليل الثانى من الأدلة الداخلية هو: اللغة . ومدار حديثه فى هذا الدليل على أمرين : الاختلاف بين لهجات القبائل المتعددة ، والاختلاف بين لغة القبائل الشهالية جلة واللغة الحميرية فى الجنوب . وهو يذكر أن هذا الاختلاف بنوعيه واضح فيا اكتشف من نقوش فى شهال شبه الجزيرة وفى جنوبيها . غير أن هذا الشعر الجاهلي كله - كما يشير مرجوليوث (١) و بلغة القرآن ، بالرغم من استخدام كلمة أو صيغة فى مواطن متفرقة من هذا الشعر يقال عنها إنها لهجة قبيلة بذاتها أو لهجة إقليم . ولو أننا افترضنا أن أثر الإسلام فى قبائل بلاد العرب وحد لغتهم . . . فإنه من الصعب أن نتصور أنه كانت ثمة لغة مشتركة - تختلف عن لغات النقوش - منتشرة فى أنحاء شبه الجزيرة كلها قبل أن يهي الإسلام هذا العنصر الموحد . . . وليس بين أيدينا أى دليل على أنه كان فى الإسلام هذا العنصر الموحد . . . وليس بين أيدينا أى دليل على أنه كان فى

<sup>(</sup>۱) ص : ۱۹۹۰ - ۲۴۰

جنوب بلاد العرب شعراء ، ومع ذلك فإذا كان ثمة شعراء فلا بد آنهم نظموا بإحدى اللهجات العربية الجنوبية . . . ولقد اكتشف حقاً نقش أو نقشان في شهال بلاد العرب بلغة القرآن ، ولكن نقوشاً أخرى كشفت عن ثروة من اللهجات ألى وجدت في الجنوب ، وهنا أيضاً لا وجود للشعر فيا نعلمه ليومنا هذا ... وحيما صنع العلماء الأقلمون مجموعاتهم كانت لغة القرآن بفضل الإسلام قد صارت اللغة الفصحى في جنوب بلاد العرب ، وهذا نفسه جعلها تسود في أجزاء أخرى من شبه الجزيرة . وليس لدينا حتى الآن ما يجعلنا نفترض أنها كانت لغة أدبية في أى مكان قبل القرآن . ولو أننا نبحث في وثائق نثرية فلر بما اطمأننا إلى أحد افتراضين : إما أنها ترجمت ، وإما أنها ، على الأقل ، فلر بما اطمأننا إلى أحد افتراضين : إما أنها ترجمت ، وإما أنها ، على الأقل ، نقلت من طور لغوى إلى طور آخر ؛ وذلك يشبه ، شبهاً ما ، التغير في هجاء الكلمة الذي يحدث تدريجياً في الآثار المطبوعة ، متفقة مع أحدث استعمال ، الكلمة الذي يحدث تدريجياً في الآثار المطبوعة ، متفقة مع أحدث استعمال ، من غير أن يكون ذلك عن سوء قصد . ولكن هذا التغير مستحيل في الشعر من غير أن يكون ذلك عن سوء قصد . ولكن هذا التغير مستحيل في الشعر إذ أن فيه من الصنعة المعقدة أكثر مما في أى أسلوب آخر معروف » .

ثم ينتهى من حديثه هذا بأن يربط بين هذا الدليل والدليل الذى سبقه فيقول (١): ووكما أن وجود الأفكار الإسلامية فى الآثار المقطوع بجاهليتها دليل على وضعها وزيفها ، فإن استخدام لهجة ، جعلها القرآن لغة فصحى ، أمر يدعونا إلى أن نشك فيها طويلاً ... ويبدو أن المسلمين الذين جعوا قصائد من جميع أنحاء شبه الجزيرة بلغة واحدة ، كان عملهم هذا متمشياً مع عملهم فى جعل كثير من هؤلاء الشعراء ، بل أكثرهم ، يعبدون الله ولا يشركون به : إنهم يسحبون على الماضى ظواهر هم أنفسهم يعرفونها . . . )

٣ – وأما الدليل الآخر من الأدلة الداخلية فقائم فى موضوعات القصائد نفسها، وحديثه عن هذه النقطة يلفُّه الغموض والإبهام، ولعله يريد أن يستنتج منه أن اتفاق القصائد الجاهلية فى التطرق لموضوعات واحدة بعينها تتكرر فى كل

<sup>(</sup>١) ص : ٤٤٣ .

قصيدة أمر يدل على أنها نظمت بعد نزول القرآن لا قبله ، وفلك قوله (١١ : و فإذا كانوا يبدأون دائماً قصائدهم بأبيات فى النسيب لأن القرآن يقول إن الشعراء فى كل واد يهيمون ، وإذا كانوا يصفون أسفارهم وتجوالم لأن القرآن يقول إنهم يتبعهم الغاوون – وهذا يتضمن يقيناً أنهم أنفسهم ضالون غاوون، وإذا كانوا ينيعون وينشرون أعمالم ، وغالباً ما تكون غالفة للأخلاق لأن القرآن يقول إنهم يقولون مالا يفعلون فإننا نستطيع على الأقل أن نقتني هذه الرتابة إلى مصدرها.. ولكن إذا كان هذا الشكل الثابت المقرر أقلم من القرآن فلابد أنه يرجع إلى غاذج معينة معرف بها، والبحث عن هذه النماذج ينهى بنا – كما وأينا – إلى آدم !»

<sup>(</sup>۱) ص: ٤٤٤ - ٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) ص: ٤٤٦ - ٤٤٦ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٤٤٨ .

عن طريق النقوش ذات حضارة باسقة، ولكن لا يبدو أنه كان لها شعر، فهل نصد ق أن الأعراب غير المتحضرين كان لهم شعر في مثل هذه الصور المركبة كما يصدق بللك العلماء الأقلمون من المسلمين ؟ وبوجه عام فإن من المرجع احتمال صواب ما افترضناه وهو : أن كلاً من الشعر والنثر المسجوع كانا في معظمهما مشتقين من القرآن ، وأن تلك الجهود الأدبية التي سبقت القرآن كانت أقل فناً منه لا أكثر فناً ».

ثم يختم مرجوليوث مقالته هذه بقوله (١٠): • وإذا كان يبدو من الحكة الا نطلق حكماً على مشكلة النظم العربى وهل يرجع إلى عهد قديم جداً أو هل هو حادث بعد القرآن – فإن سبب ذلك تلك الصفات المحيرة التى نجدها فيابين أيدينا من أدلة . ونحن فى أمان حيا نبحث فى النقوش، ويصح أن يوثن بالقرآن فى بيان حالة العرب الذين أنزل لمم فى زمن النبى ، أما فى تاريخ الشعر العربى فلا بد لنا من الرجوع إلى مصادر أخرى ، وهى – فى أغلبها – تبحث فى أزمنة وأحوال لا عهد لمؤلفيها أنفسهم بها وكانت تجاربهم وخبرتهم تقودهم إلى تصديق أمور كثيرة ضللهم بالضرورة . ونحن – حيا نحاكم أقوالم ونبحث فيها – نسطيع أن نذهب فى الشك إلى أقصى حدوده ، كما نستطيع أن نعضى فى التصديق إلى أبعد مذاهبه إ ه

۲

ثم تعاور نفر من المستشرقين الحديث عن وصحة الشعر الجاهلي، وكان أكثرهم يرد ، فيها يكتب ، ما ذهب إليه مرجوليوث ، ويفند أدلته وافتراضاته . وكان أولم ، فيانعرف ، الأستاذ شارلس جيمس ليال Charles James Lyall الذي

<sup>(</sup>١) س : ٤٤٩ .

أشار في المقدّمة التي صدّر بها الجزء الثماني من والمفضليات عاسنة المام ، إلى ما جاء به مرجوليوث في مقاله المنشور في مجلة الجمعية الملكية الآسيوية عدد سنة ١٩١٦ص: ٣٩٧، وإلى ما أورده في و معلمة الدين والأخلاق، من حديثه عن و محمد، وما أورده كذلك في الصفحة الستين من كتابه و محمد، سنة ١٩٠٥.

بدأ ليال حديثه عن وصحة الشعر الجاهلي (١) بأن أورد ما ينسب إلى المفضل من تجريح حاد الراوية وذلك قوله (٢): وقد مسلط على الشعر من حاد الراوية ما أفسده فلا يصلح أبداً. فقيل له: وكيف ذلك ؟ أيخطى في روايته أم يلحن ؟ قال : ليته كان كذلك ، فإن أهل العلم يردون من أخطأ إلى الصواب ، لا ، ولكنه رجل عالم بلغات العرب وأشعارها ومذاهب الشعراء ومعانيهم ، فلا يزال يقول الشعر يشبه به مذهب رجل ويدخله في شعره، ويُحمل ذلك عنه في الآفاق، فتختلط أشعار القدماء ولا يتميز الصحيح منها إلا عند عالم ناقد وأبن ذلك ! »

يقول ليال إن بين ناقل هذا الخبر - وهو أبو الفرج الأصفهانى - وصاحب الحديث - وهو المفضّل الفبى - ثلاثة رواة فى سند الخبر هم : محمد بن خلف و كيع عن أحمد بن الحارث الخرّاز عن ابن الأعرابى . فر بما زاد هؤلاء أو أحدهم على هذا الحديث شيئاً بما يزيده الرواة ، غير أننا لو قبلنا أن هذا الحديث قد قاله المفضل حقّاً وسلمنا بذلك ، فلا بد لنا من أن نذكر أن حاداً كان معاصراً للمفضل وأنه ر بما كان أصغر منه سنيًا ، وأن المفضل كان من أعلم الناس بالشعر وأقدرهم على تمييز صحيحه من منحوله ، وأن الرواة من العرب - وهم الله بن يُرعم أن حاداً قد أفسد ما أخذ عهم من الشعر - كانوا ، من قبل أن يفسد حاد روايتهم ، قادرين على أن يفتحوا خزائن الشعر الذى يحفظونه ويروونه بين يدى المفضّل . ولو أننا سلمنا بصحة ما ذكره هذا الخبر من أمر الوضع والنحل ،

<sup>(</sup>١) المفضليات (ليال) ج : ٢ ص : ١٦ من المقلمة .

<sup>(</sup>٢) الأغاني (دار الكتب) ٢ : ٨٩.

فإن ذلك ينهى إلى أن ما زاده حاد كان يشبه لغة الشاعر الحقيق الأصيل وإحساسه وعاطفته شبها يستحيل معه التمييز بينه وبين شعر الشاعر الأصيل الخواد كان ذلك كذلك فكيف أمكن أن يعرف أنها موضوعة منحولة، إذا لم يكن ثمة من يعرف القصيدة في صورتها الأولى من غير ما أضيف عليها من زيادات موضوعة ؟ ومن يكون ذلك العالم سوى المفضل نفسه ؟

ثم يورد ليال خبراً آخر عن المفضل وحاد ، وهو يصف لنا هذا الخبر بأنه غوذج ومثال للطريقة التي زعم الرواة أن حاداً أفسد بها الشعر القديم . وذلك قول أبي الفرج (١) عن جماعة من الرواة قالوا : « إنهم كانوا في دار أمير المؤمنين المهدى بعيساباذ ، وقد اجتمع فيها عدة من الرواة والعلماء بأيام العرب وآدايها وأشعارها والغانها ، إذ خرج بعض أصحاب الحاجب ، فدعا بالمفضل الضبي الراوية فدخل ، فكث مليناً ثم خرج إلينا ومعه حاد والمفضل جميعاً ، وقد بان في وجه حماد الانكسار والغم ، وفي وجه المفضل السرور والنشاط ، ثم خرج حسين الحادم معهما، فقال : يا معشر من حضر من أهل العلم : إن أمير المؤمنين يعلمكم أنه قد وصل حماداً الشاعر بعشرين ألف درهم لجودة شعره ، وأبطل روايته نزيادته في أشعار الناس ما ليس منها ، ووصل المفضل بخمسين وأبطل روايته نزيادته في أشعار الناس ما ليس منها ، ووصل المفضل بخمسين حماد ، ومن أراد رواية صحيحة فليأخذها عن المفضل » . ثم يذكر أبو الفرج ، عن روى عنه ، سبب ذلك ويفصل ما جرى بين حماد والمفضل في حضرة المهدى من زيادة حماد بيتين قبل مطلع قصيدة زهير :

دَعْ ذَا وَعَدُّ الْقَوْلَ فِي هَرِم ِ

ويعقب ليال على هذا الحبر بقوله (٢): وإن هذه القصة تتضمن أن المهدى

<sup>(</sup>١) الأغاني (دار الكتب) ٦ : ٨٩ - ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) مقدمة المفضليات ص: ١٨.

كان آئل خليفة ، وذلك لأن الرواة قالوا إنهم كانوا في دار أمير المؤمنين ، ولأن قصره بعيساباذ بناه بعد أن ولى الحلافة . غير أنه يشك في أن يكون حاد قد حاش حتى سنة ١٥٨ ه ، وهي السنة التي ولى فيها المهدى . فقد ذكر ابن تخلكان أن وفاة حاد كانت في سنة ١٥٥ ه ، وذكر ابن النديم في الفهرست أنها كانت في سنة ١٥٦ . وفضلا عن ذلك فإن البيتين اللذين يقال إنهما أضيفا إلى قصيدة زهير ليس فيهما إلا وصف عادى ، وفي المجموعات القديمة مئات من القصائد تبدأ بما يشبههما . والقيمة الوحيدة لذكر أسماء المواضع في هذين البيتين هي أنهما يدلان على أن الشاعر ينتمي إلى الموطن الذي توجد فيه هذه المواضع . فإذن لم يكن عملا جليلا أن يزاد على قصيدة لزهير — من الواضح أنها ناقصة في أولما — أبيات قليلة وضعت ، كان النسب الناقص ، ولا ريب أن ذلك لا يدل على مهارة خارقة في الوضع والنحل ه .

ثم يذكر ليال قصة ثالثة يرويها الرواة ليدلوا بهاعلى تعلَّق حماد. وذلك أن حاداً مدح بلال بن أبي بُرْدَة بقصيدة ، وعند بلال ذو الرمة . فقال بلال للى الرمة : كيف ترى هذا الشعر ؟ قال : جيداً وليس له . ثم اعترف حماد أن الشعر جاهل قديم لا يرويه غيره وأنه انتحله لنفسه (١) .

ثم يعقب ليال على كل ذلك في معرض حديثه عن المفضليات بقوله (٢٠) : إن هذه القصص ذات الدلالات لتوضع لنا – سواء أكانت صحيحة أم موضوعة أنه ليس ثمة ما يحملنا على الظن أن الشعر الذي جمعه المفضل قد أفسده ما يعزى إلى حاد من وضع الشعر ونحله .

وبعد أن يعرض ليال لسيرة خلف الأحمر ، ولما ينسب إليه من أنه كان يقول الشعر وينحله الشعراء الجاهليين (٢) ، يقول (١) : ﴿ إِنَّهُ لَمْنَ الْحَطَّأُ

<sup>(</sup>١) الأغاني ٦ : ٨٨ .

<sup>(</sup>٢) مقدمة المفضليات : ١٩ .

<sup>(</sup>٣) مقسة المفضليات : ١٩ - ٢٠

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق : ٢٠ - ٢١ .

العظيمُ أَن نعد مدين الرجلين - حاداً وخلفاً - الفوذجين المثاليين للراواة المحرفين اللين كانوا يروون أشعار القبائل . فقد كانا كلاهما من أصل فارسى . أما رواة القبائل فكانوا من العرب ، يختارهم الشعراء ليكونوا الوسيلة الى تحفظ شعرهم وتخلُّمه في صدور القبيلة والأمة العربية بعامة . وكان من هؤلاء أن أخذ الرواة الجامعون في القرنين الأول والثاني الهجريين ما جمعوا من شعر . وأما أن نذهب ، كما ذهب أحد العلماء المحدكين (١١) ، إلى أن جبيع ما نسميه بالشعر العربي القديم موضوع منحول ، مستدلين على ذلك بالقصص التي تروك عن حاد وخلف ، وقد قلمنا نماذج منها ــ فهو مذهب مخالف لجميع وجوه هذه القضية واحمَّالاتها . إن حماداً وخلفاً كانا يحاكيان أسلوباً للنظم كان قد ُ قرَّر واتخذ صورته النهائية زمناً طويلاً قبل الإسلام ، وكان قد نظم به شعراء كثيرون كانوا وثنيين ، أوغير مسلمين ، في زمن محمد ثم أسلموا ؛ وقد كثر استخدامه ومُعبِّل بالكتابة لعهد شعراء القرن الأول الهجرى ( مثل جرير والفرزدق والأخطل وذى الرمة ، ولم أذكر إلا الذين خلَّفوا لنا تراثاً من الشعر كبيراً). فسلسلة الرواية والنقل لم تنقطع : فقد كانت الطبقة الأخيرة من الشعراء على قيد الحياة ينظمون الشعر حيبًا كان العلماء يدأبون في جمع الشعر وتدوينه. ولا يمكن أن تعترضنا ، في دراستنا لمؤلاء الشعراء مشكلة الوضع والنحل لأن رواتهم قد دأبوا على كتابة القصائد التي تلتي عليهم لنشرها وتخليدها . أما الشعر الجاهلي فربما حاكاه حماد وخلف ، واكن هذه الحقيقة نفسها، المحاكاة ، تدل على وجود أصل يحاكمي . أما أن نذيع أن ما بين أيدينا لا يعلو أن يكون الصورة المحكية ، وأنه لم يبق شيء من الأصل نفسه فذلك أمر لا يقرُّه الفهم السليم على ضوء هذه الظروف ، .

<sup>(1)</sup> ذكر ليال في الهامش أن المقصود هو الأستاذ مرجوليوث في ما نشره في ص : ٣٩٧ من مجلة الجمعية الملكية الآسيوية سنة ١٩١٦ ، وفي مقالته عن و محمد ي المنشورة في معلمة اللهين والأخلاق ج ٨ ص : ٨٧٤ ، وفي ماكتبه في ص : ٦٠ من كتابه و محمد ي المطبوع سنة ١٩٠٥ . ثم يقول ليال إن الأستاذ مرجوليوث يذهب مذهباً يدعو إلى الدهشة والعجب وهو قوله وإن الشعر القديم هو في معظمه موضوع منحول صيغ عل نمط القرآن ي .

ثم يمضى ليال فى حديثه فيقول: وإن ما ينبغى أن نستنتجه من هذه التصمص عن حاد وخلف ليس رد هذا الشعر القديم ووصمه بأنه موضوع منحول من غير بحث وتمحيص، بل وضع هذا الشعر موضع البحث الدقيق مهتدين بما تقلمه الرواية فى ذلك الزمن من أدلة، وناظرين إلى موضوع القصيدة وأسلوبها والعمقات الشخصية المميزة، لنرى بعد ذلك هل فيها ما يوجى على أى وجه بأن فيها زيادات دخيلة، أو تغيراً فى ترتيب الأبيات، أو أنها موضوعة منحولة ».

وقد تحدث ليال عن هذا الموضوع حديثاً مفصلاً في موطن آخر ، وذلك في مقدمته لديوان عبيد بن الأبرص ، قال (١١): وأما موضوع صحة هذا الشعر فأمر من الطبيعي أن يختلف فيه الناس. إذ من المؤكد أن شعر الأعراب في الحاهلية العربية لم ينتقل بالكتابة ، بل بالرواية . وكانت القبيلة تعد القصائل التي تسجل انتصاراتها أغلى ما تملك، فكانت ترويها جيلاً بعد جيل، وبالإضافة إلى هذه المعرفة العامة المنتشرة في القبيلة ، كان هناك الراوي ، وعمله أن يحتفظ بمذخور الشعر الذي تعيه ذاكرته . وكان يعتني بالذاكرة — في العصور التي لم تستخدم فيها الكتابة إلا في المدن ولأغراض خاصة — عناية كبيرة ، بحيث كانت أكثر قدرة على الاستيعاب منها في العصر الحديث . وليس من الغريب أن تتناقل القصائد بهذه الطريقة قرنين أو ثلاثة .

ومن الطبيعى أن يفترض المرء أن هذه القصائد اعتراها بعض التغيير فى أثناء هذا التناقل : فقد تستبدل بعض الكلمات المترادفة بغيرها ، وقد يؤدتى عدم تثبت الذاكرة إلى إسقاط أبيات ، أو تغيير فى ترتيبها ، أو وضع عبارات الراوى بدل العبارات التى نسيها . ومثل هذه الظواهر شائعة فى كل مكان . غير أننا حين نفحص القصائد ذاتها نجد فيها من الشخصية الفردية ما يكفينا للاستدلال على

<sup>(</sup>١) طبعة دار ـ الممارف ص ١٧ -- ١٩ ، وانظر المقابلة ترجمة الدكتور حسين نصار في علمة الثقافة عدد ٩٤٥ ، ٧ مايو ١٩٥١ .

أن القصائد ، في معظمها ، من نظم الشعراء المنسوبة إليهم . فالمعلقات السبع مثلاً كلها قصائد ذات شخصية وخصائص واضحة ؛ وتعرض لنا سبع شخصيات متميز بعضها من بعض كل التميز . ونجد الأمر نفسه في القصائد الثلاث الباقية (للأعشى والنابغة وعبيد) التي عدها بعض النقاد من المعلقات . فقد تركت شخصية امرئ القيس وزهير ولبيد والنابغة والأعشى طابعها على شعرهم ، ومن جوح الحيال أن نظن أن معظم القصائد المنسوبة لمم مصنوعة في عصر متأخر ، صنعها علماء عاشوا في ظروف مغايرة تمام المغايرة ، وفي حياة شديدة الاختلاف عن حياة الأعراب في الصحراء العربية .

والسبب الثانى لاعتقادنا أن الشعر القديم صحيح فى جملته ، وليس منحولاً ، هو أن شعر القرن الأول الهجرى يتضمن وجود هذا الشعر الجاهلي ويفترض سبقه عليه : فقد استمر شعراء القرن الأول المشهورون : الفرزدق وجرير والأخطل وفو الرمة ، يتبعون تقاليد الشعراء الجاهليين ، من غير أن تكون بيهم فجوة ، فضلاً عن أنهم ذكروهم في شعرهم ، فقد استعملوا ذخيرهم الشعرية مراراً متكررة ، متناولين الموضوعات نفسها بالأسلوب نفسه : عسمتين ومحورين ومقتبسين ، ولكنهم ما يزالون متقيدين بالتقاليد نفسها . وليس هناك من شك في أنه قد وصلنا شعر هؤلاء الشعراء صحيحاً ، فقد عاشوا في عصر عم استخدام الكتابة فيه لندوين الشعر وإن كانت الرواية ما تزال أداة نشره بين الجمهور .

وسبب ثالث: هوأن الشعر القديم ملىء بألفاظ كانت غريبة على العلماء . الذين كانوا أول من عرض هذا الشعر على محك النقد . فقد كانت تنتمى إلى مرحلة لغوية أقدم من عصرهم ، وكانت غير مستعملة فى الزمن الذى كتبت فيه القصائد وجمعت الدواوين . ولا بد من أن يتنبه كل من اتصل بالشروح القديمة وعرفها ( وهى المادة التى جمعت منها المعاجم الكبيرة فيا بعد) إلى أن الشراح – الذين يختلفون فيما بينهم اختلافاً كبيراً – توصلوا إلى شرح الصعوبات بمقابلة عبارة أخرى ، وبالجدل والنقاش ، لا بالرجوع إلى لغة الحطاب التى لم تعد

تحري الألفاظ الى يبحثون عن معناها . وتعتمد المعاجم كل الاعباد على الشعر القديم وعلى القرآن والحديث ، وتفترض صحة الشعر كما تسلم بصحة القرآن والحديث ، .

٣

وتحدث جورجيو ليني دلاً فيدا في مقالته و بلاد العرب قبل الإسلام ، عن قيمة المصادر التاريخية لهذه الفترة ، وعرض في حديثه للشعر الجاهل من حيث هو مصدر من هذه المصادر ، فقال (١١): وحين نحاول البحث في العصور الرسيطة في بلاد العرب (يقصد الجاهلية الأخيرة) نواجه المشكلة نفسها الم، واجهتنا في دراستنا لبلاد العرب القديمة (أي الجاهلية الأولى). وما نعرفه ليس بالكثير ، إذا قيس بما نجهل، والمجال متسع للفروض الظنية . وأيًّا كان ، فإن أسباب فقدان القطع واليقين في دراستنا لتاريخ تلك الفترة أسباب مختلفة اختلافاً تامًّا : فإن مصادر تاريخ بلاد العرب في القرون السابقة لظهور الإسلام مباشرة " مصادر أدبية في أغلبها ، وليست نقوشاً كمصادر تاريخ بلاد العرب القديمة . وهي غزيرة وافرة ، وربما كانت أوفر عما ينبغي - فإننا نعاني من كثرتها لا من قلبها. واكن قيمتها للأسف لا تعادل وفرة عددها ، ذإن المعلومات التي تنقلها إلينا ليست مأخوذة من وثائق أولية . وهي تشبه - من بعض وجوهها - المصادر التي نعرفها عن التاريخ اليوناني والروماني واليهودي . وأكثر المصادر العربية أخبار جمها علماء العصور الإسلامية ورتبوها . والأدلة المباشرة يقدمها لنا الشعر الذي وصل إلينا عن طريق ما قام به العلماء المسلمون من اختيار وشرح. أما الأدلة التاريخية ، وهي غير مباشرة ، فلا يصح أن يعتمد عليها من غير نقد وتمحيص . ونتائج النقد والتمحيص تجيء - عادة "متباينة. فإن جماعة من العلماء المعاصرين

Giorgio Levi Della Vida, Pre — Islamic Arabia, The Arab Heritage, (1)
New Jersy, 1944 P. 41-48.

يشكُون شكًا عميقاً أساسيًا في الرواية العربية، ويذهبون إلى أن أكثرها موضوع زائف ، وأنها تمثل الاتجاه الذي نما في القرنين الثاني والثالث الهجريين ، حينها نسى العرب ما كانوا يذكرونه عن التاريخ الجاهلي، فحاول اللغويون والأخباريون أن يملأوا الفجوات وذلك بأن وضعوا وزيفوا ما لم يجدوه في الوثائق الأصلية الحقيقية، ومن أجل ذلك يرون أن الأدب التاريخي العربي ليس أوثق من القصص التاريخية، وأن أكثر الشعر موضوع ، فليس من المستطاع اتخاذهما أساساً سليماً 'بنتي عليه فهم صحيح لما كان يحدث في بلاد العرب في العصر الجاهلي.

وهذا الموقف المتشكك مبالغ فيه — فى رأى كاتب هذه المقالة — فإن الرواية التاريخية عن بلاد العرب فى عصورها الوسيطة ( الجاهلية الأخيرة ) ليست أوثى، ولا أضعف ، من أية رواية أخرى عن أى عصر تاريخى يعوزنا فيه الدليل المباشر. فهى ليست أضعف من ليني ival — مثلا — عن القرون الحمسة الأولى من التاريخ الرومانى ، أو من ساكسو جراماتيكس عن العصر القديم فى الدانيمرك . بل إنها — من بعض الوجوه — خير منهما ، بالرغم من أنها لا تخلو من الفجوات والأخطاء . وليس بين أيدينا كل ما كتب عن الحاهلية العربية فى القرنين الثانى والثائث المجريين ، إذ أن مؤلفات كثيرة ضاعت ، ولم يبتى من بعض الكتب والمناخرى غير قطع ومختارات . . . وأهم من كل ذلك أن أكثر الرواية ذات جانب واحد ، فبدلا من أن ترمى الرواية التاريخية إلى التسجيل الشامل للماضى ، أصبح فا ثلاثة أهداف : تقديم تفسير لإشارات تاريخية معينة فى بعض سور القرآن ، وشرح الحوادث التاريخية فى الشعر القديم ، وأخيراً خدمة العزة القومية ومطالب وشرح الحوادث التاريخية فى الشعر القديم ، وأخيراً خدمة العزة القومية ومطالب وشرف العرب ووضع أنساب واسعة لأكثر الأسر البارزة وذكر مفاخر قبائلهم .

والمثال يوضع نتائج هذه الطريقة التي نمت فيها الرواية. فقد كانت الحصومات القبلية التي تفوق الحصر هي العنصر الرئيسي في تاريخ الأعراب ، ونحن نعرف منها عن قبيلة تميم أكثر جدًّا مما نعرفه عن غيرها من القبائل. والسبب الوحيد لذلك أن مصدرنا عن حروب تميم يرجع — كله تقريباً — إلى شروح وافية كتبها

أبو عبيدة على نقائض جرير والفرزدق . . . وكلاهما من قبيلة تميم ، فكافا دامماً يذكران فى شعرهما أمجاد أسلافهما . ولو كانت لدينا شروح على أشعار لقبيلة أخرى لكانت معرفتنا بتاريخ هذه القبيلة تعادل فى وفرتها وكمالها ملعوماتنا عن تميم .

لقد بينا أن الشعر الجاهلي مصدر آخر من مصادر معرفتنا ببلاد العرب في العصور التي سميناها و العصور العربية الوسيطة ». ولكن ، هلى الشعر في ذاته مصدر موثوق به ؟ لقد بحث هذه المشكلة علماء كثيرون ، وهي مشكلة عسيرة دقيقة . وقد بولغ في مسألة وضع الشعر الجاهلي ونحله . وحتى لو كانت بعض قصائده موضوعة ، فلا ريب في أن مجموع الرواية الشعرية في جملها صحيحة أصيلة . ومع ذلك فإن الشعر يعجز عن إعطائنا صورة صادقة كاملة عن بلاد العرب ، فإن الشعراء العرب لم يصوروا لنا تجارب الحياة عند البلو الرحل في واقعها ومجموعها ، بل صوروا بعض مظاهرها في ممثل عليا ونماذج رفيعة . وقد كان المثل الأعلى الذي أعجبوا به وتغنوا به في شعرهم مشابهاً — والقياس مع الفارق — الممثل الأعلى لقصيدتي هومر والقصيدة الفرنسية الفرسية بأنها عدت عداً إلى تغيير الجو التاريخي للعصرين الميسيني القصيدة الفرنسية بأنها عدت عداً إلى تغيير الجو التاريخي للعصرين الميسيني والكاروليي ، لكن هذين الشعرين يصوران مظهراً واحداً حسب ، وكذلك فعل الشعر العربي القديم : لقد أبرز لنا الجانب البطولي في الحياة ، وأغفل المظاهر الرخوي التي لا تقل عنه قيمة . ومن هذه المظاهر التي أغفلت : الدين . . . »

وبعد ۽

فبحسبنا ما قدمنا من آراء المستشرقين فى وضع الشعر الجاهلى ونحله ، وفى مدى توثيقهم أو تضعيفهم لروايته . وقد عنينا بعرض آراء بعض الذين خصوا هذا الموضوع ببحث واف فى مقالات خاصة به ، وأما أولئك الذين تعرضوا له تعرضاً عابراً فى جمل مقتضبة ، فى معرض تأريخهم للأدب العربى العام : من مثل جب وبروكلمان وغيرهما — فلا حاجة بنا إلى الإشارة إلى آرائهم لشهرهها ودورانها .

## لفصل اأبع

# النحل والوضع فى الشعر الجاهلي آراء العرب المحدثين

١

أما أول من شق طريق البحث في هذا الموضوع من العرب المحد ثين فهو الأستاذ مصطفى صادق الرافعي في كتابه « تاريخ آداب العرب » الذي صدر في سنة ١٩١١ م . وقد خص الرواية والرواة بباب كامل من الجزء الأول نيسفت صفحاته على مائة وخمسين (١) ، حشد فيه من المادة ما لم يجتمع مثله – من قبله ولا من بعده حتى يومنا هذا – في صعيد واحد من كتاب . لم فيه شتات الموضوع من أطرافه كلها ، واستقصاه استقصاء ، غير أنه في كل ذلك كان يحكى ما أورده المؤلفون القدماء : يجمع ما تفرق من هذا الحديث في الكتب الكثيرة أو في مواطن شتى من الكتاب الواحد ، ثم يرتب ما تجمع له في فصول ينتظم كل فصل منها عنوان يدل عليه . ولكنه ، على هذا الجهد العظيم الذي تكلفه ، كل فصل منها عنوان يدل عليه . ولكنه ، على هذا الجهد العظيم الذي تكلفه ، الى البحث في هذه الأخبار والروايات بحثاً علمياً ولا إلى نقدها نقداً يميز زائفها من صحيحها – إلا في القليل النادر ، وحتى في هذا القليل النادر كان يتعجل من صحيحها – إلا في القليل النادر ، وحتى في هذا القليل النادر كان يتعجل المضى ، فلا يكاد يقف عند خبر أو رواية حتى يدعها وينتقل إلى غيرها . ومع ذلك فلك فللرافعي فضل السبق وفضل الاستقصاء في الجمع . وسنقف عند حديثه ذلك فللرافعي فضل السبق وفضل الاستقصاء في الجمع . وسنقف عند حديثه ذلك فللرافعي فضل السبق وفضل الاستقصاء في الجمع . وسنقف عند حديثه

<sup>(</sup>١) تاريخ آداب العرب – الطبعة الثانية سنة ١٩٤٠ من ص : ٢٧٧ كمالي ص : ٤٣٤ .

عن و وضع الشعر ع(١) وقفة أنلم فيها بما بينه من و البواعث على وضع الشعر في الإسلام (٢). وسنحاول أن نرتبها هنا في نسستى ، وكانقد أرسلها في كتابه إرسالا:

1 — تكثّر القبائل لتعتاض مما فقدته بعد أن راجعت الرواية ، وخاصة القبائل التي قلّت وقائعها وأشعارها ، وكانت أولاها قبيلة قريش ، فقد وضعت على حسان أشعاراً كثيرة (٣) — على نحو ما ذكره ابن سلام في طبقاته وأوردناه في الفصل الثاني من هذا الباب .

٧ — شعر الشواهد و وهو النوع الذي يدخل فيه أكثر الموضوع ، لحاجة العلماء إلى الشواهد في تفسير الغريب ومسائل النحو<sup>(1)</sup> . . . وشعر الشواهد في اصطلاح الرواة على ضربين : شواهد القرآن وشواهد النحو<sup>(\*)</sup> . والكوفيون أكثر الناس وضعاً للأشعار التي يستشهد بها ، لضعف مذاهبهم وتعلقهم على الشواذ واعتبارهم منها أصولاً يقاس عليها . . . قال الأندلسي في شرح المفصل : والكوفيون لو سمعوا بيتاً واحداً فيه جواز شيء مخالف للأصول جعلوه أصلاً وبوبوا عليه ، بخلاف البصريين (١٦) . . . ولهذا وأشباهه اضطر الكوفيون إلى الوضع عليه لا يصيبون له شاهداً إذا كانت العرب على خلافهم . . . ه

٣ - الشواهد التي كان بعض المعتزلة والمتكلمين يولدونها للاستشهاد بها على مذاهبهم (٧) - وقد أورد ما ذكره ابن قتيبة في « التأويل » من أنهم ذهبوا إلى أن معنى كرسى في قوله تعالى «وسع كرسيه السهاوات والأرض » هو العلم، وجاءوا على ذلك بشاهد لا يعرف، وهو قول الشاعر: ولا يكرسى علم الله مخلوق. وأورد

<sup>(</sup>١) تاريخ آداب العرب ٢٦٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ٣٦٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٣٦٦ - ٣٦٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق : ٣٦٨ .

<sup>(</sup>ه) المصدرالسابق: ٣٦٩.

<sup>(</sup>١) المعدر السابق: ٣٧٠.

<sup>(</sup>٧) المعدر السابق: ٣٧٣.

كلك ما ذكره الجاحظ ف الحيوان من أنهم كانوا يدفعون أن الرجوم كانتحجة للنبي صلى الله عليه وسلم ، واحتجوا على ذلك بأبيات وضعوها على شعراء الجاهلية . \$ — الشواهد على الأخبار (١) و . . فلما كثر القصاصون وأهل الأخبار اضطروا من أجل ذلك أن يصنعوا الشعر لما يلفقونه من الأساطير حتى يلائموا بين رقعى الكلام ، وليحدروا تلك الأساطير من أقرب الطرق إلى أفئدة العوام ، فوضعوا من الشعر على آدم فن دونه من الأنبياء وأولادهم وأقوامهم ، وأول من فوضعوا من الشعر على آدم فن دونه من الأنبياء وأولادهم وأقوامهم ، وأول من المرط في ذلك محمد بن إسحق . . . ، ثم ذكر أن مما يدخل في هذا الباب شعر الجن وأخبارها (١)

• - الاتساع فى الرواية (٣) و وهو سبب من أسباب الوضع ، يقصيد به فحول الرواة أن يتسعوا فى رواياتهم فيستأثروا بما لا يحسن غيرهم من أبوابها ، وللما يضعون على فحول الشعراء قصائد لم يقولوها ، ويزيدون فى قصائدهم الى تعرف لم ، ويدخلون من شعر الرجل فى شعر غيره . . . ، ثم يمثل على ذلك محماد الراوية وخلف الأحمر .

وهكذا نرى أن الرافعي قد دار مع القدماء من العرب في فلكهم ، وسرد ما رووه من أخبار ، وما انبث في كتبهم من أحاديث ، وحصر الموضوع في الدائرة نفسها التي حصره فيها القدماء : لم يحمل نصا أكثر مما يحتمل، ولم يعتسف الطريق اعتسافاً إلى الاستنتاج والاستنباط ولا إلى الظن والافتراض ، ولم يجعل من الحبر الواحد قاعدة عامة ، ولا من الحالات الفردية نظرية شاملة .

۲

ثم استقر الموضوع بين يدى الدكتورطه حسين ، فخلق منه شيئاً جديداً، لم يعرفه القدماء ، ولم يقتحم السبيل إليه العرب المحد ثون من قبله، ثم أنكره بعد م كثير من المحدثين إنكاراً خصباً يتمثل في هذه الكتب التي ألفوها للرد عليه ونقض

<sup>(</sup>١) تاريخ آداب العرب: ٣٧٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٣٧٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٣٧٩ .

كتابه. وقد استى الدكتور طه حسين أكثر مادته – حيث يستشهد ويتمثل بالأخبار والروايات – من العرب القدماء، وسلك بها سبيل مرجوليوث فى الاستنباط والاستنتاج ، والتوسع فى دلالات الروايات والأخبار ، وتعميم الحكم الفردى الخاص واتخاذه قاعدة عامة ، ثم صاغ تلك المادة وهذه الطريقة بإطار من أسلوبه الفي وبيانه الأخباذ ، حتى انتهى إلى ما انتهى إليه من وأن الكثرة المطلقة عما نسميه أدباً جاهلينًا ليست من الجاهلية فى شىء ، وإنما هى منحولة بعد ظهور الإسلام ، فهى إسلامية تمثل حياة المسلمين وميولم وأهواءهم أكثر مما تمثل حياة المسلمين وميولم وأهواءهم أكثر مما تمثل حياة الجاهليين إدااً. و وإن هذا الشعر الذي ينسب إلى امرئ القيس أولمل الأعشى أو إلى غيرهما من الشعراء الجاهليين لا يمكن من الوجهة اللغوية والفنية أن يكون لهؤلاء الشعراء ، ولا أن يكون قد قيل وأذيع قبل أن يظهر القرآن ه(٢) . ثم يكاد يعتدل بعض الشيء فيقسم الشعر الجاهلي ثلاثة أضرب ويقول (٣) . وإنما نرفض شعر ربيعة أيضاً . . . وأقل ما توجه علينا الأمانة العلمية أن نقف من الشعر المضرى الجاهلي ، لا نقول موقف ما توجه علينا الأمانة العلمية أن نقف من الشعر المضرى الجاهلي ، لا نقول موقف الشك والاحتياط . »

فنحن إذن بإزاء نظرية عامة : لم نرها فيا عرضنا من آراء العرب القدماء ، ونحسب أنها لم تدر لهم ببال ، ولكننا رأيناها واضحة المعلم فيا عرضنا من آراء مرجوليوث ، ولم يكتف بالإشارة إليها إشارة عابرة ، وإنما نص عليها نصاً صريحاً في عبارات متكررة تختلف ألفاظها وتتفق مراميها . وجاء الدكتور طه حسين فلم يقنع كما قنع مرجوليوث بأن يدلنا عليها في مقالة أو مقالتين ، وإنما فصل لنا القول فيها في كتاب كامل قامم بذاته ، وساقها في أسلوبه الأخاذ الذي يلف القارئ به لفاً حتى يكاد أن ينسيه نفسه ويصرفه عن مناقشة رأيه . ومن آيات

<sup>(</sup>١) في الأدب الجاهل : ٧١ – ٧٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٢٧١ و ٠ ٠

ذلك أننا حينها قرأنا تلخيصنا لرأى الدكتور - بعد أن جرَّدناه من أسلوبه - أحسسنا فرق ما بين الملخص والكتاب، وأدركنا أن هذا التلخيص يغمط الكتاب حقّة ، ويفقده كثيراً من أثره في النفس.

وحديث الدكتور طه ، فى هذا ، ينقسم ثلاثة أقسام ، الأولان منها عامان ، أولهما: الدوافع التى دفعته إلى الشك فى هذا الشعر ، وثانيهما : الأسباب التى يرى أنها أدَّت إلى نحل الشعر الجاهلي ووضعه . أما القسم الثالث فخاص " يتحدث فيه عن شعراء بذاتهم .

#### دوافع شکه :

نظر الدكتور طه في هذا الشعر الذي يسمنّى جاهليًّا فرأى فيه أشياء رابته، فشك ً فيه ، وانتهى إلى أن كثرته المطلقة ليست جاهلية وإنما هي منحولة بعد ظهور الإسلام . ومن هذه الأمور التي رابته :

۱ – وأنه لا يمثل الحياة الدينية والعقلية والسياسية والاقتصادية للعرب الحاهليين (۱) » وقد فسل القول في كل جانب من هذه الجوانب:

(۱) الحياة الدينية: فرأى أن وهذا الشعر الذي يضاف إلى الجاهليين بظهر لنا حياة غامضة جافة بريئة أو كالبريئة من الشعور الديني القوى والعاطفة الدينية المتسلطة على النفس والمسيطرة على الحياة العملية. وإلا فأين تجد شيئاً من هذا في شعر امرئ القيس أو طرفة أو عنترة ؟ أوكيس عجيباً أن يعجز الشعر الجاهلي كله عن تصوير الحياة الدينية للجاهليين ؛ وأما القرآن فيمثل لنا حياة دينية قوية تدعو أهلها إلى أن يجادلوا عنها ما وسعهم الجدال. فإذا رأوا أنه قد أصبح قليل الغناء لجأوا إلى الكيد ثم إلى الاضطهاد ؟ ثم إلى إعلان الحرب التي لا تبقي ولا تذر. أفتظن أن قريشاً كانت تكيد لأبنائها وتضطهدهم وتذيقهم

<sup>(</sup>١) في الأدب الحاملي : ٨٨.

ألوان العذاب ثم تخرجهم من ديارهم ثم تنصب لهم الحرب وتضحى فى سبيلها بثروتها وقوتها وحياتها لو لم يكن لها من الدين إلا ما يمثله هذا الشعر الذى يضاف إلى الجاهليين ؟ كلا . . . ا (١١)

(س) الحياة العقلية: ثم يجد في هذا الجدال الديني ما يجعله ينتقل إلى الحياة العقلية والحضارية ، فيقول (١): و أفتظن قوماً يجادلون في هذه الأشياء جدالاً يصفه القرآن بالقوة ويشهد لأصحابه بالمهارة ، أفتظن هؤلاء القوم من الجهل والغباوة والخلطة والحشونة بحيث يمثلهم لنا هذا الشعر الذي يضاف إلى الجاهليين ؟ كلا ! لم يكونوا جهالا ولا أغبياء ، ولا غلاظاً ولا أصحاب حياة خشنة جافية ، وإنما كانوا أصحاب علم وذكاء ، وأصحاب عواطف رقيقة وعيش فيه لين ونعمة . . . . .

(ح) الحياة السياسية: ثم يرى أن العرب و كانوا على اتصال بمن حولم من الأمم ، بل كانوا على اتصال قوى ، قسمهم أحزاباً وفرقهم شيعاً . أليس القرآن يحدثنا عن الروم وما كان بينهم وبين الفرس من حرب انقسمت فيها العرب إلى خزبين مختلفين : حزب يشايع أولئك وحزب يناصر هؤلاء؟ أليس في القرآن سورة تسمى و سورة الروم ، ؟ ... لم يكن العرب إذن كما يظن أصحاب هذا الشعر الجاهلي معتزلين . فأنت ترى أن القرآن يصف عنايتهم بسياسة الفرس والروم . وهو يصف اتصالم الاقتصادى بغيرهم من الأمم في السورة المعروفة : ولإيلاف قريش إيلافهم رحلة الشتاء والصيف ، . وكانت إحدى هاتين الرحلتين إلى الشام حيث الروم ، والأخرى إلى الين حيث الحبشة والفرس» (٢)

(د) الحياة الاقتصادية : ثم يقول الدكتور طه (١٠): و فأنت تستطيع أن تقرأ امرأ القيس كله وغير امرئ القيس ، وأنت تستطيع أن تقرأ هذا الأدب

<sup>(</sup>١) ص : ۸۰.

<sup>(</sup>۲) ص : ۸۱ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٨٢ - ٨٢ .

<sup>(</sup>٤) ص : ۸۳ .

الجاهلي كله دون أن تظفر بشيء ذي غناء يمثل لك حياة العرب الاقتصادية فيا بينهم وبين أنفسهم ، . ثم يتحدث عما في القرآن من إشارات إلى الحياة الاقتصادية للبي عرب الجاهلية فيقول (١): و وأنت إذا قرأت القرآن رأيت أنه يقسم العرب إلى فريقين آخرين : فريق الأغنياء المستأثرين بالثروة المسرفين فى الربا ، وفريق الفقراء المعدمين أو الذين ليس لهم من الثروة ما يمكنهم من أن يقاوموا هؤلاء المرابين أو يستغنوا عنهم . وقد وقف الإسلام في صراحة وحزم وقوة إلى جانب هؤلاء الفقراء المستضعفين وناضل عهم وذاد خصومهم والمسرفين في ظلمهم . . . أفتظن أن القرآن كان رُبعنتي هذه العناية كلها بتحريم الربا والحث على الصدقة وفرض الزكاة لولم تكن حياة العرب الاقتصادية الداخلية من الفساد والاضطراب بحيث تدعو إلى ذلك ؟ فالتمس لى هذا أو شيئاً كهذا في الشعر الجاهلي ، وحدثني أين تجد في هذا الأدب : شعره ونثره ، ما يصور لك نضالاً ما بين الأغنياء والفقراء . . ، ثم يتحدث عن ناحية أخرى فيقول (٢): وكنا فنتظر أن يمثلها الشعر لأنها خليقة به وتكاد تكون موقوفة عليه ، نريد هذه الناحية النفسية الخالصة، هذه الناحية التي تظهر لنا الصلة بين العربي والمال . . . فالشعر الجاهلي يمثل لنا العرب أجواداً كراماً مهينين للأموال مسرفين في ازدراتها ، ولكن في القرآن إلحاحاً في ذم البخل وإلحاحاً في ذم الطمع ، فقد كان البخل والطمع إذن من آفات الحياة الاقتصادية والاجتماعية في الجاهلية . . . فالعرب في الجاهلية لم يكونوا كما يمثلهم هذا الشعر أجواداً متلفين للمال مهينين لكرامته ، وإنما كان منهم الجواد والبخيل ، وكان منهم المتلاف والحريص ، وكان منهم من يزدرى المال ومنهم من يزدرى الفضيلة والعاطفة في سبيل جمعه وتحصيله ، ، ثم يتحدث عما في القرآن من تنظيم للصلة بين الدائن والمدين .

( ه ) الحياة الاجتماعية : ثم ينتهي إلى الحديث عن حياة العرب الاجتماعية

<sup>(</sup>١) ص : ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٨٥.

فى الجاهلية ، فيقول (1): و فهذا الشعر لا يعني إلا بحياة الصحراء والبادية ، وهو لا يعنى بها إلا من نواح لا تمثلها تمثيلاً تاماً . فإذا عرض لحياة المدر فهو يمسها مساً رفيقاً ولا يتغلغل فى أعماقها ، وما هكذا نعرف شعر الإسلام . ومن عجيب الأمر أنا لا نكاد نجد فى الشعر الجاهلي ذكر البحر أو الإشارة إليه ، فإذا ذكر فذكر يدل على الجهل لاأكثر ولا أقل . أما القرآن فيمن على العرب بأن الله قد سخر لمم البحر وبأن لمم فى هذا البحر منافع كثيرة . . . »

٧ — اختلاف اللغة العربية في العصر الذي يزعم الرواة أنه قيل فيه ١٠٠٠. البعد عن أن يمثل اللغة العربية في العصر الذي يزعم الرواة أنه قيل فيه ١٠٠٠. ثم يقول: وإن هناك خلافاً قويباً بين لغة حمير (وهي العرب العاربة) ولغة عدفان (وهي العرب المستعربة) ١٠٠٤. ويستند في ذلك إلى أمرين ، الأول : ما قاله أبو عمرو بن العلاء ، وهو — كما أورده الدكتور طه — : ما لسان حمير بلساننا ولا لغتهم بلغتنا ! ! والثاني : أن البحث الحديث أثبث خلافاً جوهريباً بين اللغة التي كان يصطنعها الناس في جنوب البلاد العربية ، واللغة التي كانوا يصطنعونها في شمال هذه البلاد . ثم يشير إلى هذه النقوش الحميرية التي اكتشفت وإلى ما أورده جويدي في كتابه : المختصر في علم اللغة العربية الجنوبية القديمة . ما أورده جويدي في كتابه : المختصر في علم اللغة العربية الجنوبية القديمة ثم ينتهي من كل ذلك إلى قوله (٤) : و وإذن فما خطب هؤلاء الشغراء الجاهليين الذين ينسبون إلى قحطان ، والذين كانت كثرتهم تنزل اليمن وكانت قلبهم من قبائل يقال إنها قحطانية قد هاجرت إلى الشهال ! ما خطب هؤلاء الشعراء ، والمعرب فريق من الكهان والحطباء يضاف إليهم نثر وسع ، وكلهم يتخذ لشعره ونثره اللغة العربية الفصحي كما نراها في القرآن ؟ أما أن هؤلاء الناس كانوا لشعره ونثره اللغة العربية الفصحي كما نراها في القرآن ؟ أما أن هؤلاء الناس كانوا

<sup>(</sup>١) ص : ۸۷ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۸۸٪

<sup>(</sup>۳) ص : ۸۹ – ۹۰

<sup>(</sup> ٤ ) ص : ٩٨ ،

يتكلمون لغتنا العربية الفصحى ففرض لا سبيل إلى الوقوف عنده فيا يتصل بالعصر الجاهلى، فقد ظهر أنهم كانوا يتكلمون لغة أخرى ، أو قل لغات أخرى». ثم يعرض لما يقال من احتال اتخاذ أهل الجنوب اللغة العدنانية لغة أدبية ، فينفيه لأن و السيادة السياسية والاقتصادية التى من شأنها أن تفرض اللغة على الشعوب قد كانت للقحطانيين دون العدنانيين »(١).

٣ ـ اختلاف اللهجات : وبعد أن ينهي من الشعر الذي يضاف إلى القحطانيين ينتقل إلى الشعر الذي يضاف إلى العدنانيين فيقول (٣): « فالرواة مجمعون على أن قبائل عدنان لم تكن متحدة اللغة ولا متفقة اللهجة قبل أن يظهر الإسلام فيقارب بين اللغات المختلفة ويزيل كثيراً من تباين اللهجات . وكان من المعقول أن تختلف لغات العرب العدنانية وتتباين لهجاتهم قبل ظهور الإسلام ولا سها إذا صحت النظرية التي أشرنا إليها آنفاً وهي نظرية العزلة العربية . . فإذا صح هذا كله كان من المعقول جداً أن تكون لكل قبيلة من هذه القبائل العدنانية لغتها ولهجتها ومذهبها في الكلام . وأن يظهر اختلاف اللغات وتباين اللهجات في شعر هذه القبائل الذي قيل قبل أن يفرض القرآن على العرب لغة واحدة ولهجات متقاربة . ولكننا لا نرى شيئاً من ذلك في الشعر العربي الجاهلي . فأنت تستطيع أن تقرأ هذه المطولات أو المعلقات التي يتخذها أنصار القديم نموذجاً الشعر الجاهلي الصحيح ، فسترى فيها مطولة لامرئ القيس وهو من كندة أي من قحطان ، وأخرى لزهير ، وأخرى لعنترة ، وثالثة للبيد ، وكلهم من قيس ، ثم قصيدة لطرفة، وقصيدة لعمر و بن كلثوم، وقصيدة أخرى للحارث بنحلزة ـــ وكلهم من ربيعة . . . تستطيع أن تقرأ هذه القصائد السبع دون أن تشعر فيها بشيء يشبه أن يكون اختلافاً في اللهجة ، أو تباعداً في اللغة ، أو تبايناً في مذهب الكلام : البحر العروضي هو هو ، وقواعد القافية هي هي ، والألفاظ مستعملة

<sup>(</sup>۱) ص : ۹۸ .

<sup>(</sup>۲) ص: ۱۰۳ – ۱۰۸ .

فى معانيها كما تجدها عند شعراء المسلمين ، والمذهب الشعرى هو هو . . . فنحن بين اثنتين: إما أن نؤمن بأنه لم يكن هناك اختلاف بين القبائل العربية من عدنان وقحطان فى اللغة ولا فى المهجة ولا فى المذهب الكلاى ، وإما أن نعترف بأن هذا الشعر لم يصدر عن هذه القبائل وإنما حمل عليها بعد الإسلام حملاً . ونحن إلى الثانية أميل منا إلى الأولى فالبرهان القاطع قائم على أن اختلاف اللغة واللهجة كان حقيقة واقعة بالقياس إلى عدنان وقحطان » .

4 - الاستشهاد بالشعر الجاهلي على ألفاظ القرآن والحديث: قال الله كتور طه فيا قال (!!: وإنا نلاحظ أن العلماء قد اتخلوا هذا الشعر الجاهلي مادة للاستشهاد على ألفاظ القرآن والحديث ونحوهما ومذاهبهما الكلامية. ومن الغريب أنهم لا يكادون يجدون في ذلك مشقة ولا عسراً ، حتى إنك لتحس كأن هذا الشعر الجاهلي إنما أقد على قد القرآن والحديث كما يقد الثوب على قد لابسه لا يزيد ولا ينقص عما أراد طولا "وسعة. إذن فنحن نجهر بأن هذا ليس من طبيعة الأشياء ، وأن هذه الدقة في الموازاة بين القرآن والحديث والشعر الجاهلي لا ينبغي أن تحمل على الاطمئنان إلا الذين رزقوا حظاً من السذاجة لم يتح لنا مئله . إنما يجب أن تحملنا هذه الدقة في الموازاة على الشك والحيرة ، وعلى أن نشأل أنفسنا: أليس يمكن ألا تكون هذه الدقة في الموازاة نتيجة من نتائج المصادفة وإنما هي شيء تكلف وأنفق فيه أصابه بياض الأيام وسواد الليالي ؟ »

• - أما آخر الأمور التي لحظها الدكتور طه حسين في الشعر الجاهلي ، وبعثت في نفسه الشك والريبة ، ودفعته إلى أن يصمه بأنه منحول موضوع ، فهو أنه لم يصلنا إلا عن طريق الرواية الشفهية ، وهو لا يتحدث عن هذا الأمر حديثاً مفصلاً كما صنع في الأمور الأربعة السابقة ، وإنما اكتنى بأن يشير إليه إشارات عابرة لا يقف عندها طويلاً ، وإن كان حديثه في جملته يتضمن أثر

<sup>.</sup> ۱۲۰ مس : ۱۲۰ ،

هذا الدافع الأخير وهو الرواية الشفهية فى نفسه ، ولعل أصرح جملة عن هذا الأمر قوله (١) : « وحسبى أن شعر أمية بن أبى الصلت لم يصل إلينا إلا من طريق الرواية والحفظ لأشك فى صحته كما شككت فى شعر امرئ القيس والأعشى وزهير . . . »

و بعد ۽

فقد خم الدكتور طه فصله الذى تحدث فيه عن دوافع شكه فى الشعر الجاهلى بعبارة فيها جماع ما ذكر ، وفيها تمهيد لما سيذكر ، وذلك قوله (٢) : وإن من الحق علينا لأنفسنا وللعلم أن نسأل : أليس هذا الشعر الجاهلي الذى ثبت أنه لا يمثل حياة العرب الجاهليين ولا عقليتهم ولا دياناتهم ولا حضاراتهم ، بل لا يمثل لغتهم — أليس هذا الشعر قد وضع وضعاً وحمل على أصحابه حملاً بعد الإسلام ؟ أما أنا فلا أكاد أشك الآن في هذا . ولكننا محتاجون بعد أن ثبتت لنا هذه النظرية أن نتبين الأسباب المختلفة التي حملت الناس على وضع الشعر والنثر ونحلهما بعد الإسلام . ه

#### أسباب النحل:

ومن أجل ذلك تراه فى « الكتاب الثالث » يبسط « أسباب نحل الشعر » ، بسطاً أفرغ فيه كثيراً من الجهد حتى لقد وصل بنا إلى أن « كل شيء فى حياة المسلمين فى القرون الثلاثة الأولى كان يدعو إلى نحل الشعر وتلفيقه سواء فى ذلك الحياة الصالحة حياة الأتقياء والبروة ، والحياة السيئة حياة الفسق وأصحاب المجون » (٣).

<sup>(</sup>١) ص : ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) ص: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) ص: ١٩٣.

وهو يرى أن هذه الأسباب التي دعت إلى نحل الشعر ووضعه مرد ها إلى خسة أمور :

#### أولاً \_ السياسة :

وهو لا يعنى السياسة بمعناها الواسع الذى نفهمه منها الآن ، وإنما يحصر مدلول السياسة فى العصبية القبلية ، وحتى هذه العصبية لا يتحدث عنها حديثاً شاملاً ، ولكنه يكتنى مثالين :

١ - العصبية و بين المهاجرين والأنصار ، أو بعبارة أصح : بين قريش والأنصار (١) » . ويورد ، لتأييد رأيه ، روايتين ، الأولى : ما يروى من أن عمر بن الحطاب سي عن رواية الشعر الذي تهاجي به المسلمون والمشركون أيام النبي ، ويرى الدكتور طه أن و هذه الرواية نفسها تثبت رواية أخرى وهي أن قريشاً والأنصار تذاكروا ما كان قد هجا به بعضهم بعضاً أيام النبي وكانوا حراصاً على روايته ، ويجدون في ذلك من اللذة والشهاتة ما لا يشعر به الاصاحب العصبية القوية إذا وتر أو انتصر ه(٢) . ويدعم رأيه هذا بما يروى أيضاً عن عمر من قوله لأصحاب النبي : وقد كنت نهيتكم عن رواية هذا الشعر لأنه يوقظ الضغائن ، فأما إذ أبوا فاكتبوه » . ويعقب الدكتور طه على ذلك بقوله (٣) : وسواء أقال عمر هذا أم لم يقله ، فقد كان الأنصار يكتبون هجاءهم لقريش على ألا يضيع » .

والثانية : ما ذكر من أن ابن سلاًم قال : وقد نظرت قريش فإذا حظها من الشعر قليل فى الجاهلية ، فاستكثرت منه فى الإسلام . وعقب عليه الدكتور بقوله (٤) : وليس من شك عندى فى أنها استكثرت بنوع خاص من هذا الشعر الذى يهجتى به الأنصار .

<sup>(</sup>۱) ص: ۱۳۲.

<sup>(</sup>٢) ص: ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) ص: ١٣٤٠،

<sup>(</sup>٤) ص: ١٣٤.

٧ - وأما المثال الثانى فهو لايورده فى هذا الفصل الذى عقده عن العصبية القبلية، وإنما ينثره فى الكتاب الذى يليه حين يتحدث عن امرئ القيس وشعره فيقول (١): « ونحن نذهب هذا المذهب نفسه فى تفسير هذه الأخبار والأشعار التي تمس تنقل امرئ القيس فى قبائل العرب، فهى محدثة أنحلت حين تنافست القبائل العربية فى الإسلام ، وحين أرادت كل قبيلة أن تزعم لنفسها من الشرف والفضل أعظم حظ ممكن ».

ولم يكتف الدكتور بذلك بل يقول (٢): « ونحن لا نقف عند استخلاص هذه النتيجة وتسجيلها وإنما نستخلص منها قاعدة علمية ، وهي أن مؤرخ الآداب مضطر حين يقرأ الشعر الذي يسمنَّى جاهلينًا أن يشك في صحته كلما رأى شيئاً من شأنه تقوية العصبية أو تأييد فريق من العرب على فريق . ويجب أن يشتد هذا الشك كلما كانت القبيلة أو العصبية التي يؤيدها هذا الشعر قبيلة أو عصبية قد لعبت — كما يقولون — دوراً في الحياة السياسية للمسلمين » .

### ثانياً ـ الدين:

وهو يدخل في باب الدين ما يلي من الأمثلة :

1 — « فكان هذا النحل فى بعض أطواره يقصد به إلى إثبات صحة النبوة وصدق النبى ، وكان هذا النوع موجها إلى عامة الناس . وأنت تستطيع أن تحمل على هذا كل ما يروى من هذا الشعر الذى قيل فى الجاهلية ممهداً لبعثة النبى وكل ما يتصل بها من هذه الأخبار والأساطير التى تروى لتقتنع العامة بأن علماء العرب وكهابهم ، وأحبار اليهود ورهبان النصاري ، كانوا ينتظرون بعثة نبى عربى يخرج من قريش أو من مكة . وفي سيرة ابن هشام وغيرها من كتب

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۲۲ – ۲۲۳ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۱٤٥ – ١٤٦ .

التاريخ والسير ضروب كثيرة من هذا النوع ١١٥٠.

٧ - و وأنت تستطيع أن تحمل على هذا لوناً آخر من الشعر المنحول لم يضف إلى الجاهليين من عرب الجن (٢). . . . والغرض من هذا النحل - فيا نرجع - إنما هو إرضاء حاجات العامة الذين يريدون المعجزة في كل شيء ، ولا يكرهون أن يقال لهم : إن من دلاثل صدق النبي في رسالته أنه كان منتظراً قبل أن يجيء بدهر طويل ، تحدثت بهذا الانتظار شياطين الجن وكهان الإنس . . . (٣) ،

- ونوع آخر من تأثیر الدین فی نحل الشعر وإضافته إلى الجاهلیین ، وهو ما یتصل بتعظیم شأن النبی من ناحیه أسرته ونسبه فی قریش . . .  $^{(1)}$  ه

3 - « نحو آخر من تأثير الدين فى نحل الشعر ، وهو هذا الذى يلجاً إليه القصاص لتفسير ما يجدونه مكتوباً فى القرآن من أخبار الأمم القديمة البائدة كعاد وثمود ومن إليهم ، فالرواة يضيفون إليهم شعراً كثيراً . وقد كفانا ابن سلام نقده وتحليله حين جد فى طبقات الشعراء فى إثبات أن هذا الشعر وما يشبه مما يضاف إلى تبع وحمير موضوع منحول وضعه ابن إسحق ومن إليه من أصحاب القصص . . . (٥) »

ه — « ونحو آخر من تأثير الدين فى نحل الشعر ، وذلك حين ظهرت لحياة العلمية عند العرب بعد أن اتصلت الأسباب بيهم وبين الأمم المغلوبة . فأرادوا هم أو الموالى أو أولئك وهؤلاء أن يدرسوا القرآن درساً لغوياً ويثبتوا صحة الفاظه ومعانيه . ولأمر ما شعروا بالحاجة إلى إثبات أن القرآن كتاب عربى مطابق في ألفاظه للغة العرب ، فحرصوا على أن يستشهدوا على كل كلمة من كلمات

<sup>(</sup>١) ص : ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) ص : ١٤٧ -- ١٤٨ .

<sup>(</sup>٣) ص : ١٤٩ .

<sup>(</sup>٤) ص : ١٥٠.

<sup>(</sup>ه) ص: ۱۵۳.

القرآن بشيء من شعر العرب يثبت أن هذه الكلمة القرآنية عربية لا سبيل إلى الشك في عربيتها . . . (١١) و

٧ -- ويعرض لما يروك من وجود أفراد قبل الإسلام كانوا يحتفظون بالحنيفية دين إبراهيم وكان فى أحاديثهم ما يشبه الإسلام، فيقول (٣): و فأحاديث هؤلاء الناس قد وضعت لهم وحملت عليهم بعد الإسلام لا لشىء إلا ليثبت أن للإسلام فى بلاد العرب ُقد مة وسابقة . وعلى هذا النحو تستطيع أن تحمل كل ما تجد من هذه الأخبار والأشعار والأحاديث التى تضاف إلى الجاهليين والتى يظهر بينها وبين ما فى القرآن والحديث شبه قوى أو ضعيف ».

 $\Lambda$  من من المعقول أن واليهودية فيقول  $(^{1})$ : و ليس من المعقول أن

<sup>(</sup>١) ص : ١٥٣.

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۰۱ – ۱۰۵ .

<sup>(</sup>٣) ص : ١٥٧ .

<sup>(</sup>٤) ص : ١٦٢ – ١٦٣ .

ينتشر هذان الدينان فى البلاد العربية دون أن يكون لهما أثر ظاهر فى الشعر العربى قبل الإسلام. وقد رأيت أن العصبية العربية حملت العرب على أن ينحلوا الشعر ويضيفوه إلى عشائرهم فى الجاهلية بعد أن ضاع شعر هذه العشائر ، فالأمر كذلك فى اليهود والنصارى : تعصبوا لأسلافهم من الجاهليين ، وأبوا إلا أن يكون لم مجد وسؤدد كما كان لم شعر كشعر غيرهم من الوثنيين ، وأبوا إلا أن يكون لم مجد وسؤدد كما كان لغيرهم مجد وسؤدد كما كان لغيرهم مجد وسؤدد ، فنحلوا كما نحل غيرهم ونظموا شعراً أضافوه إلى السموه ابن عادياء وإلى عدى بن زيد وغيرهما من شعراء اليهود والنصارى . . . »

## ثالثاً \_ القصص:

وقد عرض للقصص والقصاصين غير مرة فيا سبق من فصول كتابه ، ولكنه في هذا الفصل يخص القصص والقصاصين بالحديث كله . فبعد أن يتحدث عن نشأة القصص وقيام طائفة القصاص يقول (١) : « وأنت تعلم أن القصص العربي لا قيمة له ولا خطر في نفس سامعيه إذا لم يزينه الشعر من حين إلى حين . . وإذن فقد كان القصاص أيام بني أمية وبني العباس في حاجة إلى مقادير لا حد لها من الشعريزينون بها قصصهم ، ويدعمون بها مواقفهم المختلفة فيه . وهم قد وجدوا من هذا الشعر ما كانوا يشهون . ولا أكاد أشك في أن هؤلاء القصاص لم يكونوا يستقلون بقصصهم ، ولا بما يحتاجون إليه من الشعر في هذا القصص ، وإنما كانوا يستعينون بأفراد من الناس يجمعون لهم الأحاديث في هذا القصص ، وإنما كانوا يستعينون بأفراد من الناس يجمعون لهم الأحاديث والأخبار ويلفقونها ، وآخرين ينظمون لهم القصائد وينسقونها . ولدينا نص يبيح لنا أن نفترض هذا الفرض ، فقد حدثنا ابن سلام أن ابن إسحق كان يعتذر عما يروى من عثاء الشعر فيقول : لا علم لى بالشعر ، إنما أوتى به فأحمله . فقد كان هناك قوم إذن يأتون بالشعر وكان هو يحمله . فن هؤلاء القوم ؟ أليس

<sup>(</sup>۱) ص : ۱۲۸ – ۱۲۹ .

من الحق لنا أن نتصور أن هؤلاء القصاص لم يكونوا يتحدثون إلى الناس فحسب، وإنما كان كل واحد مهم يشرف على طائفة غير قليلة من الرواة والملفقين ومن النظام والمنسقين ، حتى إذا استقام لهم مقدار من تلفيق أولئك وتنسيق هؤلاء طبعوه بطابعهم ونفخوا فيه من روحهم وأذاعوه بين الناس » . ثم يخص بالذكر ثلاثة ضروب من القصص: قصص لتفسير طائفة من الأمثال والأسماء والأمكنة (١١). وقصص المعمرين وأخبارهم (٢) . وقصص أيام العرب وأخبارها (٣) .

## رابعاً ــ الشعوبية :

ثم يتحدث عن الخصومة بين العرب والموالى فى الإسلام فيقول (3): وأما نحن فنعتقد أن هؤلاء الشعوبية قد نحلوا أخباراً وأشعاراً وأضافوها إلى الحاهليين والإسلاميين. ولم يقف أمرهم عند نحل الأخبار والأشعار ، بل هم قد اضطروا خصومهم ومناظريهم إلى النحل والإسراف فيه . . » ويقول (6): وكانت الشعوبية تتحل من الشعر ما فيه عيب للعرب وغض مهم . وكان خصوم الشعوبية يتحلون من الشعر ما فيه ذود عن العرب ورفع لأقدارهم . »

ثم يعيد ما أشار إليه عند حديثه عن الدين ، فيقول (١٠): « ونوع آخر من النحل دعت إليه الشعوبية ، تجده بنوع خاص فى كتاب الحيوان للجاحظ وما يشبهه من كتب العلم التى ينحو بها أصحابها نحو الأدب. ذلك أن الحصومة بين العرب والعجم دعت العرب وأنصارهم إلى أن يزعموا أن الأدب العربى القديم لا يخلو أو لا يكاد يخلو من شىء تشتمل عليه العلوم المحدثة ، فإذا عرضوا لشىء

<sup>(</sup>۱) ص : ۱۷٤ .

<sup>(</sup>٢) ص : ١٧٥ .

<sup>(</sup>٣) ص : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٤) ص : ١٧٨ .

<sup>(</sup>ه) س: ۱۸۶.

<sup>(</sup>٦) ص : ١٨٧

مما في هذه العلوم الأجنبية فلا بد من أن يثبتوا أن العرب قد عرفوه أو ألموا به أو كادوا يعرفونه ويلمون به ، .

#### خامساً ــ الرواة :

والرواة فى رأيه وبين اثنتين : إما أن يكونوا من العرب ، فهم متأثرون بماكان يتأثر بماكان يتأثر به العرب ، وإما أن يكونوا من الموالى، فهم متأثرون بماكان يتأثر به الموالى من تلك الأسباب العامة ، وهم على تأثرهم بهذه الأسباب العامة متأثرون بأشياء أخرى هي التي أريد أن أقف عندها وقفات قصيرة . ولعل أهم هذه المؤثرات التي عبثت بالأدب العربي وجعلت حظه من الهزل عظيماً : مجون الرواة وإسرافهم فى اللهو والعبث ، وانصرافهم عن أصول الدين وقواعد الأخلاق إلى ما يأباه الدين وتنكره الأخلاق ه(١).

ثم يتحدث عن حماد وخلف وأبي عمر و الشيباني ، وبعد أن يعرض ما يروى عن مجوبهم وفسقهم ووضعهم الأشعار يقول (٢) : و وإذا فسدت مروءة الرواة كما فسدت مروءة حماد وخلف وأبي عمر و الشيباني ، وإذا أحاطت بهم ظروف مختلفة تحملهم على الكذب والنحل ككسب المال والتقرب إلى الأشراف والأمراء والظهور على الحصوم والمنافسين ، ونكاية العرب — نقول : إذا فسدت مروءة هؤلاء الرواة وأحاطت بهم مثل هذه الظروف ، كان من الحق علينا ألا نقبل مطمئنين ما ينقلون إلينا من شعر القدماء . . . وهناك طائفة من الرواة غير هؤلاء ليس من شك في أنهم كانوا يتخذون النحل في الشعر واللغة وسيلة من وسائل الكسب . وكانوا يفعلون ذلك في شيء من السخرية والعبث نريد بهم هؤلاء

<sup>(</sup>١) ص : ١٨٨ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۹۱ – ۱۹۲

الأعراب الذين كان يرتحل إليهم فى البادية رواة الأمصار يسألونهم عن الشعر والغريب . . »

# شكُّه في شعر شعراء سماهم :

أما القسم الثالث من كتابه ، وهو القسم الحاص الذي يتحدث فيه عن شكه في شعر شعراء بذواتهم ، فقد خصص للحديث له الكتاب الرابع . وقد أعاد في هذا القسم كثيراً بما كان قد ذكره في القسمين السابقين : فصل بعضه وأطال شرحه ، وأوجز بعضه أو اكتنى بالإشارة إليه والتذكير به . وسنعرض فيا يلى ما ذهب إليه عرضاً موجزاً إيجازاً مركزاً يدل على المعنى المقصود في جملته ، وإن كان يتحيّف منه لأنه لا ينقل جواً الحديث كما رسمه الدكتور طه بأسلوبه .

امرق القيس: وأول من عرض له من هؤلاء الشعراء هو امرؤ القيس. وقد شك فيه وفي شعره لأسباب، أولها: تضارب الرواة في اسمه وكنيته ونسبه وحياته (۱). وثانيها: أن قسماً من شعره يدور على قصة حياته يفسرها ويؤيدها، وهو يرى أن هذا القسم موضوع نتُحل ليفسر هذه القصة (۱). وثالثها: أن القسم الآخر من شعره المستقل عن الأهواء السياسية والحزبية موضوع منحول كذلك لأن والضعف فيه ظاهر والاضطراب فيه بيتن، والتكلف والإسفاف فيه يكادان ملمسان باليد. ه (۱) ورابعها: أنه يستثنى من هذا القسم الأخير قصيدتين هما:

قِفَانَبْكِ مِنْ ذِكْرَى حَبِيبٍ وَمَنْزِلِ وَ الْلَهُ الْطُلَلُ الْبَالِي وَ : أَلَا أَنْعَمْ صَبَاحًا أَيْهَا الطَّلَلُ الْبَالِي

ومع ذلك فهو يشك فيهما من وجوه : الوجه الأول : ﴿ أَنَ امرأَ القيس \_ 'إِنْ

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۱۸ - ۲۱۸

<sup>(</sup>٢) ص : ٢٢١ ،

<sup>(</sup>٣) ص : ٢٢٥ .

عمت أحاديث الرواة – يمنى ، وسعوه قرشى اللغة ، لا فرق بينه وبين القرآن فى لفظه وإعرابه وما يتصل بذلك من قواعد الكلام . ونحن نعلم – كما قدمنا – أن لغة اليمن محالفة كل المحالفة للغة الحجاز ، فكيف نظم الشاعر اليمي شعوه فى لغة أهل الحجاز ، بل فى لغة قريش خاصة ؟ سيقولون : نشأ امرؤ القيس فى قبائل عدنان ، وكان أبوه ملكاً على بنى أسد ، وكانت أمه من بنى تغلب، وكان مهلهل خاله ، فليس غريباً أن يصطنع لغة عدنان ويعدل عن لغة اليمن . ولكننا نجهل هذا كله ، ولا نستطيع أن نثبته إلا من طريق هذا الشعر الذى ينسب إلى امرئ القيس ، ونحن نشك فى هذا الشعر ونصفه بأنه منحول هذا العر والوجه الثانى : أن امرأ القيس لم يذكر قصة البسوس ولم يذكر شيئاً عن خاليه مهلهل وكليب ابنى ربيعة (١) . والوجه الثالث : أن الرواة و يختلفون اختلافاً مكان لفظ كثيراً فى رواية القصيدة : فى ألفاظها وفى ترتيبها ، ويضعون لفظاً مكان لفظ وبيتاً مكان بيت . ه (١)

علقمة : وهو يشك في علقمة لقلة ما يعرفه العلماء من أخباره و فلا يكاد الرواة يذكرون عنه شيئاً إلا مفاخرته لامرئ القيس ، ومدحه ملكاً من ملوك غسان ، . . . وإلا أنه كان يتردد على قريش ويناشدها شعره ، وإلا أنه مات بعد ظهور الإسلام أى في عصر متأخر جدًا بالقياس إلى امرئ القيس (٤) . . .

عبيد بن الأبرص: وشكه في عبيد من وجهين: لأن والرواة لا يحدثوننا عن عبيد بشيء يقبل التصديق: إنما عبيد عند الرواة والقصاص شخص من أصحاب الخوارق والكرامات، كان صديقاً للجن والإنس معاً، عُمَّر عمراً طويلا ((0) ) .

<sup>(</sup>١) ص : ٢٢٥ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۲۲۹ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) ص : ۲۳۲

<sup>(</sup>ه) ص : ۲۳۲ .

وأما شعره و فليس أشد من شخصيته وضوحاً. فالرواة يحدثوننا بأنه مضطرب ضائع . . . فأما شعره الآخر الذي عارض فيه امرأ القيس وهجا فيه كندة فلا حظاً له من الصحة فيا نعتقد ، وذلك أن فيه إسفافاً وضعفاً وسهولة في اللفظ والأسلوب لا يمكن أن تضاف إلى شاعر قديم (١) . . . .

عمروبن قمينة : ويشك في عمرو لسببين أيضاً هما : غموض حياته ، فهو يرى و أن عمرو بن قميئة ضاع كما ضاع امرؤ القيس من الذاكرة ، ولم عرف من أمره شيء إلا اسمه هذا ، كما لم يعرف من أمر امرئ القيس ولامن أمر عبيد إلا اسمهما ؛ ووضعت له قصة كما وضع لكل من صاحبيه قصة ، وحمل عليه شعر كما حمل على صاحبيه الشعر أيضاً "(٢) . والثاني أن في شعره سهولة وليناً (٣).

مهلهل: وهو يعيد فى مهلهل ، كما أعاد فيمن قبله وسيعيد فيمن بعده ، الأسباب نفسها مع قليل من النقص أو الزيادة ، فهو يشك فى مهلهل للأسباب التالية : غموض شخصيته (١٤) ، واضطراب شعره واختلاطه (٥) ، واستقامة وزن شعره ، واطراد قافيته ، وملاءمته قواعد النحو — ومع أنه أقدم شعر قالته العرب (١٦) ، وسهولة لفظه ولينه وإسفافه (٧).

عمرو بن كلثوم : ويشك في عمرو بن كلثوم وشعره لثلاثة أسباب : كثرة الأساطير في حياته (^) ، ورقة لفظ شعره وسهولته وقرب فهمه (٩) ،

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۳۳

<sup>(</sup>٢) ص : ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٢٣٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) ص : ٢٢٩ – ٢٤٠ .

<sup>(</sup>ه) ص : ۲٤٠ .

<sup>(</sup>٦) ص : ۲٤٠ – ۲٤١ .

<sup>(</sup>۷) ص : ۲٤۱ .

<sup>(</sup>۸) ص: ۲۱۲ – ۲۲۲

<sup>(</sup>٩) ص: ٢٤٦.

واضطراب أبيات قصيدته (المعلقة) وتكرار بعضها(١١).

الحارث بن حلزة : حتى إذا ذكر الحارث بن حلزة لم يقدم لنا سبباً لشكه، غير أنه يورد أبياتاً من معلقة عمرو بن كلثوم ، ويذكر أن قصيدة الحارث أمتن وأرصن (٢) . ثم يقول (٣) : « ولسنا نتردد في أن نعيد ما قلناه من أن هاتين القصيدتين وما يشبههما مما يتصل بالخصومة بين بكر وتغلب إنما هو من آثار التنافس بين القبيلتين في الإسلام لا في الجاهلية » .

طرفة: ويشك في شعر طرفة لسبين ، الأول: شذوذه عن شعراء ربيعة في قوة متنه وشدة أسره وإغرابه حتى صار شعره و أشبه بشعر المضريين منه بشعر الربعيين (١) ع، والثانى: اختفاء شخصيته في القصائد الأخرى غير المعلقة أو غير أبيات من المعلقة (٥). والغريب أنه يورد أبياناً من المعلقة ويقول: وفي هذا الشعر شخصية بارزة قوية ، لا يستطيع من يلمحها أن يزعم أنها متكلفة أو منحولة أو مستعارة ع، ثم يقول: وولست أدرى أهذا الشعر قد قاله طرفة أم قاله رجل آخر. وليس يعنيني أن يكون طرفة قائل هذا الشعر ، بل ليس يعنيني أن أعرف اسم صاحب هذا الشعر ، وإنما الذي يعنيني هو أن هذا الشعر عميح لا تكلف فيه ولا نحل! ! ه

المتلمس: وهو يشك في شعر المتلمس لما و فيه من رقة وإسفاف وابتذال (١) معر ربيعة الذي قدم الإشارة إليه ، ولأن تكلف القافية ، وخاصة في سينيته ، ظاهر ملموس ، ثم يقول (٧): و وأكبر الظن أن كل ما يضاف إلى المتلمس

<sup>(</sup>١) ص : ٢٤٥ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۲٤۸ – ۲٤٩ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٤) ص : ٢٥٢ .

<sup>(</sup>ه) ص : ۲۰۱ - ۲۰۰ .

<sup>(</sup>٦) ص : ٢٥٥ .

<sup>(</sup>٧) ص : ٥٥١ - ٢٥٦

من شعره أو أكثره - على أقل تقدير - مصنوع ، الغرض منه تفسير طائفة من الأخبار . . .

الأعشى : وهو يشك في الأعشى السبب نفسه الذي دعاه إلى الشك في كثير غيره عمن قدمنا ، وذلك لتناقض الأخبار عنه ، فهو يقول(١١): ١ ...ولكن الرواة بعد هذا لا يعرفون من أمر الأعشى إلا طائفة من الأحاديث لا سبيل إلى الثقة بها أو الاطمئنان إليها . بعض هذه الأحاديث فيه رائحة الأساطير ، وبعضها ظاهر فيه الكذب والنحل، وبعضها يستنبط من أبيات من الشعر شائعة على هذا النحو الذي يستنبط به القدماء أخبارهم من شعر لا يعرف من أين جاء ، ثم هو يشك في شعره بعد أن يقسمه إلى قسمين ، الأول : شعر المدح: ويرى أنه منحول عليه وأنه و مظهر من مظاهر العصبية في الإسلام ١٤٠٠ ، وأن و الكثرة من شعر الأعشى قد صنعت في الإسلام في الكوفة ، وكانت مظهر التحالف العصبي بين ربيعة والبمن على مضر (٣) ع. والثاني : شعر الغزل وهو يقول عنه (١١) : ( واكنى أجد في غزل الأعشى ليناً شديداً أعرفه في شعر ربيعة ، وأعلله بالتكلف والنحل ، ثم يلخص رأيه في الأعشى بقوله (٠٠) : ﴿ إِنَّهُ شاعر عاش في آخر العصر الجاهلي ، وتصرف في فنون من الشعر أظهرها الغزل والحمر والوصف ، ومدح طائفة من أشراف العرب ، ولكن العصبية استغلت هذا المدح ، ولعله كان قد ضاع فأضافت إليه مكانه مدحاً كثيراً لليمنيين ومدحاً قليلاً للمضريين ولا شك في أن بين هذا الشعر الذي يضاف إلى الأعشى مقطوعات وأبياتاً يمكن أن يكون الأعشى قد قالها حقًّا ، ولكن تمييز هذه الأبيات والمقطوعات مما يحيط بها من المنحول المتكلف ليس بالشيء اليسير . على أن هذا

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۵۷ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٢٦٥ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٢٦٣ .

<sup>(</sup>٤) ص : ٢٦٥ .

<sup>(</sup>ه) ص : ۲۹۷ .

المنحول الذي يضاف إلى الأعشى مختلف أشد الاختلاف ، ففيه الجيد المتقن وفيه الضعيف السخيف . . . ه

#### الشعر المضرى :

كان أكثر حديثه السابق عن شعراء المين وربيعة ، وأما خلاصة رأيه في الشعر المضرى فتتمثل في قوله (١): و نحن لا نقف من الشعر المضرى الجاهلي موقف الرفض أو الإنكار لأن الصعوبة اللغوية التي اضطرتنا إلى أن نرفض شعر الربعيين والممنيين لا تعترضنا بالقياس إلى المضريين. فقد بينا لك غير مرة أنا نعتقد أن لغة القرشيين قد ظهرت في الحجاز ونجد قبيل الإسلام ، وأصبحت لغة أدبية في هذا القسم الشهالي من بلاد العرب . وإذن فليس يبعد بوجه من الوجوه أن يكون الشعراء الذين نجموا في هذه الناحية قد قالوا الشعر في هذه اللغة القرشية الجديدة ، بل نحن لا نشك في هذا ولا نتردد في القطع به . . . لسنا نشك في أن قد كان لمضر شعر في الجاهلية ، ولسنا نشك أيضاً في أن هذا الشعر قديم العهد بعيد السابقة أقدم وأبعد مما يظن الرواة والمتقدمون من العلماء . ولكننا لانشك أيضاً في أن هذا الشعر قد ذهب وضاعت كثرته ولم يبق لنا منه إلا لمنيء قليل عبداً لا يكاد يمثل شيئاً ، وهذا المقدار القليل الذي بتي لنا من شعر مضر قد اضطرب وكثر فيه الحلط والتكلف والنحل ، حتى أصبح من الغسير جداً ، إن لم يكن من المستحيل ، تلخيصه وتصفيته .

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۷۹ - ۲۷۹ .

# مقياسه في الحكم على صمة الشعر الجاهلي :

ثم ينتقل بنا إلى الحديث عن المقياس الذى نعرف به صحة الشعر الجاهل ، فيرى أن نقد السند وحده لا يكبى و لتصحيح ما يصل إلينا من طريقه . ولا بد لنا من أن نتجاوز هذا النقد الحارجي إلى نقد داخلى ، إن صح هذا التعبير ، إلى نقد يتناول النص الشعرى نفسه فى لفظه ومعناه ونحوه وعروضه وقافيته يه(١) . ولكنه سرعان ما يستدرك ويبين أن هذا الضرب من النقد و ليس يسيراً ولا منتجا الآن بالقياس إلى الشعر الجاهلى . فنحن لا نستطيع أن نقول فى يقين أو ترجيح علمى أن هذا النص ملائم من الوجهة اللغوية للعصر الجاهلي أو غير ملائم ، لأن لغة هذا العصر الجاهلي لم تضبط ضبطاً تاريخياً ولا علمياً صيحاً ، وكل ما صح لنا منها صحة قاطعة ، ولكنها فى حاجة إلى التدوين ، إنما هى لغة القرآن . ولكن من ذا الذى يستطيع أن يزعم أن القرآن قد استعمل كل الألفاظ التي كانت شائعة مألوفة بين المضريين أيام النبي ؟ . . . (٢) ي

ويعنينا أن نذكر رأيه فى غرابة اللفظ وكيف يتخذها بعضهم مقياساً لتحقيق الشعر الحاهلى ، ويصف هذا المذهب بأنه مذهب خدًّاع (٣) . ويقول : ولا ينبغى أن تتخذ غرابة اللفظ دليلاً على الصحة والقدم ، ولا ينبغى أن تتخذ سهولة اللفظ دليلاً على النحل والجدَّة . . . (٤) »

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۸۹ .

<sup>(</sup>٢) ص: ٢٨٦. ألحظ أن الدكتور في ص: ٢٩٥ يقول: و فنحن نشترط أن يكون لفظ زهير ويمناه ملائمين ملاسه ظاهرة للحياة البدوية آخر العصر الحاهل. ولا يتبغى أن يعترض بما قدمنا من أننا ننكر أن تكون اللغة الجاهلية المضرية قد دونت تدويناً علمياً صحيحاً ، فنحن لا نغير رأينا في هذا، ولكننا مع ذلك نعرف هذه اللغة بوجه ما، بفضل القرآن والحديث ، فنستطيع إذن أن نقول إن هذه الألفاظ ملائمة أو غير ملائمة المناطبين أبام النبي !! »

<sup>(</sup>٣) ص: ٢٨٧.

 <sup>(</sup>٤) ص : ٢٩١ ، ومع ذلك فقد رأينا فيها تقدم أنه شك في بعض الشعر لسهولة ألفاظه
 ويسرها وقرب فهمها !

ثم ينتقل بعد ذلك إلى الحديث عن والمقياس المركب ، فيقول (١): ويجب أن ننبه من الآن إلى أننا لم نوفق بعد لمقياس علمى نستطيع أن نطنت إليه حقاً، ولكننا مع ذلك لم نيأس من الوصول إلى مقياس أو مقاييس ، إلا تفد اليقين ، فقد تفيد الظن ، وقد تنهى أحياناً إلى الترجيح الذى يقرب إلى اليقين . نحن لا نعتمد على اللفظ وحده ، ولا نعتمد على اللفظ والمعنى ليس غير ، وإنما نعتمد على اللفظ والمعنى وعلى أشياء أخرى فنية وتاريخية ، وهو لا يكتنى باللفظ والمعنى لأنهما وحدهما لا يمنعان وإمكان التقليد والتزييف ، أما هذه الأشياء الأخرى التي ذكرها فهى و الحصائص الفنية . وهذه الحصائص الفنية يمكن أن التمس عند شاعر واحد ، عند زهير مثلا ، ويمكن أن تلتمس عند طائفة من الشعراء . . . » ثم يتحدث عن أن هذه الحصائص الفنية إذا اجتمعت لطائفة من الشعراء أصبحت هذه الطائفة ومدرسة شعرية » ثم يفصل القول في إحدى من الشعراء أصبحت هذه الطائفة ومدرسة شعرية » ثم يفصل القول في إحدى هذه المدارس وهي المدرسة التي تتألف من : أوس بن حجر وزهير والحطيئة وكعب بن زهير .

٣

وكان لكتاب « فى الشعر الجاهلى » أثر كبير ، ودوى شديد ؛ فأشرع كثير من العلماء والأدباء أقلامهم وتناولوا الكتاب وما فيه بالنقد والنقض ، وتفاوت نقدهم واختلفت طرائقهم : فاعتدل بعضهم والتزم حدود الموضوع ، ومضوا ينقدون فى أسلوب هادئ ولفظ عف ، وغلا بعضهم فاشتد واشتط ، وتجاوزوا الكتاب إلى صاحب الكتاب . وتشر أكثر ذلك فى صحف ذلك العهد، ثم جمع بعضه فى كتب هى : كتاب « نقد كتاب الشعر الجاهلى » للأستاذ محمد فريد وجدى ، وكتاب « الشهاب الراصد » للأستاذ محمد لطنى جمعة ، وكتاب « نقض كتاب فى الشعر الجاهلى » للسيد محمد الخضر حسين ، وكتاب

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۹۷ - ۲۹۲ .

و محاضرات فى بيان الأخطاء العلمية التاريخية التى اشتمل عليها كتاب فى الشعر الجاهل ، للأستاذ الشيخ محمد الحضرى ، وكتاب و النقد التحليلي لكتاب فى الأدب الجاهلي ، للأستاذ محمد أحمد الغمراوى ، وله مقدمة مفصلة بقلم الأمير شكيب أرسلان ؛ وفصول كثيرة فى كتاب و تحت راية القرآن ، للأستاذ مصطنى صادق الرافعى .

وتخليص النقد الموضوعي في كل تلك الكتب ، ثم تلخيصه ، أمران فيهما من المشقة وبذل الجهد شيء كثير . وسنحاول في هذه الصفحات جمع ما تفرق في تضاعيف هذه الكتب ، وترتيبه في فصول ذات موضوع واحد أو موضوعات متقاربة يجمعها عنوان واحد .

#### نقد منهج الكتاب وطريقته :

١ – فقد أعلن الدكتور مهجه في وضوح حين قال (١): وأريد أن أصطنع في الأدب هذا المهج الفلسني الذي استحدثه "ديكارت " للبحث عن حقائق الأشياء في أول هذا العصر الحديث ، فقام بعضهم ينكر عليه فهم هذا المهج من أساسه ، ويرد عليه في صفحات طويلة (٢) ، فذهب إلى أن مهج ديكارت لم يكن مهج شك للشك ذاته ، وإنما يتخذ الشك وسيلة لليقين ، وأن خلاصة هذا المهج ألا يقبل المرء أمراً على أنه حقيقة إلا إذا قامت الدلائل البينة على صعته ، وأن ديكارت مع ذلك كان يسلم بوجود أشياء لا يجادل فيها ، فهو بذلك يكون مهجاً إيجابياً لا سلبياً ، ويستشهد على كل ذلك بقول أحد دارسي تاريخ يكون مهجاً إيجابياً لا سلبياً ، ويستشهد على كل ذلك بقول أحد دارسي تاريخ المفاسفية من الفرنسيين (٢) : و وقد آلى ديكارت على نفسه أن لا يقبل المعلومات مهما كانت صفها وقوة الثقة الملازمة لها ، ماعدا الحقائق الخاصة المعلومات مهما كانت صفها وقوة الثقة الملازمة لها ، ماعدا الحقائق الخاصة

<sup>(</sup>١) فَيَ الأَدْبِ الْحَامِلُ : ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) محمد لطني جمعة 6 الشهاب الراصد بر ١٠ ــ ٢٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٠.

بالعقيدة فإنه لم يطبق عليها هذه الطريقة . ٥

٧ - ولكن آخرين ردوا عليه من وجه آخر فقالوا إنه لم يلتزم المنهج اللمي أعلن أنه يريد أن يصطنعه ، وهذا صاحب كتاب " في الشعر الجاهلي " على الرغم من قبضه على مهيج ديكارت ، ونعيه الاطمئنان إلى ما يقوله القدماء ، قلا اطمأن في كثير من هذا النحو الجديد من البحث إلى ما يرويه صاحب الأغانى وغيره ... ه(١) ، و ولكنه بغلوه في تحرى أسباب الاختلاق على الجاهليين التقط من كتب المحاضرات جميع ما فيها مما يتعلق بالاختلاق ، وبالعوامل التي حملت عليه ، وبالمطامع التي دفعت إليه ، ولم يسر في ذلك على ما يقضي به عليه مذهب ديكارت من النقد والتمحيص ، بل وثق به ثقة مطلقة حملته على إصدار الأحكام جزافاً . . . ه(٢) وكان من أثر ذلك أن الدكتور أورد في كتابه أخباراً وروايات كانت جديرة أن تنال منه بعض عنايته في الوقوف عندها ونقدها وتمحيصها وتبيين زائفها ثم ردً ها ، وقد أورد ناقدوه أمثلة كثيرة على ذلك نكتبي بالإشارة إلى بعض أرقام الصفحات التي وردت فيها في كتبهم (١)

٣— وذهب بعضهم إلى أن مؤلف الكتاب قد جافى الطريقة العلمية ، ولم يؤسس و لنظريته بالتثبت أولاً من الحقائق قبل أن يدخل فى دور الفرض ... ه (٤) وأنه يبدأ بالفرض ، ثم يبنى عليه فرضاً آخر ، ثم ينهى بالقطع والحزم والثبوت . وقدموا لذلك أمثلة كثيرة مها : أنه يورد ثلاث جمل يبرهن على الأولى مها بقوله و فليس يبعد! » وعلى الثائية بقوله و فاالذى يمنع! » وعلى الثائية بقوله و فاالذى يمنع! » ويبنى على هذه الكلمات الثلاث قوله و أمر هذه القصة إذاً واضح »!

<sup>(</sup>١) محمد الخضر حسين ، نقض كتاب في الشعر الجاهل : ١١.

<sup>(</sup> ۲ ) محمد فريد وجدى ، نقد كتاب الشعر الجاهل : ۲ .

<sup>(</sup>٣) انظر مثلا: الحضر حسين: ١٩٩ - ٢٠١ ، ٢٧١ ، ٢٧١ والحضرى :

<sup>£1 -</sup> TA

<sup>(</sup>٤) الغبراوى : ١٤١ -- ١٤٦ .

ويعقب الناقد على ذلك بقوله (١١): « نعم قد اتضح بنى البعد في الأولى ! وعدم المانع في الأخريين! وما علمنا بمنطق في العالم يكتني في إقامة البرهان على عدم صحة خبر من الأخبار بأنه لا يبعد ضده أو أنه لا مانع من ضده ! . . ومن فلك أن الدكتور طه يحتج في نبي الشعر المستشهد به على القرآن بقوله: ﴿ أَلْيُسُ من الممكن أن تكون قصة ابن عباس ونافع بن الأزرق قد وضعت في تكلف وتصنع ؟ ، ثم قال « بل أليس من المكن أن تكون قصة ابن عباس هذه قد وضعت في سذاجة وسهولة ويسر ، لا لشيء إلا لهذا الغرض التعليمي اليسير ؟ ٥ فأجابه ناقده بقوله(٢٠): « بل ! هذا ممكن ، كما يمكن أن يكون الحبر صحيحاً ... كما يمكن أن يكون بعضه صحيحاً وبعضه غير صحيح ، كل ذلك ممكن . ولكن الذي يجب أن تجيب عنه هو : بم ترجع عندك أن الخبر مكذوب كله ؟ أهو غير معقول ؟ أمهو مخالف لطبائع التعليم ؟ . . . » ومن ذلك أيضاً أن الدكتور طه قال: ﴿ وعلى هذا النحو تستطيع أن تحمل كل ما تجد من هذه الأخبار والأشعار والأحاديث التي تضاف إلى الجاهليين والتي يظهر بينها وبين ما في القرآن والحديث من شبه قوى أو ضعيف » . فعقب عليه الناقد بقوله (٣): ﴿ من شاء أن ينظر إلى قاعدة تمتد إلى غير نهاية ، ولا تتصل بما يمسكها أن تزول إلا إرادة هذا المؤلف ، فلينظر إلى هذه الفقرة التي تمثل قلماً يشهى أن يكتب فينتكس ويرمى بالحديث في غير قياس . كل شعر أو خبر أو حديث يضاف إلى الجاهليين ويكون بينه وبين آية من القرآن شبه قوى أو ضعيف فهو مصنوع! أليس من الجائز أن ينطق العرب بحكمة فيأتى القرآن بهذه الحكمة على وجه أبلغ وأرقى ؟ أمن الحق أن ننكر أن العرب قالوا مثلا: القتل أنني للقتل ، لمجرد شبهه بقول القرآن ( ولكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَاةً يا أُولِي الأَلْبَابِ ) . أُومَن الحق أَن ننكر أَن

<sup>(</sup>١) الخضرى : ٨ .

<sup>(</sup>۲) الخضرى : ۲۵.

<sup>(</sup>٣) الخضر حسين : ٢١٢ .

زهيراً قال :

وَمَنْ هَابَ أَسْبَابَ المَنَايِا يَنَلْنَهُ وَلَوْ رَامَ أَسْبَابَ السَّمَاء بِسُلَّمِ لِمُنْ هَابَ أَسْبَابَ السَّمَاء بِسُلَّمِ لَأُن له شبها قويبًا أو ضعيفاً بقول القرآن: ﴿أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ المَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فَى بُرُوجٍ مُشَيِّدَة ﴾ .

ومما يتصل بهذا أنه ينص على النتائج من غير ذكر للمقدمات ، فهو مثلاً يعقد فصلاً كاملاً عن و الشعوبية ونحل الشعر ، ولكنه ولم يأت برواية تدل على أن بعض الشعوبية انتحل (نحل) شعرًا جاهليًا (۱). و و قال المؤلف عن الشعوبية ما شاء أن يقول ، واغترف من كتاب الأغانى قصصاً عن المباس الأعمى وإسماعيل بن يسار ، وقصارى ما تدل عليه هذه القصص أن الأول كان يهجو آل الزبير ، وأن الثانى كان يبغض آل مروان ، وله شعر يفخر فيه بالأعاجم ، وزعم أنه وصل بهذا إلى ما كان يريده من تأثير الشعوبية فى انتحال (نحل) الشعر ، ولكنه لم يستطع أن يضرب لك مثلاً يريك كيف انتحلت (نحلت) الشعوبية شعراً جاهليًا ، فضاق بمنهج ديكارت ذرعا...(۱) وكذلك الفصل الذي عقده عن و السياسة ونحل الشعر » ، فقد تحدث فيه عن الأنصار وقريش والخصومات بينهم ، فعقب عليه ناقده بقوله (۱) و كل ذلك مفهوم مفروغ منه ، وليس فيه من جديد . أما الجديد الذي فاجأ به القراء فهو قوله بعد ذكر هذه العصبية بين قريش والأنصار من الثأير في شعر الفريقين مستقلاً فيا كان لحذه العصبية بين قريش والأنصار من التأثير في شعر الفريقين الذي قالوه في الإسلام وفي الشعر الذي انتحله الفريقان على شعرائهما في الجاهلية . "

 <sup>(</sup>١) الحضر حسين : ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٢) الحضر حسين : ٢٤٨ – ٢٤٩ .

<sup>(</sup>٣) الخضرى : ٢٢ .

مع أن مقدمته الطويلة لم يوجد بها كلمة واحدة تتصل بأن فريقاً من الفريقين المختلق شعراً ونسبه إلى شعراته في الجاهلية ، وإنما الأحاديث كلها في الشعراء الذي كانوا في أول العهد الإسلامي يتقارضون الشعر ، وفي العهد الذي يلى ذلك » .

 ٤ - ومن جملة ما أخذوه به التناقض الذي وقع فيه . فهو يقول: « وهذا البحث ينتهي بنا إلى أن أكثر هذا الشعر الذي يضاف لامرئ القيس ليس من امرئ القيس في شيء ، وإنما هو محمول عليه ومختلق عليه اختلاقاً . » فيعقب ناقده بقوله (١) « ذهب المؤلف في بعض الصحف من كتابه إلى أن هذا الشعر الذي ينسب إلى امرئ القيس لا يمكن من الوجهة اللغوية والفنية أن يكون له . ومقتضى تمسكه بأن امرأ القينسُ يمني مولداً ونشأةً ، وأن لغة قحطان نازلة من لغة عدنان منزلة اللغات غير العربية ، أن يكون جميع هذا الشعر الذي يضاف إلى امرئ القيس منحولاً ، فإنا لم نجد شيئاً منه على غير اللغة التي ينظم فيها شعراء نجد والحجاز . واكن المؤلف يقول في هذه الصفحة : إن البحث ينهي به إلى أن أكثر هذا الشعر ليس من امرئ القيس في شيء. ومعنى هذا أن في الشعر المضاف إلى امرئ القيس شعراً هو منه في شيء ، وأظن أن المؤلف سيجد كثيراً من المشقة والعناء ليحلهذه المشكلة .. » وقال الدكتور طه أيضاً: ﴿ وَلا سَمَّا إذا صحت النظرية التي أشرنا إليها آنفاً وهي نظرية العزلة العربية ، وثبت أن العرب كانوا متقاطعين متنابذين ، وأنه لم يكن بينهم من أسباب المواصلات المادية ولمعنوية ما يمكن من توحيد اللهجة» . فتعقبه الناقد بقوله(٢): « أندري ما هي نظرية العزلة التي أشار إليها آنفاً ؟ هي تلك النظرية التي رماها على أكتاف " الذين تعودوا أن يعتملوا على هذا الشعر الجاهلي في درس الحياة العربية قبل الإسلام " ، وشن عليها الغارة بنكير لا هوادة فيه . . . أنكر المؤلف نظرية

<sup>(</sup>١) الخضر حسين : ٣٠٦ .

<sup>(</sup>٢) الحضر حسين : ٩٩ - ١٠٠ ، وانظر أيضاً النمراوي : ١٩٤ .

العزلة العربية حين رآها تعترض ما أراده من أن للجاهليين اتصالا "بالعالم الخارجي، وود في هذا الفصل أن تستقيم له لأنها تؤيد نظرية عدم التقارب بين لغات القبائل العربية ». وقال الدكتور طه أيضاً إنه يستني من النحل قصيدتين لعلقمة مع شيء من التحفظ ثم يقول: «وصحة هاتين القصيدتين لا تمس رأينا في الشعر الجاهلي ، فيعقب عليه ناقده بقوله (١): «ولعله نسى — وأمثاله لا ينسون كثيراً — ما كتبه تحت عنوان الشعر الجاهلي واللهجات حين قال " ومن المعقول جداً أن تكون لكل قبيلة من هذه القبائل العدنانية لغنها ولهجنها ومذهبها في الكلام ، وأن يظهر اختلاف اللغات وتباين اللهجات في شعر هذه القبائل الذي قبل قبل أن يفرض يظهر اختلاف اللغات وتباين اللهجات في شعر هذه القبائل الذي قبل قبل أن يفرض بني تميم ، والقصيدتان اللتان استثناهما ورضى بقبولهما لا تخرجان عن هذه اللغة الأدبية التي يسميها لغة قريش ، فقبوله لهاتين القصيدتين ينقض أساس ذلك الفصل . . . »

ومن ذلك أيضاً قول الناقد إن الدكتورطه قد (٢) ونبسه النقد منذ أكثر من عام إلى أن ثبوت اختلاف لغة الجنوب عن لغة الشهال ، لو ثبت أنهما كانتا غتلفتين في العصر الجاهلي القريب ، لايصلح دليلا على أن أدب يمانية الشهال موضوع ، لأن قبائل اليمن في الشهال كانت هاجرت من الجنوب إلى الشهال منذ أمد بعيد ، فلم يكن هناك بد لمن نشأ في الشهال من ذرياتها أن ينشأ على لغة الشهال ، ويتخذها لغة أدب ولغة خطاب ، فجاء صاحب الكتاب هذا العام يجيب على هذا بلهجة المستوثق مما يقول ، فهل تدرى بماذا أجاب ؟ أجاب بأن هجرة فريق من عرب المين إلى الشهال غير ثابتة ! وأن صحة يمانية من انتسب إلى اليمن من قبائل الشهال غير ثابتة ! وأن صحة يمانية من انتسب إلى اليمن من قبائل الشهال غير ثابتة ! وإذن يسقط ذلك الاعتراض ! إن من المؤلم حقاً أن يلج الأستاذ في المماراة إلى هذا الحد . فلا يدرك أن جوابه هذا مسقط كل ما قال ، وأنه إذا صح أن التاريخ القديم والتاريخ الحديث أجمعا على خطأ فلم تكن هجرة ،

<sup>(</sup>١) الخضر حسين : ٣٢٣.

<sup>(</sup>۲) الغمراوى: ۱۸۸.

ولم يكن فى الشهال يمانيون – لم يكن هناك أدنى شبهة لغوية يمكن أن يعترض بها على صحة كلام مثل امرئ القيس ؛ إذ يصير امرؤ القيس ومن معه بذلك مضريين ، ويصير من السخف أن يقال بعد ذلك إن كلامهم وشعرهم منحول لأن لعته ليست لغة نقوش حميرية اكتشفت فى الجنوب ، حتى ولو كانت لغة النقوش تمثل لغة اليمن فى عصر امرىء القيس – لكن صاحب الكتاب يدافع عن باطل... وحسبنا ما قدمنا من أمثلة التناقض ، وتجد طائفة أخرى منها اكتفينا بالإشارة إلى أرقام صفحات الكتب التى تشير إليها فى الهامش (١).

و وأمرآخر يتصل بمجافاة الطريقة العلمية ، وهو إيراد النصوص على وجه يختلف عما كانت عليه في حقيقها ، والاستدلال بها على ما لا تدل عليه في أصلها لو أوردت كاملة . ومن أمثلة ذلك أن الدكتور طه يقول: « فأما خلف فكلام الناس في كذبه كثير ، وابن سلام ينبئنا بأنه كان أفرس الناس ببيت شعر . . . » فالدكتور طه يريد أن يتخذ من كلام ابن سلام حجة على كذب خلف، ويريد أن يوجّه قوله « أفرس الناس ببيت شعر » توجيها يوجى بأنه لتمكنه وقدرته ومهارته كان قادراً على نحل الشعر ووضعه . ولكن ابن سلام لم يرد إلى هذا بل أواد نقيضه! ونصه بكامله هو : « أجمع أصابنا أنه كان أفرس الناس ببيت شعر ، وأصدقه لساناً ، كنا لا نبالي إذا أخذنا عنه خبراً أو أنشدنا شعراً الا نسمعه من صاحبه » . وأى توثيق لحلف أوثق من هذا ؟ (٢) . ومن ذلك أيضاً أن الدكتور يذكر أن أبا عمرو بن العلاء قال : « ما لسان حمير بلساننا أن الدكتور يذكر أن أبا عمرو بن العلاء قال : « ما لسان حمير وأقاصي اليمن ولا لغتهم بلغتنا » ولكن نص ابن سسلام هو « ما لسان حمير وأقاصي اليمن » بلساننا ، ولا عربيتهم بعربيتنا » فجعله « ولا لغتهم بلغتنا » ولكن بينم بعربيتنا » فجعله « ولا لغتهم بلغتنا »والفرق بين ماأورد

<sup>(</sup>۱) انظر مثلا : الحضر حسین : ۱۹ – ۲۰ و ۲۲۳ و ۳۱۳ و ۳۹۳ و ۳۵۳ – ۳۵۳ ؛ والحضری : ۸۶ ؛ والغمراوی : ۲۰۰ ، ۳۱۳ .

<sup>(</sup>٢) انظر لذلك الخضر حسين : ٢٧٢.

الدكتور وبين النص الحقيقي فرق كبير له دلالته التي بيُّمها ناقده (١) .

ومن ذلك أيضاً أن الدكتور طه يورد شعراً ثم يقول عنه: « والعجب أن أصحاب الرواية مقتنعون بأن هذا الكلام من شعر الجن ، وهم يتحدثون في شيء من الإنكار والسخرية بأن الناس قد أضافوا هذا الشعر إلى الشهاخ بن ضرار ». وقد أورد أحد ناقديه الروايات التي ذكرت هذا الشعر (٢) ، فلم يكن فينها إنكار ولا سخرية ، بل نسبته كلها إلى الشهاخ أو إلى أخيه مزرد ، ما عدا خبراً واحداً ذكر أن عائشة حيبًا سمعت الشعر قالت: « فكنا نتحدث أنه من الجن . . . . . وفي آخر الحبر نفسه أن عائشة سألت: من صاحب هذه الأبيات؟ فقالوا: مزرد بن ضرار ، ولكن مزرداً بعد ذلك أنكر أنها له! والدكتور طه يكتني أحياناً بذكر رواية واحدة من روايات متعددة ، فقد أورد قصة فيها نحل الشعر ، وفيها تجريح لأحد رواته ، فعقب عليه ناقده بذكر روايات أخرى تنقضها (٣) ، ثم يقول: « أفلا ترى بعد ذلك أن الدكتور اتبع الحوى ، فبادر إلى تصديق حكاية سخيفة من غير أن يؤيدها ما يقويها ، وذكرها وحدها دون أن يذكر الروايات الأخرى إرادة أن يخدع عقول القراء ، فيفهموا أن هذه هي الرواية، فيتبعوه فيما يريد أن يثبته من تجريح الناس وإشاعة السوء فيهم؟ ألا يدعونا ذلك إلى القول بأنه متعصب لرأى معين يصطاد له من الأقوال ما يؤيده ، تاركاً التحقيق العلمي الذي يوصل إلى الحق أينما كان ؟ »

٦ - ومما أخذه به ناقدوه أيضًا أن الدكتور طه « أغار على كتب عربية وأخرى غربية فالتقطمنها آراء وأقوالاً ، نظمها فى خيط من الشك والتخيل (٤٠)» .
 وأن مؤلف الشعر الجاهلي على الرغم من تعظيمه قدر بحثه بوصفه بالحداثة والطرافة

<sup>(</sup>۱) الغمراوى : ۱۸۰ .

<sup>(</sup>٢) الخضرى : ٣٦ – ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) الخضرى : ١١ .

<sup>(</sup>٤) الخضر حسين : ٣ – ٤ .

والابتداع فإنه لم يبرز فكرة جديدة لامعة ، بل لم يُعن بالبحث عناية الذين ألموا به من القدماء والمحدثين، بل أخذ بعض أفكارهم وابتكاراتهم ولم يعرها رونقاً ولا جزالة ، وجر د من نظريتهم رسالته ١١٠ . وقد سعى بعض ناقديه إلى الكشف هما أخذه الدكتور من مرجوليوث خاصة ، فوجدوه شيئاً كثيراً (٢) ؛ حتى لقد ذهب بعضهم إلى أن الدكتور طه(٣) ﴿ أغار على نظرية الشك في الشعر الجاهلي، ولم يفترق عن مرجوليوث إلا في تسليمه بأن هناك شعراً جاهليًّا، فأخذ أصل النظرية وأقوىالشبه التي استند إليها مرجوليوث ، وجعل يقول لك : إنبي شككت في الشعر الحاملي، ويداعبك بقوله: ألحجت في الشك أو قل ألح على الشك؛ والحديث في صدق وأمانة خير من هذه المداعبة » . وقال ناقد آخر (1): « لقد كتب صاحب الكتاب بحثه ليثبت دعوى جديدة ينسبها هو لنفسه وتنتسب في الحقيقة لمرجوليوث، . ولا سبيل إلى الإطالة بإبراد ما ذكروه ، ولا بعضه ، فقد بسطنا رأى مرجوليوث وبسطنا رأى الدكتور طه حسين ، ثم أشرنا في هامش هذه الصفحة إلى المواطن التي ذكر فيها الناقدون ما رأوا أن الدكتور أخذه من مرجوليوث؛ ومن كل ذلك نستطيع أن نستبين أثر مرجوليوث في كتاب الدكتور طه حسين وخاصة في نقطتين أساسيتين لعلهما عماد بحث الدكتور ، هما : الدليل الديني ، والدليل اللغوي!

نقد الأدلة:

وبعد أن عرضنا ، في إيجاز شديد ، ما أخذه الناقدون على مهج الدكتور وطريقته ، نعرض في إيجاز ، لعله أشد من سابقه ، ما نقدوا به أدلته وحججه .

<sup>(</sup>١) محمد لطني جمعة : ٢٦ .

<sup>(</sup>۲) انظر الحضر حسين : ۱۷ ، ۱۸ ، ۱۹ ، ۲۰ ، ۲۲ ، ۲۷ ، ۲۰ ، ۱۰۰ ، ۱۰۰ ، ۱۰۰ ، ۱۰۰ ، ۱۰۰ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۷۹ ، ۲۲۹ ، ۳۲۱ ، ۲۷۹ ، ۲۲۹ ، ۱۰۰ ، ۱۰۰ . القمراوی : ۱۰۰ .

<sup>(</sup>٣) الخضر حسين : ١٧ – ١٨ .

<sup>(</sup> ٤ ) الغمراوي : ١٠٠ .

١ ــ فقد ذكر الدكتورطه ، كما مر بنا ، أن الشَّعر الجاهلي الذي بين أيدينا لا يمثل الحياة الدينية في الجاهلية ، وأن القرآن ، وهو عنده مرآة الحياة الجاهلية ، يمثل العرب في الجاهلية أمة متدينة قوية التدين . فرد عليه السيد محمد الخضر حسين ، وبيِّن أن « هذه الشبهة مما استلبه المؤلف من مقال مرجوليوث، (١٠). ثم أورد ما جاء في مقال مرجوليوث وما جاء في كتاب الدكتور طه ليظهر مابيهما من تشابه ، و بعد أن عرض لرد إدورد براونلش على مرجوليوث، قال(٢): و وخلاصة الجواب أن معظم شعر العرب كان في الفخر والحماسة وأن المسلمين صرفوا عنايتهم عن رواية الشعر الذي يمثل ديناً غير الإسلام ولا سيا دين اللات والعزى، وعلى الرغم من هذا كله وصلت إلينا بقية من الشعر الذي يحمل شيئاً من الروح الديبي ، تجده في كتاب الأصنام لابن الكلبي وغيره ، . وأما الأستاذ محمد لطني جمعة فقد وجد أن خير رد على الدكتور طه أن يجمع بعض الشعر الجاهل الذي يشير إلى الحياة الدينية في الجاهلية ، فجمع طرفاً منه ، لشعراء متعددين (٣) ، ثم قال (١٤): « من العجيب أن المؤلف يدعى أن الشعر الجاهل كله عجز عن تصوير الحياة الدينية ، وهو لم يتقدم إلينا بدليل ولم يستقرئ دواوين الشعر الجاهلي ». وأما الأستاذ الغمراوي فينكر أن القرآن يصور العرب في الجاهلية أمة متدينة قوية التدين ، ويرى أن هذا « لا ينطبق إلا على أهل مكة والمدينة ومن حولهما ، ولا ينطبق على من حولهما مثل ما ينطبق عليهما . ومكة والمدينة وما حولهما ليست هي كل بلاد العرب ، وأهل مكة والمدينة ومن جاورهم لم يكونوا جملة العرب ولا جمهرتهم ، فمن الحطأ الواضح إذن أن يجعل الدكتور ما ينطبق عليهم ينطبق على جميع العرب ، وأن يستند في ذلك على القرآن<sup>(٥)</sup> . »

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۷ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) الشهاب الراصد : ٨٥ – ٩٢ .

<sup>( )</sup> المصدر السابق: ٩٠ .

<sup>(</sup>ه) ص : ۱۹۷ - ۱۹۸

٧ ــ وذكر الدكتور طه أيضاً أن الشعر الجاهلي لا يمثل الحياة العقلية في الجاهلية ، ومضى يصف هذه الحياة العقلية كما رآها في القرآن الكريم ، فالقرآن الكريم « يمثل حياة عقلية قوية ، يمثل قدرة على الجدال والحصام أنفق القرآن في جهادها حظًّا عظيماً ... أفتظن قوماً بجادلون في هذه الأشياء جدالاً يصفه القرآن بالقوة ويشهد لأصحابه بالمهارة ، أفتظن هؤلاء القوم من الجهل والغباوة والغلظة والحشونة بحيث يمثلهم لنا هذا الشعر الذي يضاف إلى الجاهليين . . . ، وقد رد عليه السيد محمد الخضر حسين بقوله(١١): و في الشعر الجاهلي معان سامية وحكمة صادقة ، ومن يقرؤه خالى الذهن من كل ما قيل فيه يقضى العجب من ذكاء منشئيه وسعة خيالهم، و إقصائهم النظر في تأليف المعانى والتصرف فى فنون الكلام . . . ، وأما الأستاذ الغمراوى فينكر أيضاً أن يكون القرآن يمثل العرب في الجاهلية أمة مستنيرة لها حياة عقلية قوية ، وبعد أن يتحدث في ذلك يقول (٢) « فأما الحظ الذي أنفقه القرآن في الجهاد بالحجة فعظيم . لكن عظمه لم يكن ناشئاً عن عظم قدرة على الجدال كانت عند المجادلين ، ولا عن حسن بصرهم بمواطن الحجة ، بل كان ناشئاً عن عظم رسوخ ما كان يجاهده القرآن فيهم من اعتقادات وعادات تأصلت فيهم على مر القرون ، فالقرآن أنفق ذلك الحظ العظيم في جهاد العادة لا في جهاد مقدرة على المحاصمة . . . وإنك لو استقريت مواقف المحاجة التي وردت في القرآن لا تكاد تجد فيها موقفاً قابل المجادلون الحجة فيه بالحجة وقارعوا الدليل بالدليل ... ، ويرى أيضاً أن الدكتور طه « استشهد على ما يريد بآيتين اثنتين ليس فيهما شاهد على ما يريد ، وأنه قد ترك كثيراً من الآيات التي تنقض معناه الذي أراد . . . (٣) ،

٣ – وذكر الدكتور طه أيضاً أن الشعر الجاهلي يمثل العرب أمة معتزلة

<sup>(</sup>۱) ص ۱۱۵ .

<sup>(</sup>٢) ص : ١٤٨ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۵۲ .

تعيش في صحراتها ، لا تعرف العالم الحارجي ، ولا يعرفها العالم الحارجي ، أماالقرآن فيصف عناية العرب بسياسة الفرس والروم وصلاتهم بغيرهم من الأم . وقد رد عليه السيد محمد الحضر حسين بقوله (۱۱): و وهل يصدق أحد أن من يدرسون الشعر الحاهلي يتصورون العرب أمة معتزلة في صحراء . . . » ثم يورد شعراً جاهلياً فيه دلالات على معرفة العرب بالأمم المجاورة وعلى صلاتهم بهم . أما الأستاذ الغمراوي فقد ذكر أن الدكتور طه و لم يستشهد على ذلك إلا بآيتين اثنتين جرى في تأويلهما على ذلك النحو الذي رأيت . . » (۲) بل إنه يرى أنه ليس في احدى الآيتين و المعنى الذي أراد ولا ظله » . وقد عجب من أن الدكتور يذهب إلى وأن الأدب الحاهلي على ما هو عليه الآن لا يبين صلة العرب بالعالم الحارجي ، وأن القرآن وحده هو الذي يبينها » (۳) ، مع أنه لم يستقرئ الأدب الحاهلي ولم يوازن بين ما فيه وما في القرآن .

٤ - وذكر الدكتور أيضاً أن الشعر الجاهلي لا يمثل الحياة الاقتصادية الحارجية والداخلية لعرب الجاهلية ، وأن في القرآن وصفاً لهما يصورهما فيه . وقد رد عليه السيد محمد الخضر حسين بأنه استشهد على الحياة الاقتصادية الحارجية بآية واحدة ليس فيها إلا إشارة موجزة ، وأن في الشعر الجاهلي تفصيلاً لهذه الإشارة (٤) . وأورد الاستاذ محمد لطني جمعة من الشعر الجاهلي ما يرى فيه تصويراً لحياة العرب الاقتصادية الداخلية في الجاهلية (٥) . أما الاستاذ الغمراوي فيرى أن « الحق أن الادب الجربي من هذا . والعجب أن يجهل أستاذ الأدب العربي شيئاً مثل هذا ، فلو أنه قرأ القليل المكتوب عن ابن الزبعرى في طبقات ابن سلام

<sup>(</sup>١) ص : ٥٧ .

<sup>(</sup>٢) ص: ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) ص : ١٥٣ .

<sup>(</sup>٤) ص : ٦٢ - ٦٣ .

<sup>(</sup>ه) ص : ۷٦ .

لوجد فيه ما لا يقل في دلالته الاقتصادية عن آية لإيلاف قريش (١) ... هذا موضع واحد من الأدب الجاهلي . ولسنا نشك في وجود مواضع أخرى تدل على ما كان هنالك في الجاهلية من اتصال تجارى محدود بين أطراف جزيرة العرب ووسطها (٢) ... وكما لم يُهم صاحب الكتاب بمواطن الأدب الجاهلي التي تدل على الحياة الاقتصادية الحارجية كما يحب أن يسميها ، كذلك لم يلم بمواطن الأدب الجاهلي التي تدل على ما يسميه الحياة الاقتصادية الداخلية .. وكما الأدب الجاهلي التي تدل على ما يسميه الحياة الاقتصادية الداخلية .. وكما واستنتج الحياة الخارجية كلها من آية واحدة في القرآن ، فقد تكلف واستنتج الحياة الاقتصادية الداخلية من تحريم القرآن الربا وفرضه الصدقات (٣) . أما عن زعمه أن الأدب الجاهلي كله لم يذكر الربا فنحن على ثقة من أنه هنا أيضاً لم يستعرض الأدب الجاهلي كله فيحكم عليه من هذه الناحية حكماً مبنياً أيضاً لم يستعرض الأدب الجاهلي كله فيحكم عليه من هذه الناحية حكماً مبنياً لأن التجارة وما اتصل بها من رباً أو غيره ليست من الأمور التي تسمو حتى تصير في متناول الشعر والنثر الأدبي في عصرنا هذا فضلاً عن العصر الجاهلي (١٠) . تصير في متناول الشعر والنثر الأدبي في عصرنا هذا فضلاً عن العصر الجاهلي (١٠) . فإذا كان الأدب الجاهلي موضوع (٥) . . . ، وقان الأدب الجاهلي موضوع (٥) . . . ،

ه ... الدليل اللغوى : وقد أفاض الناقدون فى نقد هذا الدليل ونقضه ، وذلك لأنه ، لو صح ، لكان أقوى الحجج الى ساقها المؤلف وأدلها على ما يريد أن يصل إليه . فالسيد محمد الحضر حسين يرى أن الدكتور طه قد أخذ هذا الدليل من مرجوليوث ، فأورد بعض كلام الدكتور وما يقابله من كلام مرجوليوث فى مقالته التى بسطنا فيها القول . وليس من سبيل إلى ذكر جميع ما رد به السيد محمد الحضر

<sup>(</sup>۱) ص : ۱۵٤.

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۵۵ .

<sup>(</sup>٣) ص : ١٥٦ .

<sup>(</sup>٤) ص : ١٥٧ .

<sup>(</sup>ه) ص : ۱۵۸ .

حسين ، فقد قضل القول في رده تفضيلا (١١) ، وحسينا أن نشير إلى بعضه ١٠ قال(٢) وأخذ المؤلف يذكر الشاهد الأقوى على اصطناع الشعر الجاهلي ، وهو أن اللغة القحطانية غير اللغة العدنانية ، والشعر المنسوب إلى بعض شعراء اليمن لا يختلف عن شعر العدنانية، وهذا مما استشهد به مرجوليوث قبله . . . لا ننازع فها دلت عليه الآثار المخطوطة من أن اللغة القحطانية كانت كلغة أجنبية عن العدنانية ، كما أن مرجوليوث والمؤلف لا ينازعان في أن اللغتين اشتد الاتصال بينهما بعد ظهور الإسلام وأصبحتا كلغة واحدة . والذي نراه قابلاً لأن يكون موضع جدال بيننا وبين مرجوليوث والمؤلف هو حال الاختلاف بين اللغتين في عهد يتقدم ظهور الإسلام بعشرات من السنين ، فنحن لا فرى ما يقف أمامنا إذا قلنا : إن الاختلاف بين اللغتين قد خف لذلك العهد وزال منه جانب من الفوارق ولم تبق القحطانية من العدنانية بمكان بعيد. والذي جعل اعتقادنا يدنو من هذه النظرية . . . أن قبول اللغة القحطانية لأن تتحد مع اللغة العدنانية بعد ظهور الإسلام لا يكون إلا عن تقارب وتشابه هيأهما لأن يكونا لغة واحدة ، فإن انقلاب لغة إلى أخرى تخالفها في مفرداتها وقواعد نحوها وصرفها ليس بالأمر الميسور حتى يمكن حصوله في عشرات قليلة من السنين » . ثم يرى أن العثور على نقوش باللغة الحميرية يرجع تاريخها إلى الماثة الخامسة والسادسة للميلاد لا ينقض هذا الرأى ، وذلك لأن التقارب بين اللغتين لم تبدأ به القبائل القحطانية والعدنانية في وقت واحد و بل سبقت إليه القبائل المجاورة للعدنانية ثم أخذ يتدرج فيما وراءهًا من القبائل. . . فالوقوف على أثر مخطوط قبل الإسلام بنحو ماثة سنة أو ما دونها إنما يدل على أن سكان الناحية التي انطوت على هذا الأثر لم يزالوا على لسان حمير القديم ، وهذا لا ينفي

<sup>(</sup>۱) انظر ص : ۷۰ - ۷۵ ، ۹۰ ، ۹۱ – ۹۶ ، ۱۰۰ ، ۱۰۳ – ۲۰۵۵

<sup>.</sup> TTY - TTI + T.O - T.

<sup>(</sup>۲) ص : ۷۰ – ۷۱.

أن يكون غيرها من القبائل القحطانية قد ارتاضت ألسنهم بلغة تشبه اللغةالعدنانية. ومن الممكن القريب أيضاً أن يكون أهل المكان الذي عثر فيه على هذه المخطوطات الأثرية ينطقون باللغة القريبة من اللغة العدنانية ، واكنهم استمروا في الكتابة على لغتهم التي كانت اللسان الرسمي لسياستهم أو ديانتهم ، وقد حكى التاريخ لهذا الوجه نظائر . . . ه (١٠) ، وبعد أن يسرد هذه النظائر يستدل على تقارب اللغتين بما يروتى في السيرة من خطب الوافدين من أهل المن على الرسول صلى الله عليه وسلم ، و ولو كانت اللغتان مختلفتين في المفردات وقواعد النحو والصرف لم يسهل على العدناني أو القحطاني فهم لغة الآخر إلا أن يأخذها بتعلم أو محالطة غير قليلة »(٢) . ثم يتطرق إلى عبارة أبى عمرو بن العلاء التي أوردها الدكتور طه ، وأصلها « ما لسان حمير وأقاصى اليمن بلساننا ولا عربيتهم بعربيتنا ، ، فقال إن الدكتورمس مذه العبارة «بالتحريف مساً رفيقاً » و « حوَّل قوله : ولا عربيهم بعربيتنا ، إلى قوله : وما لغتهم بلغتنا ، لقصد المبالغة في الفصل بين اللغتين وليصرف ذهن القارىء عن أن يفهم من قول أبي عمرو: ولا عربيتهم بعربيتنا، أن تلك اللغة عربية وإنما تختلف عن العدنانية اختلافاً يسوغ له أن يقول : وما لسان حمير وأقاصي البمن بلساننا . ومس المؤلف عبارة أبي عمرو بالتحريف مرة أخرى، فقد حذف قوله: وأقاصي البمن ، حتى لا يأخذ مها القراء أن لغة غير الأقاصي ، وهي القبائل المجاورة للقبائل المضرية ، ليس بين عربيتها وعربية مضر هذا الاختلاف (٣) » . «هذا شأن الاختلاف بين اللغتين ، أما تشابه الشعر القحطاني والعدناني فله سبيل غير هذا السبيل ، والرأى الذي يوافق إجماع الروايات ويؤيده النظرولا يعترضه البحث الحديث أن الشعراء في جنوب الجزيرة

<sup>(</sup>۱) ص: ۷۱ – ۲۷ ،

<sup>(</sup>۲) ص : ۷۳ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٧٣ – ٧٤ .

وشهالها أصبحوا من قبل الإسلام ينظمون الشعر بلهجة واحدة أو متقاربة » (١) . ثم يمضى فى بيان رأيه هذا وتفصيله . ثم يرد على هذا الدليل من جانب آخر ، قال (٢) : « وبما يتعذر قبوله أيضاً أن يضع غير المانيين أشعاراً فى لهجة قرشية ويعزوها إلى القدماء من شعراء المين دون أن يجدوا من المينيين أو ممن يعرف لهجة شعراء المينيين من ينكر صنيعهم ، ويناضلهم بحجة أن هذا الشعر غير منطبق على لهجة أولئك الشعراء » .

ثم رد عليه حديثه عن أن لهجات القبائل العدنانية نفسها ، وهي مختلفة ، غير ظاهرة في هذا الشعر الجاهلي ، فقال (٣): وهذه الشبهة علقت بذهن المؤلف فيا على من مقال مرجوليوث ، وهي مطرودة بنظرية وجود لغة أدبية يحتذيها الشعراء على اختلاف قبائلهم منذ عهد الجاهلية ».

وأما الأستاذ محمد لطنى جمعة فيقول (١): « اعتمد المؤلف على أقوال الرواة ثم يؤكد لنا أن الرواة يضيفون شيئاً كثيراً من الشعر الجاهلى إلى قوم ينتسبون إلى عرب اليمن . . . ويؤيد مخالفة اللغة القحطانية للغة العرب برواية أحد الرواة وهو أبو عمرو بن العلاء ، فكأن الرواة الذين كانوا يعلمون اختلاف اللغتين من أقدم الأزمنة رووا ، على الرغم من علمهم هذا ، شعراً كثيراً بالعربية العدفانية وحملوه على شعراء اليمن . . . وهذا الكلام ظاهر البطلان ، والتلفيق فيه لا يحتاج إلى برهان ، لأن الراوية الذي يعرف اختلاف الأمتين واختلاف اللغتين إذا أراد الوضع والاختلاق لا يقع في مثل هذا الحطأ المفضوح سيا وأن المؤلف قال في ص ١٢٠ عن حماد الراوية : أما حماد فرجل عالم بلغات العرب وأشعارها ومذاهب الشعراء ومعانيهم فلا يزال يقول الشعر يشبه مذهب رجل ويدخله في شعره . . .

<sup>(</sup>۱) ص : ۹۲ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۹٤ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۰۰ .

<sup>(</sup>٤) ص : ١٣٧ – ١٣٧ .

أقيعقل أن راوية كحماد العالم باللغات والمعانى والمذاهب يخطئ مثل هذا الحطأ؟ م يقول (١): و وكيف يثبت لنا المؤلف أن أبا عرو بن العلاء أراد اختلاف اللغتين في زمن الحاهلية ، وقد عجز المؤلف عن تحديد زمن هذا الاختلاف لعلمه بجواز تطبيق هذا القول على زمن الراوية أبي عمرو نفسه، فقد قصد بذلك أن اللهجة العربية الحميرية التي كانت شائعة في زمنه في بقايا حمير في بلاد المين تخالف اللهجة العربية الفصحى . . . وحينئذ يفلت هذا الدليل من يد مؤلف الشعر الجاهلي » . وبعد أن يتحدث المؤلف عن « اللغة الأدبية » التي كان ينظم بها شعراء الجاهلية أورد أبياتاً من الشعر الجاهلي ما تزال تظهر فيها بقايا من اختلاف اللهجات العدنانية (٢) .

وأما الأستاذ الشيخ الحضرى فبعد أن تحدث عن هذا الموضوع وأورد أدلة الدكتور وأشار إلى تحريفه فى النص الذى ذكره أبو عمرو بن العلاء – قال (٢): و وأكثر الشعر اليمانى إنما هو لشعراء من سبأ كانوا بالشهال ، إما بالمدينة وإما بالعراق ، وإما بالصحراء الشهالية وإما بالشام ، أو لعرب عدنانيين . . . فالأستاذ يرى بعد ذلك أنه إذا سلمت مقدمته بأنه كان هناك خلاف بين لغة حمير ولغة عدنان ، فإن ذلك لا ينتج شيئاً ، لأن العربية القديمة عربية حمير لم يؤثر شيء من شعرها ، وابن سلام فى الطبقات إنما ساق عبارة أبى عمرو فى هذا الصدد وهو نبى أن يكون هناك شعر تصح نسبته إلى عاد وثمود . . » ، ثم يقول عن اختلاف اللهجات (٤): « لا ندرى كيف يظهر فى الشعر تباين اللهجات ؟ فإن اللهجة كما قدمنا إنما هى ما يرجع إلى الأداء ، والشيء الواحد قد يؤد أي بلهجات اللهجة كما قدمنا إنما هى ما يرجع إلى الأداء ، والشيء الواحد قد يؤد أي بلهجات اللهجة كما قدمنا إنما هى ما يرجع إلى الأداء ، والشيء الواحد قد يؤد أي بلهجات اللهجة كما قدمنا إنما هى ما يرجع إلى الأداء ، والشيء الواحد قد يؤد أي بلهجات اللهجة كما قدمنا إنما هى ما يرجع أبى الأداء ، والشيء الواحد قد يؤد أي القرآن نفسه ،

<sup>(</sup> ١٣٩ ) جي : ١٣٩ -

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۵۲ - ۱۵۷ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۰ - ۱۱ .

<sup>(</sup>٤) ص : ٢٥ .

والقرآن هو هو ٥. و لا ندرى كيف يكون اختلاف اللهجات مؤثراً في الشعر ، في أوزانه وتقاطيعه وبحوره وقوافيه بوجه عام ؟ . . . لا أفهم تأثير الإمالة والتفخيم في بحر الشعر وقافيته . فإن مفخم الألف ينشد "قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل" بألف مفخمة كما ينشدها المميل بألف ممالة ، فلا يتغير في البيت حركة ولا سكون ، وهما اللذان تبي عليهما تفاعيل الشعر . وكما لا يتغير شيء من ذلك بالإمالة والتفخيم لا يتغير بالإدغام والإظهار . . . (١)

وأما الأستاذ الغمراوى فيتحدث عن هذا الموضوع في صفحات متفرقة من كتابه (۲)، وقد عرض لذكر بعض ما قدمناه ثم قال (۳): إن الدكتور طه قد و نبهه النقد منذ أكثر من عام إلى أن ثبوت اختلاف لغة الجنوب عن لغة الشهال ، لو ثبت أنهما كانتا محتلفتين في العصر الجاهلي القريب ، لا يصلح دليلا على أن أدب يمانية الشهال موضوع لأن قبائل اليمن في الشهال كانت هاجرت من الجنوب إلى الشهال منذ أمد بعيد فلم يكن هناك بد لمن نشأ في الشهال من ذرياتها أن ينشأ على لغة الشهال ويتخذها لغة أدب ولغة خطاب . فجاء صاحب الكتاب هذا العام يحيب على هذا بلهجة المستوثق مما يقول، فهل تدرى بماذا أجاب؟ أحاب بأن هجرة فريق من عرب اليمن إلى الشهال غير ثابتة! وأن صحة يمانية من انتسب إلى اليمن من قبائل الشهال غير ثابتة! وإذن يسقط ذلك الاعتراض! إن من المؤلم حقاً أن يلج الأستاذ في المماراة إلى هذا الحد، وينزل به اللجاج الن هذا الدرك ، فلا يدرك أن جوابه هذا مسقط كل ما قال ، وأنه إذا صح أن التاريخ الحديث أجمعا على خطأ ، فلم تكن هجرة ولم يكن في الشهال يمانيون ، لم يكن هناك أدني شبهة لغوية يمكن أن يعترض بها على صحة الشهال يمانيون ، لم يكن هناك أدني شبهة لغوية يمكن أن يعترض بها على صحة كلام مثل امرئ القيس . إذ يصير امرؤ القيس ومن معه بذلك مضريين ،

<sup>(</sup>۱) ص : ۱۸ .

<sup>(</sup>٢) ص : ١٦٢ - ١٦٢ ، ١٦١ ، ١٧١ – ١٧١ ، ١٨٨ ،

<sup>(</sup>٣) ص : ١٨٨

ويصير من السخف أن يقال بعد ذلك إن كلامهم وشعرهم منحول لأن لغته ليست لغة نقوش حميرية اكتشفت في الجنوب . . . .

ويتحدث الأستاذ الغمراوى حديثاً مفصلاً عن اللهجات، جاء فيه أن الدكتور طه حسين ذكر في الطبعة الثانية من كتابه و أن اللغة الفصحى الموجودة في القرآن والحديث لغة قريش ، فإذا اعترض القارئ بأن هذه اللغة قد كانت تفهم في غير قريش في قبائل الحجاز ونجد ، كقيس وتميم المضريتين ، والأوس والحزرج اليمنيتين ، وقبائل اليهود في شهال الحجاز ، كان جواب صاحب الكتاب أنك قد عرفت رأيه "في النسب وانهاء هذه القبائل إلى اليمن أو إلى مضر"! يشير إلى رأيه الذي أورده في فصل الأدب الجاهلي واللغة . وغفل هنا كما غفل يشير إلى رأيه الذي أورده في فصل الأدب الجاهلي واللغة . وغفل هنا كما غفل هناك عن أن إنكاره نسبة تلك القبائل إلى غير قريش يدخلها في قريش ويذهب باعتراضه على الشعر الجاهلي العدناني من طريق اللهجة كما ذهب هناك باعتراضه على الشعر الجاهلي القحطاني من طريق اللغة هذا) .

# نقد أسباب النحل:

وننتقل بعد ذلك إلى عرض آراء النقاد فيا ذكره الدكتور طه حسين من أسباب نحل الشعر الجاهلي ، وقد جعلها الدكتور ، كما مر بنا خسة : السياسة، والدين ، والقصص ، والشعوبية ، والرواة .

۱ — السياسة ونحل الشعر : أجمع النقاد على أن الدكتور طه لم يورد شيئًا من الشعر الجاهلي الذي دعت السياسة إلى نحله ، مع أن فصله معقود لهذا ، ومع أنه أطنب في الحديث عن المقدمات الظنية والفروض المتخيلة ، ولكنه لم ينته بها إلى النهاية التي يدل عليها عنوان الفصل . قال السيد محمد الحضر حسين (٢)

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۰۱ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۸۵.

وعقد المؤلف الفصل في نحو عشرين صحيفة قضاها في الحديث عن أمركتب فيه القدماء والمحدثون ، وهو شأن العصبية في صدر الإسلام وعهد الأمويين ، وما كان من التهاجي بين بعض شعراء الأنصار وآخرين من قريش . . . ولم يستطع المؤلف أن يضرب في هذا الفصل الطويل مثلاً لشعر جاهلي اخترعته نزعة سياسية . . . ومن أراد أن بقرر أن من الشعر الجاهلي ما افتعل لغرض سیاسی ، ویضع لذلك عنواناً یكتبه بأحرف ممتازة ، فلیأت ولو بمثل أو مثلین واضحين ويريع القارئ من أقوال لا تقع في عين الموضوع فضلاً عما فيها من صبغ بعض الوقائع بألوان لا تلائمها . . . ، وقال الأستاذ محمد لطني جمعة (١) و وقد سود المؤلف تسم صفحات في هذه المسألة وحدها (يقصد المهاجاة بين الأنصار وقريش ) وعنوان الفصل " السياسة وانتحال الشعر " اسم فخم وعنوان ضخم ، ولكن اللب منعدم والمقصد غامض ... أين السياسة من بحثه وأين الشعر المنتحل ومن واضع الشعر المحمول ؟ \* وقال أيضاً (٢): « إلى هنا ولا نجد في هذا الفصل الطويل الذي عنونة المؤلف " السياسة وانتحال الشعر " يقصد بذلك الشعر الجاهلي .. شيئاً خاصًّا بانتحال ذلك الشعر الجاهلي . . . » وقال الشيخ محمد الخضري إن الدكتور طه قال: « يستطيع الكاتب في تاريخ الأدب أن يضع سفراً مستقلاً في كان لهذه العصبية بين قريش والأنصار من التأثير في شعر الفريقين الذي قالوه في الإسلام وفي الشعر الذي انتحله الفريقان على شعراتهما في الحاهلية ،، ثم عقب عليه بقوله (٣): « مع أن مقدمته الطويلة لم يوجد بها كالمة واحدة تتصل بأن فريقاً من الفريقين اختلق شعراً ونسبه إلى شعرائه في الجاهلية ، وإنما الأحاديث كلها في الشعراء الذين كانوا في أول العهد الإسلامي يتقارضون الشعر،

<sup>(</sup>۱) ص : ۱۸٤ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۹۳ .

<sup>(</sup>٣) ص : ۲۲ ،

وفى العهد الذى يلى ذلك ، ويقول أيضاً (١): « وبعد ذلك كله ألم يكن من واجب المؤلف ، وهو أستاذ كبير ، أن يذكر لقراء كتابه بعض الشعر الذى وضعته قريش فى الإسلام ونسبته إلى بعض شعرائهم فى الجاهلية وكان الداعى إلى وضعه السياسة ؟ إنه لم يذكر شيئاً من ذلك ، وكل كلامه حول الشعر الذى قيل فى العهد الإسلام ، وليس لهذا وضع الشيخ كتابه ».

٢ – الدين ونحل الشعر : قال السيد يحمد الحضر حسين (١): «ينكر المؤلف كل مايروك من الشعر والأخبار الممهِّدة للبعثة النبوية ، وإنكارها على هذا الوجه إنما تسمعه ممن ربط قلبه على نفي النبوة ، إذ ليس من المحتمل عنده أن يقال فيها شعر أو يرد عنها خبر قبل أن يدعيها صاحبها . أما الذين يعتقدون بأن نبوة أفضل الحلق حق فمن الجائز عندهم أن يسبقها شعر أو خبر يتصل بها ، وشأنهم أن يفحصوا ما يرد في هذا الصدد ويضعوه بمنزلته من الوضع أو الضعف أو الصحة ، وكذلك فعل علماء الإسلام فحكموا على جانب مما كان من هذا القبيل بالوضع، كالأخبار والأشعار المعزوة إلى تُعسُّ بن ساعدة ». ثم يعرض لما ذكره الدكتور طه من أن النبي صلى الله عليه وسلم مهي عن رواية شعر أمية، وأن هذا وحده كاف لأن يضيع هذا الشعر . فرد عليه بأن في الحديث الصحيح أن النبي استنشد رجلاً شعر أمية فظل ينشده حتى أنشد مائة بيت. وقال إنه لو صح أن النبي نهى عن شعره لكان هذا النهى مقصوراً على قصيدة أمية التي رثى بها قتلي قريش في وقعة بدر ، «على أنا نجد هذه القصيدة التي يقولون إن النبي صلى الله عليه وسلم نهي عن روايتها واردة في بعض كتب السير والمغازي ، وقد رواها ابن هشام في نحو ثلاثين بيتاً . . . ، (٣) ، وقال الأستاذ محمد لطني

<sup>(</sup>١) ص : ٣٤ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۸۸ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٢٢٠ .

جمعة (١١): ﴿ يُرِيدُ مُؤلِفُ كُتَابُ الشَّعْرِ الْجَاهِلِي أَنْ يَخْدُعُ الْقَارِئُ ويوهمه أَنْ كُلّ ما ورد في الأدب العربي من نثر وشعر عن الحن ووجودها وأخبارها إنما وضع بعد الإسلام وضعاً لتبرير سورة الجن التي جاءت في الكتاب المنزل على أفصح العرب . . . وأن كل ما نسب إلى العرب في أدبهم من هذه الناحية إنما اصطنع اصطناعاً مجاراة المعقيدة التي اقتضها هذه السورة القرآنية . والحقيقة أن عرب الجاهلية كانوا يعتقدون بالجِن، ونظموا شعراً جاهليًّا كثيراً عن علاقة الجن بالشعر والشعراء ، وذكرنا بعضه في ص ٥٢ من هذا الكتاب ، . . . ولم تكن أمة سامية أو آرية تخلو من الاعتقاد بالجن أو الأرواح الخيرة والشريرة ، ثم تحدث عن شعر أمية بن أبي الصلت ، ونني أن المسلمين محوه أو حاربوه ، وأورد شيئًا من شعره . . (۲) ، وأما الشيخ الخضرى ، فيعرض لما تحدث به الدكتور طه من أمر الشعر الممهد للبعثة النبوية ، فيقول الشيخ الخضري إن انتظار بعض علماء العرب وكهامهم وأحبار اليهود ورهبان النصارى لبعثة نبي عربي من المسائل العي ذكرها القرآن ، ١ والمؤلف نفسه قال في الصفحة الثامنة من كتابه : وأنا أزعم مع هذا كله أن العصر الجاهلي القريب من الإسلام لم يضع ، وأنا نستطيع أن نتصوره تصوراً واضحاً قويتًا صحيحاً ، ولكن بشرط ألا نعتمد على الشعر بلعلى القرآن من ناحية ، والتاريخ والأساطير من ناحية أخرى . . . و (٣) ، وعرض بعد ذلك لقول الدكتور طه : ﴿ وَفِي سِيرَةُ ابْنِ هَشَامٌ وَغَيْرِهَا مَنْ كُتُبِ التَّارِيخِ والسير ضروب كثيرة من هذا النوع ، ، فقال الشيخ الخضرى (١٤) و وهذا الكلام غير صحيح ، فقد قرأنا هذه السيرة مراراً ، ولا سيا فيا يمهد لبعثة النبي صلى الله عليه وسلم ، فلم نجد بيتاً واحداً في الموضوع الذي ذكره ، وإنما الشعر الذي

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۱۲ ،

<sup>(</sup>۲) ص: ۲۲۱ - ۲۲۰ ،

<sup>(</sup>٣) ص : ٣٤ - ٣٥ ،

<sup>(</sup>٤) ص : ٣٥.

رأيناه في فصل عنوانه: أمر الأربعة المتفرقين عن عبادة الأوثان في طلب الأديان، وفي هذا الفصل قطع شعرية كلها في التوحيد وترك عبادة الأوثان . . ثم قال(١١): و ذكر الأستاذ بعد ذلك من منحول الشعر ما أورده المفسرون زاعماً أنهم أوردوه لإثبات عربية القرآن! ثم غلا فقال: فحرصوا أن يستشهدوا على كل كلمة من كلمات القرآن بشيء من شعر العرب يثبت أن الكلمة عربية لا شك في عربيتها ﴾ . فعقب على ذلك بقوله : ﴿ وهذه الجملة فيها غلو وفيها خطأ : أما الغلو في قوله إنهم استشهدوا على كل كلمة منه ؛ بين أيدينا التفسيران الكبيران اللذان ُعنيا بهذا الاستشهاد أتم عناية ، وهما تفسير الإمام الكبير أبي جعفر الطبرى وتفسير الكاتب العظيم أبي عمر الزمخشري ، ومع ما فيهما من الشواهد الكثيرة فإن ادعاء الاستشهاد على كل كلمة لا يؤيده الواقع ، إن شواهد الكشاف عددها ٧٢٧ شاهداً ، وليس هذا عدد كلمات القرآن . . . وأما الحطأ فني ظنه أن هذه الشواهد كلها جاهلية جيء بها لإثبات عربية القرآن! أكثر هذه الشواهد لشعراء إسلاميين ، وقليل منها ما هو لشعراء جاهليين أو مجهولين . . . وليس الاستشهاد لإثبات عربية القرآن كما يزعم ، وإنما هو لبيان مفهوم الكلمات التي يعدها الناس أحيانا غريبة ، على أن هذا المعنى قد يُلحظ أحياناً ، وهو أن القرآن ليس ببدع في اللغة، وإنما جاء بلغة العرب لم تشذُّ فيه كلمة عن مناهجهم.

## ٣ ــ القصص ونحل الشعر:

وقد ذهب هؤلاء النقاد إلى أن الدكتور لم يأت بشيء جديد لم يذكره القدماء، ولكنه زاد عليهم بأن عمل وأطلق أحكاماً كلية قال السيد محمد الخضر حسين (٢): و كتب المؤلف في القصص ولم يأت بجديد ، وإنما مد يده إلى ما تحدث به الكتاب من قبله وسماه نظرية له ، ثم انهال علينا بكليات عرضها مابين الممامة

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۱ – ۲۲ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۲٤٥ .

وحضرموت ... » وقال الشيخ محمد الحضرى (۱): « قد ذكر المؤلف نفسه ما كان من نقدة الآداب أمام هذا الشعر فقال: "وقد فطن العلماء إلى مافى هذا الشعر من تكلف حيناً ومن سفف و إسفاف حيناً آخر ، وفطنوا إلى أن بعض هذا الشعر يستحيل أن يكون قد صدر عن الذين ينسب إليهم " . وهذا هو الذى نويد أن نقوله ، وهو أن النقاد فى العصور الماضية لم يقصروا فى تمييز طيب الشعر من خبيثه ، وقد عبدوا الطريق لمن يخلفهم حتى لا يزعجهم كذب كاذب ، أو تلفيق ملفق ، فيرفضون حميع ما روى من الشعر ، كما فعل مؤلف الشعر الحاهلي ، ملفق ، فيرفضون حميع ما روى من الشعر ، كما فعل مؤلف الشعر الحاهلي ، ملفق ، فيرفضون حميع ما روى من الشعر ، كما فعل مؤلف الشعر الحاهلي ، ملفق ، فيرفضون حميع ما روى من الشعر ، كما فعل مؤلف الشعر الحاهلي ، ملفق ، فيرفضون حميع ما روى من الشعر ، كما فعل مؤلف الشعر الحاهلي ،

#### ٤ – الشعوبية ونحل الشعر :

قال السيد محمد الخضر حسين إن الدكتور طه عقد فصلا الشعوبية ونحل الشعر الجاهلي ، ولكنه « لم يقم دليلا على التلازم بينهما ، بل لم يأت برواية تدل على أن بعض الشعوبية انتحل شعراً جاهلياً . . . » (۲) ، وقال أيضاً بعد أن ذكر أن الدكتور أورد قصصاً عن أبي العباس الأعمى وإسماعيل بن يسار «وزعم أنه وصل بهذا إلى ما كان يريده من تأثير الشعوبية في انتحال الشعر ، ولكنه لم يستطع أن يضرب مثلاً يريك كيف انتحلت الشعوبية شعراً جاهلياً . . » (۲) ، وكذلك قال الأستاذ محمد لطني جمعة (٤): « لانجد في هذا الفصل ما يدل على انتحال الشعر الجاهلي » ، وأما الشيخ محمد الخضري فذهب إلى أن حديث الدكتور في هذا الفصل عن الشعوبية ونحل الشعر الجاهلي قائم على الفرض والتخيل لا على الحقائق ، وبعد أن رد عليه قال (٥): « ومتى كان الأمر كذلك

<sup>(</sup>١) ص : ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٢٤٩ .

<sup>(</sup>٤) ص : ۲٤٨ .

<sup>(</sup>ه) ص : ٥٤.

# ضعف مقدار هذا التخيل وسقط الفرض من أساسه ، .

#### الرواة ونحل الشعر :

أشار السيد محمد الخضر حسين إلى ما في حديث الدكتور في هذا الفصل \_ وفي غيره من الفصول ــ من تعميم ومبالغة ، وذلك حين قال الدكتور إن الرواة وبين اثنتين : إما أن يكونوا من العرب ، فهم متأثرون بما كان يتأثر به العرب، وإما أن يكونوا من الموالى فهم متأثر ون بما كان يتأثر به الموالى . . . ، وعقب عليه السيد محمد الخضر حسين بقوله (١): « ويريد من التأثر – بطبيعة السياق – الوجه الذي يحمل على صنع الشعر وعزوه إلى الجاهلية ، ومعى هذا نبي أن يكون لطائفة من الرواة خطة ثابتة وهي ألا يتأثروا بشيء من هذه الأسباب تأثراً يستهينون معه بموبقة الافتراء على الناس كذباً . وهذه المبالغة لا تأويل لها إلا أن المؤلف يحب أن يكون هذا الشعر الجاهلي منحولاً ، . ثم تعرض لما تعرض له الدكتور من ذكر حماد الراوية وخلف الأحمر ، وقال إسهما ليسا و مرجع الرواية كلها ولا أن الطعن فيهما طعن في الرواية جميعاً »(٢) . ومع ذلك فقد ذكر بعض الروايات التي ، تطعن في حماد وخلف ونقدها وبيَّن ضعف بعضها . ثم ذكر أن الدكتور رمى أبا عمر والشيباني بالكذب والوضع ، مع أن أحداً من القدماء لم يرمه بذلك حتى إن خصومه قد وثقوه ، ولم يكتف الدكتور بذلك بل قال عنه: " وأكبر الظن أنه كان يأجر نفسه للقبائل يجمع إكل واحدة منها شعراً يضيفه إلى شعراً ما "فقال السيد محمد الخضر حسين إن إيجار عالم كأبي عمرو الشيباني لا يمكن أن يكون قد حدث من غير أن يتنبه له القدماء ويشيروا إليه (٣) ، وأن الدكتور لم يبن حكمه هذا إلا على الظن والتخيل.

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۶۱ – ۲۹۰ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٢٦٧ .

<sup>(</sup>٣) ص : ۲۷۵ – ۲۷۵

أما الأستاذ محمد لعلني جمعة فقد رد عليه من وجه آخر وذلك قوله (1): وإن كان بعض المتعاصرين والأنداد من الرواة طعن بعضهم في بعض ، فليس في الطعن حجة أو دليل على صحة النهمة ، لأن اتحاد الحرفة والمنافسة في الشهرة والمزاحة على نيل الحظوة قد تدفع ببعض الرواة إلى الحسد والغيرة ، لهذا قال الأقدمون "إن المعاصرة حجاب "، حتى إن رواة "فقات كالأصمعي وأبي عبيدة وأبي زيد كانوا يتطاعنون ويضعف كل مهم رواية صاحبه ، ولكن المحققين ينزهوهم عن الكذب ... فلا يجوز إذن أن نأخذ بما يقوله الرواة بعضهم في ينوهوهم عن الكذب ... فلا يجوز إذن أن نأخذ بما يقوله الرواة بعضهم في يعض ، وقد عقد ابن جبي فصلا في كتابه والحصائص على ما يكون من قدح أكابر الأدباء بعضهم في بعض وتكذيب بعضهم بعضاً ، كرواية المفضل الفيبي في حتى حماد ، وهي لم تمحص ولم تنتقد وإن صح إسنادها فوليدة أحقاد معاصرة ، فإن كلام الأقران بعضهم في بعض لا يقدح في العدالة ، وهذا رأى علماء الحديث وجاراهم فيه أهل الأدب حتى قالوا : إن المعاصرة حجاب، كما قدمنا » .

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۷۱ – ۲۷۲ .

# الفصل الخامس توثيق الرواة وتضعيفهم

١

إن كان شيء أولى بالشك ، وأحرى بالتوقف ، وأجدر بالبحث والتمحيص، فهو هذه الأخبار والروايات المتناثرة في صفحات الكتب العربية ، التي تدور حول بعض رواة الشعر : تهمهم بالوضع والنحل ، وترميهم بالكذب والافتعال . وسنقصر حديثنا في هذه الصفحات على تلك الأخبار والروايات ، وعلى ما فيها من أحكام على المرواة أنفسهم: فيها توثيق لهم حيناً ، وتجريح وتضعيف في أكثر الأحيان ؛ وذلك لأن بحثنا إنما هو مصادر الشعر الجاهلي ، والرواية مصدر أصيل من مصادر هذا الشعر ، أو هي المصدر الأصيل إذا أخذناها بمعناها الواسع الذي وضحناه في فصل سابق . أما ما بسطنا فيه القول من دواعي الشك في الشعر الجاهلي وأسباب نحله ، فحسبنا ما قدمنا من آراء المؤيدين والمفند بن .

ولا بد لنا ، حتى يستقيم بين أيدينا وجه البحث وندخل فيه من بابه ، من أن نشير إلى قيام مدرستين فكريتين محتلفتين ، قامت إحداهما في الكوفة ، وقامت الأخرى في البصرة . وقد أدى الحلاف بين هاتين المدرستين إلى أن يتعصب علماء كل مدرسة لمدرستهم ، وأن يجرّحوا هم وتلاميذهم علماء المدرسة الأخرى وتلاميذها ويضعم ويرموهم بالوضع والكذب والتزيد . ولسنا نحبأن نوسع مجال البحث فنعرض للقبائل العربية التي استوطنت كل مصر من هذين المصرين ، وما أدى اليه ذلك من عصبية قبلية قد يكون لها أثر فيا نحن بسبيله من بحث ، ولا نريد كلك أن نعرض للاتجاه السياسي في البصرة والكوفة منذ زمن عمان وعلى ثم في

زمن بنى أمية ، فإن ذلك كله سيقودنا إلى إطالة نحن فى غنى عنها فى هذا الحجال ! ولكننا نحب أن نبين فى وضوح وجلاء، الطابع الفكرى المميز الذى تفردت به كل من البصر والكوفة فى الفقه ، واللغة والنحو ، والشعر والأخبار .

أما الكوفة فيبدو أنها كانت أمبق من البصرة إلى العناية بالحديث والفقه ، وذلك لأنه و هبط الكوفة ثلاثمائة من أصحاب الشجرة ، وسبعون من أهل بدر ١٠٠ . وكان وكان فيها أيضاً و ستون شيخاً من أصحاب عبد الله (بن مسعود) (٢) . وكان في بني ثور الذين نزلوا الكوفة و ثلاثون رجلا مافيهم رجل دون الربيع بن خشيم (٣) وكان من أثر نشاط حركة الفقة والفتيا في الكوفة أن شهد لها بعض علماء المدينة وكان من أثر نشاط حركة الفقة والفتيا في الكوفة أن شهد لها بعض علماء المدينة ابن عباس عن أبيه قال : جالست عطاء فجعلت أسائله ، فقال لى : ممن أنت وابن عباس عن أبيه قال : جالست عطاء فجعلت أسائله ، فقال لى : ممن أنت والمنافقة ، فقال عطاء : ما يأتينا العلم إلا من عندكم (١٤) . وقال شهد لهم بالتقدم بعض علماء البصرة ، فقد: وقال رجل للحسن : يا أباسعيد ، أهل الكوفة ، وبها بيوتات أهل البصرة أو أهل الكوفة ؟ قال : كان عمر يبدأ بأهل الكوفة ، وبها بيوتات العرب كلها وليست بالبصرة (٥) . ووقال مسعر : قلت لحبيب بن أبي ثابت : هؤلاء أعلم أم أولئك ؟ قال : أولئك (يعني أهل الكوفة ) (٢)

ومع ذلك فقد كان الحديث وروايته في الحجاز أسبق وأقدم من الكوفة و فأكثر الصحابة كانوا بالمدينة ، وهم أعرفالناس بحديث رسول الله ، وأخبر بقوله وعمله ، وحتى من رحل مهم إلى العراق وسائر الأمصار فإنما كانوا عارية

١) ابن سعد ، الطبقات ٢ : ٤ - ٥ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٥٠

<sup>( )</sup> المصدر السابق : ٥ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق: ٢ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق : ٦ .

من الحجاز ، (١) . وقد كان علماء المدينة يتمسكون بالحديث تمسكا كبيراً ، ويلجأون إليه من نص ، ويلجأون إليه من المر أو يحتاجون إليه من نص ، ولا يكادون يتجاوزونه إلى الاجتهاد وإبداء الرأى والفتيا . وقد ساعدهم على ذلك كثرة ما بين أيديهم من أحاديث ، وبقاء الحالة الاقتصادية والاجتماعية على ما كانت عليه في عهد رسول الله ومن بعده الصحابة ، أو قريبة من ذلك ، فلم يصبها من التعقيد والتطور ما أصاب حياة المسلمين في العراق أو الشام ، ولذلك كانوا يجدون لكل أمر من أمورهم حديثاً من أحاديث رسول الله يقضون به في ذلك الأمر .

أما الحياة في الكوفة فقد كانت على غير حياة المدينة ، فقد نزل المسلمون فيها بيئة جديدة ، فيها أخلاط من أجناس شي بعضها له ماض عريق في الحضارة والحياة الفكرية والاجهاعية ، ولذلك كانت حياة الكوفة ، إذا قيست بحياة المدينة ، معقدة ، جد فيها من المسائل الاقتصادية والاجهاعية ما لم يكن معروفاً في المدينة . ولذلك اضطر علماء الكوفة حيها يعرض لهم أمر من أمور حياتهم لا يجدون فيه نصاً واضحاً في القرآن أو الحديث إلى أن يجهدوا ويفتوا برأيهم ، وهذا الاجهاد والإفتاء بالرأى هو "القياس". وه أصل القياس أن يعلم حكم في الشريعة لشيء فيقاس عليه أمر آخر لاتحاد العلة فيهما ، ولكنهم توسعوا في معناه أحياناً فأطلقوه على النظر والبحث عن الدليل في حكم مسألة عرضت لم يرد فيها نص ، وأحياناً يطلقونه على الاجهاد فيا لا نص فيه ، وبعبارة أخرى بعلوه مرادفاً للرأى ، ويعنون بالرأى والقياس بهذا المعي أن الفقيه من طول ممارسته بعلوه مرادفاً للرأى ، ويعنون بالرأى والقياس بهذا المعي أن الفقيه من طول ممارسته للأحكام الشرعية تنطبع في نفسه وجهة الشريع بي النظر إلى الأشياء، وتمرن ملكاته على تعرف العلل والأسباب، فيستطيع إذا عرض عليه أمر لم يرد فيه نص، أن يرى فيه رأيا قانونياً متأثراً بجو الشريعة التي ينتمي إليا، وبأصولها وقواعدها التي انطبعت فيه ورأيا قانونياً متأثراً بجو الشريعة التي ينتمي إليا، وبأصولها وقواعدها التي انطبعت

<sup>(</sup>١) أحد أمين ، ضحى الإسلام ٢ : ١٥١ .

فيه من طول مزاولتها ، ومِن أجل هذا ذموا الرأى الذى يصدر عمن ليس أهلاً للاجتباد ...». (١)

وخلاصة ذلك أنه كانت هناك مدرستان، الأولى: مدرسة الحديث، وهي في الحجاز وخاصة في المدينة ، وعلى رأمها مالك بن أنس وتلاميذه . والثانية : مدرسة الرأى ، وهي في العراق وخاصة في الكوفة وعلى رأمها أبو حنيفة . وتعصب علماء كل مدرسة لمدرسهم حتى لقد كاد أبو حنيفة أن يفضل أحد التابعين من علماء الكوفة على صحابي جليل هو عبد الله بن عمر ، فقد قال مرة لمناظره و إبراهيم (النخعي - كوفي) أفضل من سالم (بن عبد الله بن عر) ، ولولا فضل الصحبة لقلت علقمة أفضل من ابن عمر » وأخذ الحجازيون يطعنون على علماء الكوفة ويعيبونهم ويرمونهم بالتزيد في الحديث الصحيح والإكثار من الموضوع ، فقال مالك : و إذا جاوز الحديث الحرتين ضعفت شجاعته » ، وكان مالك يسمى الكوفة و دار الضرب » يعني أنها تصنع الأحاديث وتضعها كما تخرج دارالضرب العراق ذراعاً (۱) .

وقد سقنا ما تقدم لنخلص منه إلى أمرين ؛ الأول : أن الطابع الذي يميز أهل الكوفة في الفقه أنهم « أهل الرأى » ، وأنهم لا يلجأون إلى الرأى إلا إذا عرض لم يجدوا له نصاً في الكتاب أو الحديث ، ومعنى ذلك أنهم قد عنوا بالحديث وجعه وروايته واستقصائه عناية كبيرة لأنه مصدر أساسى من مصادر الفقه والتشريع ، ولكنهم بعد ذلك كانوا أكثر حرية من غيرهم وأكثر جرأة على استخدام العقل ، فكانوا يقولون برأيهم ، حيث يتوقف غيرهم ، إذا لم يجدوا نصا في القرآن أو الحديث . والأمر الثاني : أن المدرسة الأخرى وهي مدرسة أهل الحديث في المدينة قد الهمت مدرسة الكوفة بوضع الأحاديث والتزيد فيها ،

<sup>(</sup>١) ضعى الاسلام: ١٥٣ - ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) أنظر المرجع السابق ٢ : ١٥٢ .

وقد يكون ما استجد في حياة الكوفة بما لم يجدوا له ذكراً أو أصلاً في الحديث حافزاً لم على الوضع أو التزيد رغبة في أن يدعوا رأيهم بحديث نبوى ، ولكن أغلب ما أنكره أهل المدينة على أهل الكوفة مرده إلى أن بعض التابعين وتابعي التابعين في الكوفة قد أخذوا الأحاديث عن الصحابة الذين نزلوا الكوفة ، فكان هؤلاء الصحابة يحدثون بأحاديث لم يسمع بعضها علماء المدينة بمن كان فيها من الصحابة فجهلوها. وليس كل ما كان يحدث به صحابي كان يحدث به غبره ، بل إن بعض الصحابة كان يحدث بعديث تنسخه حديث آخر لم يبلغه غيره من الصحابة (١) . فلم يكن مرد اتهام الكوفيين بالوضع إلى أنهم وضعوا كل ما اتهموا به ، ولم يكن مرده كله إلى عصبية أهل الحديث لمدرسهم على مدرسة الرأى ، وأيما كان بعض هذا الاتهام مرده إلى أنهم وضعوا حقاً ، وكان مرد بعضه إلى العصبية ، ثم كان مرد بعضه الآخر إلى اختلاف مصادر الرواية ، أى اختلاف الصحابة الذين أخذ عهم علماء كل مدرسة من التابعين وتابعيهم .

أما في اللغة والنحو فقد كانت البصرة أسبق إلى العناية بهما ثم تبعنها الكوفة ، ووربما فقامت في المصرين مدرستان منايزتان: مدرسة البصرة ، ومدرسة الكوفة . ووربما كان أهم الفروق الأساسية بين المدرستين أن مدرسة البصرة رأت أن أهم غرض وضع قواعد عامة للغة . . . تلتزمها وتريد أن تسير عليها في دقة وحزم ؛ وإذ كانت اللغات لا تلتزم القواعد العامة دائماً بل فيها مسائل لا يمكن أن تجرى على القاعدة ، وخصوصاً اللغة العربية التي هي لغات قبائل متعددة تختلف فيا بينها الختلافاً كبيراً . . . أراد البصريون تمشياً مع غرضهم أن يهدروا الشواذ ، فإذا ثبتت صحبها قالوا إنها تحفظ ولا يقاس عليها. بل جرؤوا على أكثر من ذلك فخطأوا بعض العرب في أقوالهم إذا لم تجرعلى القواعد . . فهم في الواقع أرادوا أن ينظموا اللغة بإهدار بعضها ، وأرادوا أن يكون ما سمع من العرب مخالفاً لهذا

<sup>(</sup>١) انظر المرجع السابق : ١٥٨ .

التنظيم مسائل شخصية جزئية يتسامحون فيها نفسها ولا يتسامحون فى مثلها والقياس عليها حتى لا تكثر فتفسد القواعد والتنظيم ، هذا إذا لم يتمكنوا من أن يؤولوا الشاذ تأويلا يتفق وقواعدهم ولو بنوع تكلف . أما الكوفيون فلم يروا هذا المسلك، ورأوا أن يحترموا كل ما جاء عن العرب ، ويجيزوا للناس أن يستعملوا استعمالهم ، ولو كان الاستعمال لا ينطبق على القواعد العامة ، بل يجعلون هذا الشذوذ أساساً لوضع قاعدة عامة . . . فهم أكثر تجويزاً للوجوه المختلفة في المسائل . . . (1)

وكان من أثر هذا الخلاف في المهجين أن تعصب كل فريق لمدرسته ، وأخذ يهم ويضعف علماء المدرسة الأخرى ، وخاصة البصريين الذين كانوا يرون أهم أخذوا اللغة عن العرب الخلص وأن الكوفيين أخذوها عن الأعراب الذين فسدت لغهم وسليقهم . قال الرياشي – وهو بصري (٢): وإنما أخذنا اللغة من فسدت لغهم وسليقهم . قال الريامي – وهو بصري (١): وإنما أخذنا اللغة من الفرالسواد أكلة الكواميخ والشواريز » . وافتخر البصريون بأنهم لم يأخذوا عن الكوفيين في هذا الميدان شيئاً ، وأن الكوفيين هم الذين كانوا يأخذون عن البصريين ، فقال أبو سعيد (٣): ولا أعلم أحداً من علماء البصريين في النحو واللغة أخذ عن أهل الكوفة شيئاً من علم العرب إلا أبا زيد فإنه روّى عن المفضل الضبي ... »، وقال أبو زيد (١٠): وقدم الكسائي البصرة فأخذ عن أبي عمرو ويونس وعيسي بن عمر علماً كثيراً صحيحاً ، ثم خرج إلى بغداد فقدم أعراب الحطمة فأخذ عهم شيئاً فاسداً فخلط هذا بذاك فأفسده . . » . وقال أبو الطيب اللغوي (٥): « وكذلك أهل الكوفة هذا بذاك فأفسده . . » . وقال أبو الطيب اللغوي (٥): « وكذلك أهل الكوفة كلهم يأخذون عن البصريين ولكن أهل البصرة يمتنعون عهم لأنهم لا يرون الأعراب الذين يحكون عهم حجة » . وربما كان من أوضح الأمثلة التي تدل

<sup>(</sup>١) ضمى الإسلام ٢ : ٢٩٤ – ٢٩٥ . وانظر أيضاً كتاب لا العربية » ليوهان فك ، ترجمة الدكتور عبد الحليم النجار ص : ٦١ – ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن النديم ، الفهرست : ٨٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٨١.

<sup>(</sup>٤) السيراني ، أخبار النحويين البصريين : ٥٦ .

<sup>(</sup> ه ) مراتب النحويين ، ويقة : ١٤٦ .

على مدى ما جرّت إليه هذه المنافسة بين المدرستين من خصومات وأنهامات ما قاله أبو حاتم السجستانى (۱): و لم يكن لجميع الكوفيين عالم بالقرآن ولا كلام العرب ، ولولا أن الكسائى دنا من الخلفاء فرفعوا من ذكره لم يكن شيئاً ، وعلمه مختلط بلا حجج ، ولا يملك إلا حكايات عن الأعراب مطروحة لأنه كان يلقنهم ما يربد ، وهو على ذلك أعلم الكوفيين بالعربية والقرآن، وهو قدوتهم وإليسه يرجعون . ، وقال أبو حاتم أيضاً (۲): و فإذا فسرت حروف القرآن المختلف فيها ، أو حكيت عن العرب شيئاً فإنما أحكيه عن التقات عنهم مثل أبى زيد والأصمعي وأبى عبيدة ويونس وثقات من فصحاء الأعراب وحملة العلم ، ولا ألتفت إلى رواية الكسائى والأحرى والأموى والفراء ونحوهم ، وأعوذ بالله من شرهم ! ! »

وقد بادلم الكوفيون اتهاماً باتهام وخصومة بخصومة ، فن أمثلة ذلك أنه و لما مات المازنى خلفه أبو العباس المبرد ، وبتى ذكره ببغداد وسامرا لا يغض أحد منه إلى أن ذكره ابن الأنبارى فى بعض مصنفاته ، وأراد أن يضع منه ، ويرفع من صاحبه أبى العباس ، أحمد بن يحيى ثعلب ، جارياً على عادته فى العصبية المكوفيين على البصريين "("). ومن ذلك أيضاً أن ابن الأعرابي الكوفي و كان يزعم أن الأصمعي وأبا عبيدة لا يحسنان قليلا ولا كثيراً ه(1) ، وأنه كان يقول فى كلمة رواها الأصمعي و سمعت من ألف أعرابي خلاف ما قاله الأصمعي ("). وقال ثعلب و انهى علم اللغه والحفظ إلى ابن الأعرابي » . . . والشواهد على ذلك كثيرة وكلها تكشف عن مدى ما قادت إليه هذه الحصومة المهجية من تبادل الأتهام والتضعيف .

ويعنينا من كل ذلك الأمران اللذان أشرنا إليهما عند حديثنا عن الحديث والفقه ، وأولهما : أن الكوفيين أكثر حرية في مهجهم وأكثر جرأة حيث يتقيد

<sup>(</sup>١) مراتب النحويين : ١٢١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) ياقوت ، إرشاد ه : ١١٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١٨: ١٩٠.

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ١٨ : ١٩٠ .

غيرهم ويتوقف . ولسنا بسبيل المفاضلة بين المنهجين ، ولكنا لا نملك إلا أن نشير إلى أن ملهب البصريين بما فيه من ميل شديد إلى و التقعيد » و و التقنين » أقرب الى الطريقة التعليمية ومذهب المعلمين والتلاميذ ، أما مذهب الكوفيين فهو أقرب الى فهم طبيعة اللغة فهما صحيحاً ، وهو بللك مذهب العلماء لا المعلمين . ونحب أن نشير إلى أن هذا المنهج الذى اتبعه الكوفيون بعد كان موجوداً فى البصرة أيضاً مع وجود المذهب الثانى و وكانت هاتان النزعتان فى البصرة فى أيامها الأولى ، فهم يقولون : إن ابن أبى إسحق الحضرى وتلميذه هيسى بن عمر كانا أشد ميلاً فهم يقولون : إن ابن أبى إسحق الحضرى وتلميذه هيسى بن عمر كانا أشد ميلاً التحرجان من تخطئة العرب ؛ وكان أبو عمر و بن العلاء وتلميذه يونس بن حبيب البصريان أيضاً على عكسهما : يعظمان قول العرب ويتحرجان من تخطئهم ، فغلبت النزعة الأولى على من أتى بعد من الكوفيين ... و (1)

والأمر الثانى فى اللغة والنحو كالأمر الثانى الذى ذكرناه فى الحديث والفقه، وفلك أن اتهام البصريين للكوفيين بوضع الشواذ ونحلها وتضعيفهم إياهم ، لم يكن كله لأن الكوفيين كانوا حقًا يضعون وينحلون ، وإنما كان بعضه لهذه العصبية التى قامت بين المدرستين ، وكان بعضه لاختلاف المصادر التى كان يأخذ عنها كل فريق ، واختلاف المنهجين فى استقاء مادة اللغة ، فقد كان البصريون يفسيتون على حين كان الكوفيون يتوسعون .

فإذا ما انتقلنا إلى الحديث عن الشعر وروايته ، وجدنا أن الأمرين اللذين الشرفا إليهما فى الحديث والفقه من جانب، وفى اللغة والنحو من جانب آخر – قائمان فى الشعر أيضاً . فقد اتصف الكوفيون هنا بما اتصفوا به هناك من أنهم أكثر حرية وأكثر جرأة ، وأنهم قد توسعوا فى الأخذ عن مصادر أسقطها البصريون ، ومن هنا كثرت رواية الكوفيين فاتهمهم البصريون بالتزيد والوضع .

<sup>(1)</sup> أحد أمين ، ضحى الإسلام ٢ : ٢٩٦ ، وانظر طبقات فحول الشمراء : ١٥ .

قال ابن سلام فى حديثه عن الأسود بن يعفر بعد أن أورد قصيدة له (١٠): و وله شعر كثير جيد ، ولا كهذه . وذكر بعض أصحابنا أنه سمع المفضل يقول : له ثلاثون ومئة قصيدة ؛ ونحن لا نعرف له ذلك ولا قريباً منه . وقد علمت أن أهل الكوفة يروون له أكثر مما نروى ويتجوزون فى ذلك بأكثر من تجوزنا ٤ . وقال أيضاً (٢): و وأسمعى بعض أهل الكوفة شعراً زم أنه أخذه عن خالدبن كلثوم يرثى به حاجب بن زُرارة . فقلت له : كيف يروى خالد مثل هذا وهو من أهل العلم ، وهذا شعر متداع خبيث ؟ فقال : أخذناه من الثقات . ونحن لا نعرف هذا ولا نقبله ٤ . وقال أبو الطيب اللغوى (٣): و والشعر بالكوفة أكثر وأجمع منه بالبصرة ، ولكن أكثره مصنوع ومنسوب إلى من لم يقله ، وذلك بين فى دواوينهم ٤ . وقال الثورى (٤): و اتكل أهل الكوفة على حماد وجناد ، ففسلت رواياتهم من رجلين ، كانا يرويان ولا يدريان ، كثرت رواياتهما وقل علمهما ٤ . وها ذكروه فى تعليل كثرة رواية الشعر فى الكوفة قصة اكتشاف الأشعار التى نسخت للنعمان فى الطنوج فقال ابن جنى بعد أن أورد هذه القصة (٥): و فن نسخت للنعمان فى الطنوج فقال ابن جنى بعد أن أورد هذه القصة (٥): و فن شمأهل الكوفة أعلم بالشعر من أهل البصرة ٤ .

ونحب أن نعيد ما قررناه سابقاً من أن اتهام البصريين للكوفيين بوضع الشعر ونحله لم يكن مرده كله إلى أن الكوفيين كانوا يضعون وينحلون حقاً، وإنما كان مرد بعضه إلى هذه العصبية وما سببته من منافسات وخصومات ، ثم كان مرد بعضه إلى اختلاف مصادر الفريقين وإلى اختلاف مهجيهما ، فقد توسع الكوفيون على حين ضيق البصريون .

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ١٢٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) مراتب النحويين : ١١٩ .

<sup>(</sup>١) ياقوت 6 إرشاد : ٧ : ٢٠٧ .

 <sup>(</sup>ه) الحمائص: ۲۹۲ – ۲۹۳ ،

وبعد ؛

فقد سقنا هذا الحديث كله لنصل إلى ما بدأنا به حديثنا حيا قلنا إنه إن كان شيء أولى بالشك ، وأحرى بالتوقف ، وأجدر بالبحث والتمحيص ، فهو هذه الآخبار والروايات المتناثرة فى صفحات الكتب العربية ، التى تلور حول بعض رواة الشعر: تهمهم بالوضع والنحل ، وترميهم بالكذب والافتعال وأحسب أننا نستطيع الآن أن نتبين قيمة قولنا هذا بعد الذى بيناه من أمر هذه العصبية بين البصرة والكوفة ، وهذا الحلاف فى المصادر التى استقى كل فريق مادته مها ، ثم هذا الحلاف فى المهج الذى اتبعتهكل مدرسة ، وماكان لكل ذلك من أثر فى الهام كل فريق الآخر بالوضع والنحل ، ورميه بالكذب والتزيد . على أن هذا الحديث العام — على ما فيه من خطر وقيمة — لا تتكشف لنا جوانبه إلا حين فلاحمه بالحديث عن بعض الرواة ، وعرض الأخبار والروايات التى تلور حولم .

۲

وسنبدأ بالحديث عن حماد ثم نتلوه بالحديث عن خلف ، فقد نالهما من الاتهام بالوضع والكذب والنحل ما لم ينل غيرهما . ولعل خير ما نصنع أن نعرض الأخبار والروايات التي توثق حماداً وتضعفه ، ونجعلها أتساماً يجتمع كل قسم منها في قدرن :

#### ١ ــ المفضل وحاد:

(۱) روى أبو الفرج (۱) عن جماعة من الرواة أنهم كانوا فى دار أمير المؤمنين المهدى بعيساباذ، وقد اجتمع فيها عدة من الرواة والعلماء بأيام العرب وآدايها وأشعارها ولغاتها ، إذ خرج بعض أصحاب الحاجب ، فدعا بالمفضل الفهى الراوية فدخل ، فكث مليًّا ثم خرج إلينا ومعه حماد والمفضل جميعًا ، وقد

<sup>(</sup>١) الأغان ٦ : ٨٩ - ٩١ .

بان فی وجه حماد الانکسار والغم ، وفی وجه المفضل السرور والنشاط ، ثم خرج حسین الحادم معهما فقال : یا معشر من حضر من أهل العلم ، إن أمیر المؤمنین یعلمکم أنه قد وصل حماداً الشاعر بعشرین ألف درهم لجودة شعره وأبطل روایته لزیادته فی أشعار الناس ما لیس مها، و وصل المفضل بخمسین ألفاً لصدقه وصمة روایته فن أراد أن یسمع شعراً جیداً محدثاً فلیسمع من حماد ، ومن أراد روایة صحیحة فلیاً خذها عن المفضل . فسألنا عن السبب ، فأخبرنا أن المهدى قال للمفضل لمنا دعا به وحده : إنى رأیت زهیر بن أبى سلمى افتتح قصیدته بأن قال :

# دَعُ ذَا وَعَدُّ القَوْلَ فِي هَرِمٍ

ولم يتقدم له قبل ذلك قول ، فما الذى أمر نفسه بتركه ؟ فقال له المفضل : ما سمعت يا أمير المؤمنين في هذا شيئاً إلا أنى توهمته كان يفكر في قول يقوله ، أو يروِّى في أن يقول شعراً فعدل عنه إلى مدح هرم ، وقال : دع ذا ، أو كان مفكراً في شيء من شأنه فتركه وقال : دع ذا ، أي : دع ما أنت فيه من الفكر وحد القول في هرم . فأمسك عنه ، ثم دعا بحماد فسأله عن مثل ما سأل عنه المفضل ، فقال : ليس هكذا قال زهير يا أمير المؤمنين . قال : فكيف قال ؟ فأنشده :

لِمَنِ الدِّيَارُ بِقُنْسَةِ الْحَجْرِ أَقْوَيْنَ مُذْ حِجَجٍ وَمُذْ دَهْرٍ قَفْرٌ بِمُنْدَفَعِ النَّحَائِتِ مِنْ ضَفْوَى أُولاَتِ الضَّالِ والسَّدْرِ دَعْ ذَا وَعَدِّ الْقَوْلَ فِي هَسرِم يَ خَيْرِ الكُهُولِ وَسَيِّدِ الحَضْرِ قال : قَد بلغ أمير المؤمنين قال : فأطرق المهدى ساعة ؛ ثم أقبل على حاد فقال له : قد بلغ أمير المؤمنين عن خبر لا بد من استحلافك عليه . ثم استحلفه بأيمان البيعة وكل يمين عرجة ليصدقنه عن كل ما يسأله عنه . فحلف له بما توثق منه . قال له : أصدقني عن هذه الأبيات ومن أضافها إلى زهير . فأقر له حيناذ أنه قائلها . فأمر فيه وفي المفضل بما أمر به من شهرة أمرهما وكشفه .

(س) وروى أبو الفرج أيضاً (١) أن ابن الأعرابي قال: سمعت المفضل الضبيّ يقول: قد سُلُّط على الشعر من حماد الراوية ما أفسده فلا يصلح أبداً. فقيل له: وكيف ذلك؟ أيخطى في روايته أم يلحن؟ قال: ليته كان كذلك، فإن أهل العلم يردُّون من أخطأ إلى الصواب، لا ولكنه رجل عالم بلغات العرب وأشعارها، ومذاهب الشعراء ومعانيهم، فلا يزال يقول الشعر يشبه به مذهب رجل ويدخله في شعره، ويُحمَّل ذلك عنه في الآفاق، فتختلط أشعار القدماء، ولا يتميز الصحيح منها إلا عند عالم ناقد، وأين ذلك!».

## ٢ ــ الأصمعي وحماد:

روى أبو الفرج (٢) أن الرياشي قال ، قال الأصمعي : كان حماد أعلم الناس إذا نصح . وزاد ياقوت على ذلك يشرح قول الأصمعي (٣) : يعني إذا لم يزد وينقص في الأشعار والأخبار ، فإنه كان مهماً بأنه يقول الشعر وينحله شعراء العرب .

وروى أبو الطيب اللغوى (٤) أن أباحاتم السجستاني قال، قال الأصمعي : جالست حماداً فلم أجدعنده ثلثمائة حرف ، ولم أرض روايته، وكان قديماً . وذكر أبو الطيب أن الأصمعي روى عن حماد شيئاً من الشعر (٥)؛ وأن أبا حاتم قال ، قال الأصمعي : كل شيء في أيدينا من شعر امرئ القيس فهو عن حماد الراوية إلا نتفاً سمعها من الأعراب وأبي عمرو بن العلاء .

#### ٣ ــــ أبو عمرو بن العلاء وحماد :

روى أبو الفرج(٦) أن أبا عمرو الشيباني قال : ما سألت أبا عمرو بن العلاء

<sup>(</sup>١) الأغاني ٢ : ٨٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢ : ٧٠ .

<sup>(</sup>۳) إرشاد ۱۰ : ۲۲۰ .

<sup>(</sup> ٤ ) مراتب النحويين ، ورقة : ١١٨ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق: ١١٦ ،

<sup>(</sup>٦) الأغاني ٦ : ٧٣ .

قط عن حماد الزاوية إلا قدَّمه على نفسه ، ولا سألت حماداً عن أبي عمر و إلاقدمه على نفسه .

# ٤ - ابن سلام وحماد :

قال ابن سلام (۱) و وكان أول من جمع أشعار العرب وساق أحاديثها حماد الراوية ، وكان غير موثوق به : كان ينحل شعر الرجل غيره ، وينحله غير شعره ، ويزيد في الأشعار ، أخبرني أبوعبيدة عن يونس قال : قدم حماد البصرة على بلال بن أبي بردة ، وهو عليها ، فقال : ما أطرفتني شيئاً. فعاد إليه فأنشده القصيدة التي في شعر الحطيثة مديح أبي موسى . فقال . ويحك ، يمدح الحطيثة أبا موسى لا أعلم به ، وأنا أروى شعر الحطيثة ! ولكن دعها تذهب في الناس » . وقال ابن سلام أيضاً : وسمعت يونس يقول : العجب لمن يأخذ عن حماد ، كان يكذب ويلحن ويكس .

#### علف الأحمر وحماد :

ذكر أبو الطيب اللغوى حماداً (٢) فقال إنه كان من أوسع الكوفيين رواية، وقد أخذ عنه أهل المصرين ، وخلف الأحمر خاصة ».

وذكر أيضاً (٣) أن أهل الكوفة قرأوا أشعارهم على خلف، « وكانوا يقصدونه لل مات حماد الراوية لأنه كان قد أكثر الأخذ عنه ».

ونقل ياقوت (<sup>4)</sup> أن خلفاً الأحمر أول من أحدث السماع بالبصرة ، وذلك أنه جاء إلى حماد الراوية فسمع منه . . .

وذكر أبو الفرج (٥) أن أبا عبيدة قال ، قال خلف : كنت آخذ من

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ١٠ – ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) مراتب النحويين : ١١٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٧٦ .

<sup>(</sup>٤) إرشاد ١١ : ١٨ .

<sup>(</sup> م ) الاغالى ٦ : ٩٢

حاد الراوية الصحيح من أشعار العرب وأعطيه المنحول ، فيقبل فلك منى ويلخله في أشعارها ؛ وكان فيه حمق .

## ٦ ـ حماد ينتحل الشعر الجاهلي ويدعيه لنفسه :

ذكر أبو الفرج (١) عن رواته أن حماداً الراوية قدم على بلال بن أبى بودة البصرة ، وعند بلال ذو الرمة ، فأنشده حماد شعراً مدحه به . فقال بلال لذى الرمة: كيف ترى هذا الشعر ؟ قال: جيداً وليس له. قال: فن يقوله ؟ قال: لا أدرى إلا أنه لم يقله . فلما قضى بلال حواثج حماد وأجازه ، قال له: إن لى إليك حاجة . قال: هي مقضية . قال: أنت قلت ذلك الشعر ؟ قال: لا . قال: فن يقوله ؟ قال: بعض شعراء الجاهلية ، وهو شعر قديم وما يرويه غيرى . قال: فن أبن علم ذو الرمة أنه ليس من قولك ؟ قال: عرف كلام أهل الجاهلية من كلام أهل الإسلام .

#### وبعد ؛

فهذه خلاصة شاملة لما فى المصادر العربية من أخبار حماد الراوية ، وهى عيل فى أكثرها إلى النيل منه وتضعيف روايته واتهامه بالوضع والنحل . ولكن كل خبر من هذه الأخبار يحمل فى تضاعيفه ما يستوقف الباحث ويسترعى انتباهه ويحمله على التقصى فى البحث والنقد . ومن أجل ذلك سنعود إلى هذه الأخبار خبراً نستنطقه لعله يكشف لنا عن خبى ء فيه ينتهى بنا إلى يقين أو ما يشبه اللقن .

#### ١ ــ المفضل وحماد :

(١) أما الخبر الأول ففيه أمران (٢) ، يدعم ثانيهما أولهما ، وينتهيان بنا إلى أن نشك في هذا الخبر شكيًا يكاد يؤدى إلى رفضه . فالأمر الأول : أن الرواة

<sup>(</sup>١) الأغاني ٦ : ٨٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر ما قدمناه من رأى ليال في هذا الخبر في الفصل الثالث من هذا الباب .

قالوا إنهم كانوا في دار أمير المؤمنين المهدى ، وأن حسيناً الحادم قال : إن أمير المؤمنين يعلمكم ... فقد جرت هذه القصة إذن والمهدى خليفة ؛ أى بعد سنة ١٥٨ هـ ، وذلك لأن المهدى بويع بالحلافة في آخر ذى الحجة من سنة ١٥٨ ولم يبق على انقضائها إلا إحدى عشرة ليلة (١) . ولكن حماداً توفي قبل أن يتولى المهدى الحلافة بنحو ثلاث سنوات. فقد ذكر ياقوت أن حماداً توفي سنة ١٥٥ (١) وذكر ابن النديم أنه توفي سنة ١٥٦ (١) . والأمر الثاني : أن الرواة ذكروا أنهم كانوا في دار المهدى في عيساباذ . ولكن المهدى لم يبن داره في عيساباذ إلا بعد وفاة حماد بنحو تسع سنوات ، قال الطبرى في حوادث سنة ١٦٤ (١) « وفيها بني المهدى بعيساباذ الكبرى قصراً من لبن إلى أن أسس قصره الذي بالآجر الذي سماه قصر السلامة ، وكان تأسيسه إياه في يوم الأربعاء في آخر ذى القعدة » .

(س) أما الحبر الثانى فهو عندنا ضعيف منهم كذلك ؛ وذلك لأن فيه أن حاداً و رجل عالم بلغات العرب وأشعارها ، ومذاهب الشعراء ومعانيهم ، فلا يزال يقول الشعر يشبه به مذهب رجل ويدخله فى شعره ويحمل عنه ذلك فى الآفاق » . فقد كان حماد إذن شاعراً ، وأى شاعر ! كان شاعراً ذا قدرة على تصريف وجوه القول وفنون الشعر ، بل لقد كان شاعراً بمجعت فيه الشعراء ، إذا قال قصيدة بلغت من القوة والمتانة ومن الفحولة والجزالة ، بل بلغت من الفن الشعرى، ممنزلة تجعلها حقيقة بأن تكون من شعر إمرى القيس أو النابغة أو طرفة أو سائر شعراء الجاهلية ، بحيث تنسب إلى أى شاعر من هؤلاء الشعراء وتدخل فى شعره ويحمل الجاهلية ، عيث تنسب إلى أى شاعر من هؤلاء الشعراء وتدخل فى شعره ويحمل ذلك فى الآفاق ! وهذا وحده ، فى الفن ، باطل ، ولكنه باطل من وجه آخر ، وهو أن حماداً لم يُعرف بقول الشعر ، ولم نجد بين أيدينا مصدراً واحداً من هذه

<sup>(</sup>۱) الطبری ، تاریخ (سنة ۱۰۸)، وقد أورد كذلك خبراً آخر لایكاد یفترق عن هذا، وهو أن المهدی بویع له بالحلافة لست لیال خلون من ذی الحجة سنة ۱۰۸

<sup>(</sup>۲) ارشاد ۱۰ : ۲۲۲.

<sup>(</sup>٣) الفهرست : ١٣٥ .

<sup>( ؛ )</sup> تاريخ الطبرى ( سنة ١٦٤ ) .

الكتب العربية ذكر لنا أن حاداً قال شعراً أو خلف ديواناً رواه عنه غيره . ولو كان له شعر لحرصوا على ذكره لأنهم عنوا بتسجيل الشعراء وشعرهم ودواوينهم أولاً ، ولأن ذلك كان يقوى من رأى من انهمه بالوضع والنحل ثانياً . فكيف لم يذكروا شعر حماد وديوانه ، وهم يذكرون أن و لحلف ديوان شعر حمله عنه أبو نواس ه (۱) ؟ ثم ، أيكون المرء شاعراً ، في مثل هذه المنزلة من الفحولة والشاعرية ، فيصرف كل شعره إلى غيره وينحله إياه ، ويضن على نفسه بأن يسب إليها بعضه ؟ ولسنا في حاجة إلى إطالة القول وبين أيدينا خبر آخر إن لم يكن ذا دلالة قاطعة على أن حاداً لم يكن يحسن قول الشعر ، فهو على أقل تقدير مما يستأنس به في هذه السبيل ؛ وذلك أن حاداً حين أراد أن يمدح بلال ابن أبي بردة ، لم يستطع أن ينظم شعراً في مدحه ، وإنما انتحل لنفسه شعراً جاهلياً قديماً ووجهه في مدح بلال ، ولم يكتشف ذلك إلا ذو الرمة حيما سمع حاداً بنشده ، ثم اعترف به حاد (۱)

ومما يدعم هذا الذى نذهب إليه ويكشف عن مقدار التخبط الذى وقعت فيه هذه الأخبار والروايات، ما ذكره ابن سلام، قال وسمعت يونس يقول: العجب لمن يأخذ عن حماد، كان يكذب ويلحن ويكسر ، فكيف يكون حماد بهذا القدر من الشاعرية الفذة الني حاولت الرواية أن تصوره بها ثم يكون بعد ذلك يكسر الشعر ولا يقيم وزنه ؟ لا شك أن أحد هذين الخبرين موضوع ، ولعلهما كذلك الله (٢).

فإذا كان الأمر على ما بينا ، وكان هذان الحبران موضوعين ، فإن لهما مع ذلك دلالة لا يصح أن نغفلها ، وهي أن بين المفضل وحماد منافسة شديلة

<sup>(</sup>١) ياقوت ، إرشاد ١١ : ٦٨ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٦ : ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر أيضاً كتاب والعربية » تأليف يوهان فك ، ترجمة الدكتور عبد الحليم النجار ص : ٦٢ - ٦٣ .

ربما بلغت حد الحصومة والاتهام ، ثم استغلها تلامید المفضل ورووا عنها الأخبار:
یهمون حماداً ویقرون من مكانة استاذه المفضل فتقوی بذلك مكانتهم. آما المنافسة
بینهما فلعلها كانت لأن المفضل — على ما یروون من أنه كان ثقة كثیر الروایة
لشعر — كان لا بحسن شیئاً من الغریب ولا من المعانی ولا تفسیر الشعر ، و إنما
كان یروی شعراً مجرداً (۱۱) . أما حماد فقد تقدم أنه كان عالماً و بلغات العرب
وأشعارها ومذاهب الشعراء ومعانیهم ه (۲۱) ، وكان و من أعلم الناس بأیام العرب
وأخبارها وأشعارها وأنسابها ولغاتها ه (۱۲) . فكان حماد إذن یروی ما لم یكن یرویه
المفضل، و یعرف ما لم یكن یعرفه، فاتهمه بالتزید بل اتهمه بالوضع والنحل .
ولاینبغی أن ننسی أن حماداً كان أموی الموی وكانت و ملوك بی أمیة تقدمه
وتؤثره وتستزیره، فیفد علیهم ، ویسألونه عن آیام العرب وعلومها ، و یجزلون
صلته . . . ه (۱۱) وجاءه یوماً صدیقه مطبع بن آیاس یدعوه إلی مجلس جعفر
ابن أبی جعفر المنصور ، فقال له حماد (۱۰): و دعی ، فإن دولتی كانت مع
بی أمیة وما لی عند حولاء خیر . . . ه أما المفضل فقد كان عباسی الموی ،
وقد قربه المنصور وألزمه ابنه المهدی یؤدبه ؛ والمهدی صنع المفضلیات .

ونحسب أن ما بسطناه من وجوه هذه المنافسة والخصومة يزيدنا اطمئناناً إلى ما قدمناه في أمر هذين الخبرين عن المفضل وحماد .

# ٢ - الأصمعي وهاد:

ولقد كان أمر المفضل وحماد بين رجلين من الكوفة نفسها جمعهما عصبية بلدية واحدة ، ثم فرقهما منافسات وخصومات شخصية وسياسية . أما الأمر بين

<sup>(</sup>١) مراتب النحويين : ١١٥ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٢ : ٨٩ .

<sup>(</sup>٣) ياقوت ، إرشاد : ١٠ : ٢٥٨.

<sup>(</sup>٤) إرشاد ١٠ : ٢٥٨ .

<sup>( • )</sup> الأغان ٢ : ٨٢ .

الأصمعي وحاد فيعود بنا إلى المنافسة بين البصرة والكوفة ، فالأصمعي بصرى ، وهذه الأخبار الثلاثة يروى أحدها الرياشي ويروى اثنين مها أبو حاتم، وهما بصريان كذلك . ولم يكن شأن الرياشي وأبي حاتم في عصبيتهما للبصرة على الكوفة شأن الأصمعي ، وذلك لأنهما كانا من أكثر البصريين طعناً على الكوفيين واتهاماً لم ، وقد مر بنا أن الرياشي قال : إنما أخذنا اللغة من حرشة الضباب وأكلة البرابيع ، وهؤلاء أخذوا اللغة من أهل السواد وأكلة الكواميخ والشواريز (١١) . ومر بنا كذلك تضعيف أبي حاتم للكوفيين وقوله (١١): ولم يكن لجميع الكوفيين عالم بالقرآن ولا كلام العرب ، وقوله (٣): و فإذا فسرت حروف القرآن المختلف فيها أو حكيت عن العرب شيئاً فإنما أحكيه عن الثقات عنهم مثل أبي زيد والأصمعي وأبي عبيدة ويونس وثقات من فصحاء الأعراب وحملة العلم ، ولاألتفت إلى رواية الكسائي والأحرى والأموى والفراء ونحوهم ، وأعوذ بالله من شرهم! »

فإذا لم يكف هذا الجانب فى تضعيف هذه الأخبار ، فإن ما فيها من تناقض ليزيدنا اطمئناناً إلى أنها من هذه الأخبار التى ساقت إليها هذه العصبية والمنافسات . وذلك أن أبا حاتم يروى أن الأصمعى قال و جالست حاداً فلم أجد عنده ثلثاتة حرف ، ولم أرض روايته » . أما أنه لم يجد عنده ثلثاتة حرف فأمر لا شأن لنا به فى هذا البحث ، وأما أنه ولم يرض روايته » فلا نراه يستقيم مع رواية أبى حاتم نفسه عن الأصمعى أنه قال إنه أخذ شعر امرئ القيس كله عن حاد و إلا نتفا سمعها من الأعراب وأبى عمرو بن العلاء » . وبما يؤيد هذا الذى نذهب إليه من تزيد التلاميذ على شيوخهم فى أخبار منافسهم ، بل وضعهم عليهم أخباراً فى ذلك ، أن الأصمعى قال و كان حاد أعلم الناس إذا نصح » ولم يزد على ذلك ، فجاء من يفسر قوله هذا ويشرحه فقال: و يعنى إذا لم يزد

<sup>(</sup>١) ابن النديم – الفهرست : ٨٦.

<sup>(</sup>٢) مراتب النحويين : ١٣١ .

<sup>(</sup>٣) المُصدر السابق: ١٤٧.

وينقص فى الأشعار والأخبار ، فإنه كان مهماً بأنه يقول الشعر وينحله شعراء العرب، . وكل هذا تفسير لقوله وإذا نصح » . ونحن لا نكاد نطمن إلى هذا التفسير بعد الذى علمناه من أن الأصمعى أخذ عن حماد وشيئاً من الشعر»، وأنه روى عنه ديوان امرئ القيس وأضاف إليه نتفاً سمعها من الأعراب وأى عرو ابن العلاء . والأصمعى مشهور بتشدده وتحريه وأنه ولا يفي إلا فها أجمع عليه العلماء ، ويقف عما يتفردون به عنه ، ولا يجوز إلا أفصح اللغات ، ويلج فى دفع ما سواه ه(١) ، و وأنه ، كان لا يفسر شعراً فيه هجاء ... وكان صدوقاً فى كل شيء ه(١) ، فن كان هذا مهجه فإنه لا يأخذ إلا عن ثقة أو عمن يعرف أنه شيء ه(١) ، فن كان هذا مهجه فإنه لا يأخذ إلا عن ثقة أو عمن يعرف أنه ثقة . والذى نراه فى تأويل قوله وإذا نصح ، أنه يريد إذا نصح لمن يأخذعنه وسمحت نفسه فى إعطائه وتعليمه ، وذلك لأن حماداً كان مشهوراً بأنه ضمن برواية الشعر وإنشاده (٢) .

### ٣ ــ أبو عمرو بن العلاء وحماد :

أما الحبر الذي سقناه عن تقديم أبي عمرو بن العلاء حماداً على نفسه، وتقديم حماد أبا عمرو على نفسه ففيه توثيق لحماد ، وهو — إن صح يدعم ما ذهبنا إليه من أن رأى العلماء الذين عاصروا حماداً وكانوا من طبقته — إذا ما جُرَّد من العصبية والتحامل — لم يكن كالرأى الذي شاع بعد أن شوهته الأخبار والروايات. ولرأى أبي عمرو في حماد قيمة خاصة إذ أن أبا عمرو بصرى ، بل رأس علماء البصرة ، وكان ثقة مأموناً حتى عند الكوفيين وقد يضمن من هذا الحبر أن راويه أبو عمرو الشيباني وهو كوفي ، ولكن أبا عمرو الشيباني ثقة ، لم يضعفه أحد فها يروى ، وإن

<sup>(</sup>١) مراتب النحويين : ٨٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٧٩.

<sup>(</sup>٣) نزمة الألباء: ٧٠.

كانوا نالوا منه لاستهتاره فى الشراب . ومع ذلك فشمة خبر يدهم هذا الخير وقد رواه عن أبى عمر و رأس من رؤوس علماء البصرة، هو تلميذه الأصمعى قال (١) ، قال أبو عمر و : ما سمع حماد الراوية حرفاً قط إلا سمعته . ومن أجل ذلك كله نميل إلى أن أبا عمر و بن العلاء، ومن فى منزلته من علماء الطبقة الأولى، كانوا يقدر ون حماداً حتى قدره ، وكانوا يوثقونه و يعد لونه .

# ٤ - ابن سلا م وحماد :

أما ما رواه ابن سلام عن يونس من أن حاداً وضع القصيدة الميمية في مدح أبي موسى الأشعرى ونحلها الحطيئة ، فردود من وجهين ، الأولى: أن المدائني ، وهو بصرى ، وكان معاصراً لابن سلام رد عليه وذكر و أن الحطيئة قال هذه القصيدة في أبي موسى ، وأنها صحيحة ، قالها فيه وقلا جمع جيشاً للغزو . . و (٢) والوجه الثاني : أن العلماء الذين جمعوا ديوان الحطيئة وشرحوه بعد حاد أثبتوا هذه القصيدة في ديوانه ، ولم يأخذوا بالرأى الذي أورده ابن سلام عن يونس . فهذا ابن حبيب قد روى هذه القصيدة عن ابن الأعرابي وعن أبي عمر و الشيباني معا ، وأثبتها السكرى عن ابن حبيب في شرحه لديوان الحطيئة (٣)

ويدم هذين الوجهين أن ابن سلام روى خبر وضع حماد لهذه القصيدة ونحلها الحطيئة عن يونس ، ويونس بصرى ، كابن سلام ، وكلاهما يضعف الكوفيين ويتهمهم بالكذب والوضع والتزيد . فيونس ذكر حماداً في الحبر الثاني الذي أو ردناه وقال : العجب لمن يأخذ عن حماد ، كان يكذب ويلحن ويكسر . وقد مر بنا أن ابن سلام قال في معرض حديثه عن

<sup>(</sup>١) طبقات النحويين واللغويين : ٣١ .

<sup>(</sup>٢) الأغان ٢ : ١٧٦ .

<sup>(</sup>٣) ديوان الحطيئة : ٣٤ – ٣٥.

الأسود بن يعفر ١٠ إن أهل الكوفة يروون له أكثر مما نروى ويتجوزون فى ذلك بأكثر من تجوزنا ، وقال أيضاً فى معرض شعر رواه بعض أهل الكوفة : ونحن لا نعرف هذا ولا نقبله .

ومن أجل هذا كله لا نملك أن نطمتن إلى ما رُوى من أن حماداً وضع تلك القصيدة ونحلها الحطيئة ، ولا نملك أن نطمتن إلى أحكام يونس وابن سلام على حماد .

### حلف الأحمر وحماد :

أما الأخبار الأربعة التي أوردناها عن خلف وحماد فثلاثة منها توثق حماداً توثيقاً ما بعده من توثيق ، فقد جاء في الخبر الأول أن حماداً « أخذ عنه أهل المصرين (البصرة والكوفة) ، وخلف الأحمر خاصة". وأكد الخبر الثاني ما جاء في هذا الخبر الأول، فذكر أن أهل الكوفة قرأوا أشعارهم على خلف بعد وفاة حماد لأن خلفاً « كان قد أكثر الأخذ عنه » . وكذلك جاء في الخبر الثالث أن خلفاً الأحمر أول من أحدث السماع بالبصرة ، وذلك أنه جاء إلى حماد الراوية فسمع منه . فإذا كان حماد بهذه المنزلة التي تذكرها هذه الأخبار ، وكان أستاذاً لأهل الكوفة ، وبعض أهل البصرة وخاصة خلفاً ـ فكيف يستقيم ذلك مع الحبر الرابع الذي يذكر فيه خلف أن حماداً « كان فيه حمق » ، وأن خلفاً قال : كنت آخذ من حماد الراوية الصحيح من أشعار العرب وأعطيه المنحول ، فيقبل ذلك مني ويدخله في أشعارها . وليس هذا التناقض وحده بين هذا الحبر والأخبار الثلاثة قبله هو الذي يكشف عن زيف هذا الحبر ، بل إنه كذلك ليتناقض مع ما قدمنا من رأى العلماء في حماد وهو أنه كان عالماً بلغات العرب وأشعارها، ومذاهب الشعراء ومعانيهم ، فكيف يكون علمه هذا إذا جاز عليه ماتزعمه هذه الرواية من منحول الشعر الذي كان يعطيه إياه خلف؟ بل ثمة

تناقض ثالث: فقد مر بنا أن حاداً اتهم بأنه – الكثرة علمه بلغات العرب وشعرهم ومذاهب الشعراء ومعانيهم – كان ينظم الشعر يشبه به مذهب رجل ويدخله في شعره ويحمل عنه ذلك في الآفاق. ولكن هذا الحبر يصور لنا حماداً ثقة فيا يروى لأن خلفاً يعترف بأنه كان يأخذ منه الصحيح من أشعار العرب ؛ ثم إنه يصور لنا حماداً في صورة الجاهل الأحمق الذي يستجهله حتى تلميذه فيعطيه المنحول من الشعر فيقبله ويجوز عليه!

فنحن إذن – بعد ما عرضنا هذه الأخبار وبينا ما فيها من زيف – نميل إلى أن نعد أكثر ما الهم به حاد موضوعاً، دعت إلى وضعه عوامل عدة منها : هذه العصبية التي كانت متأججة بين البصرة والكوفة ؛ ومنها : تلك المنافسات والحصومات الشخصية كالتي كانت بين المفضل وحاد ؛ ومنها : العصبية السياسية ، فقد كان حاد أموى الحوى والنزعة ، وكانت دولة بني أمية قد ولت وأقبلت دولة جديدة تناصبها العداء وتريد أن تمحو عاسنها وآثارها وتحط من قيمة من اشتهر فيها أو نال لديها حظوة ؛ ومنها : أن حماداً كان – باعتراف الرواة – كثير الرواية واسع الحفظ (١) : فكان يروى ما لا يعرفه غيره ، ويحفظ ما لا يحفظون، فاتهموه بالتزيد والوضع . وقد ساعد على كيل هذا الاتهام له وتضعيفه وتجريحه أنه كان ماجناً مستهتراً بالشراب مفضوح الحال (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر لذلك الأغاني ٢ : ٧١ ، ٩٢ – ٩٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ٢: ٨٠ ، ٨٤ ،

ولكن الروايات والأخبار التي بين أيدينا لا تقتصر على اتهام حماد الكوفى ، وإنما تتهم كذلك شيخاً من شيوخ البصرة المقدمين ، ورأساً من رؤوس الرواية فيها ، هو خلف الأحمر . وسنعرض هذه الأخبار والروايات في سمطين : ينتظم أولهما الأخبار التي تتهمه بالوضع والنحل ، وينتظم ثانيهما الأخبار التي توثقه وتعدله . ثم نعقب عليهما بمناقشة الأخبار الأولى ونقدها .

# ١ - الأخبار التي تتهمه بالوضع والنحل:

(۱) قال مجمد بن يزيد (المبرد) (۱): «كان خلف أخذ النحو عن عيسى بن عمر ، وأخذ اللغة عن أبي عمرو ، ولم يُر أحد قط أعلم بالشعر والشعراء منه ، وكان به بضرب المثل في عمل الشعر ؛ وكان يعمل على ألسنة الناس فيشبه كل شعر يقوله بشعر الذي يضعه عليه ؛ ثم نسك فكان يختم القرآن في كل يوم وليلة ؛ وبذل له بعض الملوك مالا عظيماً خطيراً على أن يتكلم في بيت شعر شكوا فيه فأبي ذلك ، وقال : قد مضى لى في هذا ما لا أحتاج إلى أن أزيد فيه . وعليه قرأ أهل الكوفة أشعارهم ، وكانوا يقصدونه لما مات حماد الراوية لأنه كان قد أكثر الأخذ عنه ، وبلغ مبلغاً لم يقار به حماد ، فلما تقرأ ونسك خرج إلى أهل الكوفة ، فعر فهم الأشعار التي قد أدخلها في أشعار الناس ، فقالوا له : أنت كنت عندنا في ذلك الوقت أوثق منك الساعة . فبتي ذلك في دواوينهم إلى اليوم » .

<sup>(</sup>١) مراتب النحويين : ٧٥ – ٧٦ .

( س ) قال أبو حاتم عن الأصمعى (١١): • كان خلف مولى أبى بردة ابن أبى موسى الأشعرى . . . وكان أعلم الناس بالشعر ، وكان شاعراً ، ووضع على شعراء عبد القيس شعراً موضوعاً كثيراً ، وعلى غيرهم ، عبثاً بهم ؛ فأخذ ذلك عنه أهل البصرة وأهل الكوفة » .

(ح) قال أبوحاتم (۲): و ولما قدم الأصمعي من بغداد دخلت إليه، فسألته عمن بها من رواة الكوفة. قال: رواة غير منقبدة لأبي أدؤاد الأيادي قالها خلف الأحمر. وهم قوم تعجبهم كثرة الرواية، إليها يرجعون، وبها يفتخرون،

(د) وقال أبو عبيدة (٢٠): « قال خلف : كنت آخذ من حماد الراوية الصحيح من أشعار العرب وأعطيه المنحول ، فيقبل ذلك مى ويدخله في أشعارها ؛ وكان فيه حمق » .

(ه) قال أبو على القالى (١٤): « كان أبو 'محرز أعلم الناس بالشعر واللغة ، وأشعر الناس على مذاهب العرب . حدثنى أبو بكر بن 'دريد : أن القصيدة المنس بة إلى الشنفرى التي أولها :

أَقِيمُوا بَنِي أَمِّى صُدُورَ مطِيِّكُمْ فَإِنِّي إِلَى قَوْمٍ سِوَاكُمْ لَأَمْيَلُ

له ، وهي من المقدمات في الحسن والفصاحة والطول ، فكان أقدر الناس على قافية ».

(و) وقال ابن عبد ربه (°): « كان خلف مع روايته وحفظه يقول الشعر فيحسن وينحله الشعراء ، ويقال إن الشعر المنسوب إلى ابن أخت

<sup>(</sup>١) مراتب النحويين : ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) المرزباني 4 الموشع : ٢٥١ – ٢٥٠٠

<sup>(</sup>٣) الأغاني ٦ : ٩٢ .

<sup>(</sup>٤) الأمالي ١٠: ٢٥١.

<sup>(</sup>ه) العقد ٦ : ١٥٧ .

## تأبط شرًّا ، وهو :

إِنْ بِالشَّعْبِ إِلَى جَنْبِ سَلْمِ لَقَتِيسَلَّا دَمُّـهُ مَا يُطَلُّ لَخَلْفَ الْأَحْرِ ، وَكَانَ الْجَاحِظُ قَدَ ذَكَرَ ((1): و وقال الحلف الأحر : وقال تأبط شرًّا أو أبو محرز تحلف بن حيان الأحر :

مُسْبِلٌ بِالْحَىِّ أَحْوَى رِفَلُ وَإِذَا يَعْدُو فَسِيْعٌ أَزَلُ (٢) وَكِذَا يَعْدُو فَسِيْعٌ أَزَلُ (٢) وكذلك قال ابن قتيبة إن خلفاً الأحر هو القائل:

إِنَّ بِالشَّعْبِ إِلَى جَنْبِ سَلْمِ لَقَتِيلًا تَمُلُهُ مِلْ الْمُعْدِ وَيَنْحُلُهُ الْمُتَقَدِمِينُ (٣). وكان يقول الشعر وينحله المتقدمين (٣).

## ٢ - الأخبار التي توثِّقه وتعدُّله:

(۱) قال ابن سلام: (۱) وخلف بن حيان ، أبو محرز ، وهو خلف الأحر – اجتمع أصحابنا أنه كان أفرس الناس ببيت شعر ، وأصدقه لساناً . كنا لا نبالى إذا أخذنا عنه خبراً أو أنشدنا شعراً ، ألا نسمعه من صاحبه » . وقال أبو زيد الأنصارى أيضاً (۱) « أتيت بغداد حين قام المهدى محمد ، فوافاها العلماء من كل بلدة بأنواع العلوم ، فلم أر رجلاً أفرس ببيت شعر من خلف » .

<sup>(</sup>١) الحيوان ١ : ١٨٢–١٨٣ .

<sup>(</sup>٢) السمع : ولد الذئب والضبع . والأزل : الأرسع وهو خفيف العجز . يقول : إنه يسبل إزاره خيلاء وكبراً ويتبختر ذاهباً في الترفه إلى أرفع الدرجة ، أو إنه يسبل شعراً أحوى أي أسود .

<sup>(</sup>٣) الشعر والشعراء ٢ : ٧٦٥ .

<sup>(</sup> ٤ ) طبقات الشعراء : ٢١ .

<sup>(</sup>٥) أبن النديم 6 الفهرست : ٨١.

( س ) قال أبو حاتم (۱۱): وقال الأصمعى : كأنما مجعل علم لغة ابنى نزار، ومن كان من بنى قحطان على لغة ابنى نزار، بين جوانح خلف الأحر بمعانيها ،

(ح) وقال عيسى بن إسماعيل (٢): «سمعت الأصمعى – وذكر خلفاً الأحمر أبا محرز – فقال: ذهبت بشاشة الشعر بعد خلف الأحمر. فقيل له: كيف وأنت حي ؛ فقال: إن خلفاً كان يحسن جميعه وما أحسن منه إلا الحواشي ه.

( c ) قال أبو عبيدة  $c^{(n)}$  : e خلف الأحمر معلم الأصمعى ومعلم أهل البصرة e .

( ه ) وقال أبو على القالى ( ٤ ): « وكنت أنا كثير التعطف للأصمعى ، فكنت أسأل أبا بكر بن دريد كثيراً عن خلف والأصمعى : أيهما أعلم ؟ فيقول لى : خلف . فلما أكثرت عليه انتهرنى ، وقال : أين الثماد من البحور ! »

(و) وقال الرياشي (°): «سمعت الأخفش يقول: لم ندرك ها هنا أحداً أعلم بالشعر من خلف والأصمعي . قلت: أيهما كان أعلم ؟ قال: الأصمعي . قلت: لم ؟ قال: لأنه كان أعلم بالنحو . .

### ٣ ــ مناقشة ونقد:

(١) ونحب أن نقف قليلاً عند هذا التناقض الواضح بين أخبار الطائفة الأولى وأخبار الطائفة الثانية : فخلف معلم الأصمعى ومعلم أهل البصرة ؛ والأصمعى يقول بعد موت خلف : ذهبت بشاشة الشعر ،

<sup>(</sup>١) طبقات النحويين واللغويين : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) نزمة الألباء: ٧٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) طبقات النحويين واللغويين : ١٧٩ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق: ١٧٩.

ويقدمه على نفسه ثم يقول عنه كأنما جُعل علم لغة العرب بين جوانع خلف الأحمر بمعانيها . وأبو بكر بن دُرَيْد يفضل خلفاً على الأصمعي ويجعله بحراً والأصمعي ثماداً . ومع ذلك فهذا الأصمعي نفسه يذكر أن خلفاً كان يضع الشعر وأنه وضع على شعراء عبد القيس شعراً موضوعاً كثيراً وعلى غيرهم عبثاً بهم ، وأنه وضع أربعين قصيدة ونحلها أبا دؤاد الإيادى . وابن دريد ــ على تقديمه خلفاً ــ يذكر أن خلفاً هو قائل القصيدة المنسوبة إلى الشنفرى . ولرب معترض يقول : إن وصف أخبار الطائفة الثانية تخلفاً بالعلم لا تعنى توثيقه في الرواية، وبذلك لا تتناقض مع أخبار الطائفة الأولى . وهذا القول مردود من وجهين ؛ الأول : أن من الجائز ألا يعني الوصف بالعلم أن الموصوف به مُوثَّقٌ في الرواية لو ُنص على ذلك في الخبر نفسه ، كما جاء في الخبر ( ب ) من الطائفة الأولى حَيِثُ قال الأصمعي عِن خلف: « كان أعلم الناس بالشعر. . . ووضع على شعراء عبد القيس شعراً موضوعاً كثيراً ». أما أن يوصّف بالعلم ويوقف عند ذلك ولا يُنص على تضعيفه في الرواية ، فإن في هذا الإغفال نفسه دليلاً على التوثيق والتعديل ، لأن الكلام حيننذ ملتبس ، ولا بد لإيضاحه من النص على التضعيف والاتهام لو مقصدا. على أن كلامنا هذا يزيد اتضاحه في الوجه الثاني من وجوه ردنا ، وذلك هو نص ابن سلام الذي أوردناه . فابن سلام ينص على علم خلف بالشعر وينص كذلك على توثيقه في الرواية ، ثم لايكتني بأن يجعل ذلك رأياً خاصاً به وإنما يذكر أن هذا الرأى هو إجماع علماء البصرة ، قال ابن سلام : « اجتمع أصحابنا أنه كان أفرس الناس ببيت شعر ، وأصدقه لساناً ، كنا لا نبالي إذا أخذنا عنه خبراً أو أنشدنا شعراً ألا نسمعه من صاحبه ٨. ولرأى ابن سلام قيمة خاصة إذ أن ابن سلام هو من نعرف شكًّا في بعض الشعر الجاهلي ، ونصبًا على بعض المنحول منه ، وذكراً لبعض الرواة الوضاعين وأخبار

وضعهم . والحق أن ابن سلام لم يكتف بكل هذا الذى قاله فى توثيق خلف ، وإنما أضاف إليه أقوالا أخرى ذهب فيها إلى أن خلفاً كان ناقداً للشعر الحاهلي ، يميز صحيحه من فاسده ، وينص على المنحول منه ، ويرد كثيراً مما كان يروى فى زمنه . ومن أجل هذا جاءه خلاد بن يزيد الباهلي — « وكان خلاد حسن العلم بالشعريرويه ويقوله » — فقال له (١١): « بأى شيء ترد هذه الأشعار التي تروي ؟ » فقال له خلف : « هل فيها ما تعلم أنت أنه مصنوع لاخير فيه ؟ قال : نعم . قال : أفتعلم فى الناس من هو أعلم بالشعر منك ؟ قال : نعم . قال : فلا تنكر أن يعلموا من ذلك أكثر مما تعلمه أنت » . وهو يصوره أيضاً أنه — فى شكه فى بعض الشعر الحاهلي — لا يقطع ولا يجزم ، وإنما يقول إن هذه الأبيات أو تلك القصيدة « يقال » إنها لفلان ؛ فن ذلك أن ابن سلام سأله عن بيت من الشعر : من يقوله ؟ فأجابه : « يقال للزبير بن عبد المطلب » (٢) .

( س ) وفي أخبار الطائفة الأولى، وهي التي تتهم خلفاً بالوضع والنحل، أمر غريب حقاً: فخلف بصرى ، والعلماء الذين يروون أخبار وضعه ونحله بصريون كذلك – مما يكاد يوهم أن هذه الأخبار صحيحة، فقد شهد بها بصريون على بصرى ، وبذلك فهي بعيدة عما ذكرناه آنفاً من أمر العصبية وما تدفع إليه من الآبهام .غير أننا حين ننعم في هذه الأخبار النظر نجد أنها لاتتهم حقاً إلا الكوفيين ، وأن خلفاً لايعدو أن يكون معبراً يجتازونه ليصلوا منه إلى أنهام علماء الكوفة ورواتها . واتخذوا خلفاً وسيلة لذلك لانه – كما أسلفنا القول – قد أخذ عن حماد الكوفي ، ثم أخذ الكوفيون بعد ذلك عن خلف . في الحبر ( ا ) « وعليه قرأ أهل الكوفة أشعارهم ، وكانوا يقصدونه لما مات حماد الراوية لأنه كان قد أكثر الأخذ عنه ،

<sup>(</sup>١) طبقات الشعراء : ٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ٢٠٥ .

وبلغ مبلغاً لم يقاربه حماد ، فلما تقرأ ونسك خرج إلى أهل الكوفة ، فعرفهم الأشعار التى قد أدخلها فى أشعار الناس ؛ فقالوا له : أنت كنت عندنا فى ذلك الوقت أوثق منك الساعة . فبتى ذلك فى دواوينهم إلى اليوم ، .

وفى الحبر (ح) جعل الرواة الأصمعيّ يتهم خلفاً بالوضع ليصلوا إلى أن رواة الكوفة ورواة غير منقحين ، أنشدوني أربعين قصيدة لأبي دؤاد الإيادي قالها خلف الأحمر، وهم قوم تعجبهم كثرة الرواية، إليها يرجعون، وبها يفتخرون .

وجعل الرواة ، فى الحبر (د) ، خلفاً يعترف بأنه كان ينحل الشعر ، ليصلوا إلى أنه أعطى هذا الشعر المنحول لحماد الراوية الكوفى ، فقبله ، ورواه ، وأدخله فى أشعار العرب .

ومن أجل هذا نجد أن كثيراً من هذه الأخبار – بالرغم من أن رواتها بصريون يتهمون راوية بصرياً – قد انتهت إلى غايتها وكشفت بذلك عن عوارها .

(ح) ومما يدلنا على مبلغ تجنى بعض الرواة على خلف ، ومدى ما انتهت إليه هذه الضروب المتعددة من العصبيات والحصومات – أنهم وضعوا شعراً ورجزاً على لسان خلف الأحر وغيره من العلماء الرواة ، ثم نسبوا إليه أنه وضع ذلك الشعر ونحله القدماء . قال الجاحظ (١١): و ولقد وللدوا على لسان خلف الأحر ، والأصمعى ، أرجازاً كثيرة ؛ فما ظنك بتوليدهم على ألسنة القدماء ؟ ، ولعل في هذا ما يكشف لنا عن مدى الثقة التي يجب أن نوليها مثل هذه الروايات والأخبار التي تنهم خلفاً ، وعرضنا طرفاً منها .

<sup>(</sup>١) الحيوان ٤ : ١٨١ – ١٨٢ .

(د) ونحب أن نكشف عن أمر آخر ، يتصل بهذا الذى قالوه من أن خلفاً قال القصيدة اللامية :

إِنَّ بِالشُّعبِ إِلَى جَنْبِ سَلْع لَ لَقَتِيسًلًا دَمُهُ مَا يُطَلُّ

ونحلها تأبط شرًا . فقد اختلف القدماء في نسبتها : فنسبها بعضهم ، كأبي تمام في حاسته (١) ، إلى تأبط شرًا ، ولم يشر إلى أنها قد تنسب إلى غيره . ونسبها بعضهم إلى الشنفرى (٢) ، ولم يشر كذلك إلى أنها قد تنسب إلى غيره . وقد يتداخل بعض شعر الشنفرى وتأبط شرًا ، وينسب ما قاله أحدهما إلى الآخر لأنهما كانامن اللصوص وصعاليك العرب وفتسًا كهم ، وأكثر ما يتحدثان عنه في شعرهما متشابه . ونسبها بعضهم إلى ابن أخت تأبط شرًا قالها في خاله . ونحن ، في هذا المقام ، لا يعنينا التثبت من نسبتها إلى واحد من هؤلاء الثلاثة ، فسواء أكانت لتأبط شرًا أم لابن أخته أم للشنفرى ، فهي عندنا – هنا – جاهلية صحيحة وليست منحولة . ولكننا نحب أن نقف قليلاً عند أقوال من ذهبوا إلى أنها منحولة . ولنبدأ بما أورده التبريزي ، قال (٢) : «قال الغرى (١) : وهما يدل على أنها خلف أنها خلف الأحر قوله فيها : " جلً حتى دق فيه الأجل " فإن الأعرابي لا يكاد يتغلغل إلى مثل هذا . قال أبو محمد الأعرابي (٥) : هذا موضع المثل يتغلغل إلى مثل هذا . قال أبو محمد الأعرابي (٥) : هذا موضع المثل "ليس بعشك فادرجي " ، ليس هذا كما ذكره ، بل الأعرابي قد يتغلغل إلى أدق من هذا الحظ ومعي . وليس من هذه الجهة عرف أن الشعر في أنها الشعر " ليس بعشك فادرجي " ، ليس هذا كما ذكره ، بل الأعرابي قد يتغلغل إلى أدق من هذا الخطة عرف أن الشعر قال المذا قوله أنها المغرب وليس من هذه الجهة عرف أن الشعر في المنا المنا الله المنا المنا الشعر في المنا المنا الشعر في المنا ال

<sup>(</sup>١) ج ١ ص : ٣٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٦ : ٨٦ – ٨٨ ، وأمالي المرتضى ١ : ٢٨٠ .

<sup>(</sup>٣) شرح الحاسة (تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد) ٢ : ٣١٣ – ٣١٣ .

<sup>(</sup>٤) أحدُّ شراح حماسة أبي تمام المتقدمين ، قبل التبريزى .

<sup>(</sup>ه) هو الحسن بن أحمد ، المعروف بالأسود الغندجانى ، علامة نسابة ، عارف بأيام العرب وأشعارها ، من رجال آخر القرن الرابع والنصف الأول من القرن الحامس . (ترجمته فى نزهة الألباء : ٢٣٩ ، ومعجم الأدباء ٧ : ٢٦١ – ٢٦٥) .

مصنوع ، لكن من الوجه الذي ذكره لنا أبو الندي (١١) ، قال : ممايدل على أن هذا الشعر مولد أنه ذكر فيه سلعاً ، وهو بالمدينة ، وأين تأبط شرًّا من سلع ؟ وإنما تُقتل في بلاد ُهذيل ورُميَ به في غار يقال له رخمان. أرأيت إلى إقامة الدليل كيف تكون ؟لقد أحس الأقدمون أنفسهم بضعف قول من قال إن هذه القصيدة لحلف نحلها تأبط شرًا أو ابن اخته ، فمضوا يعتسفون الطريق إلى دليل يدعمون به هذا القول ، فكان دليلهم ظنًّا وتوهماً لم يغنيا شيئاً . قال بعضهم إن في هذه القصيدة نصف بيت - نصف بيت في القصيدة كلها - فيه معنى فلسنى عميق لا يدركه الأعرابي ، وما هو هذا المعنى الفلسني العميق ؟ قالوا إنه قوله : جل حتى دق فيه الأجلُّ . فإذا كشفتَ عن عمق هذا المعنى لم تجده يعني شيئاً غير قوله : إن وفاة هذا الرجل لأمر عظيم يصغر بإزائه كل عظيم من الأمور. فأي عمق في هذا القول لا يدركه الأعرابي ومن هو دون الأعرابي (٢)؛ فلما جاء من دفع هذا القول ورداً ، لم يلبث أن هوى في مزلق دونه المزلق الأول . فقال : إن الدليل على أن هذه القصيدة مصنوعة أن الشاعر ذكر سلعاً ، وأن سلعاً جبل في المدينة ، ولكن الرجل المذكور في القصيدة قد قتل في بلاد مُهذَّيل!! أي عجب يربي على هذا العجب! وماذا يقول أبو الندى ــ الذي ذهب إلى هذا الرأى ونقله عنه أبو محمد الأعرابي

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن أحمد ، أبو الندى ؛ كان أبو محمد الأعرابي يكثر من الرواية عنه والاعتاد عليه . (ترجمته في معجم الأدباء ۱۷ : ۱۹۵ – ۱۹۲ ) . قال عنه ياقوت (۲۹۲) له « رجل مجهول لا معرفة لنا به » . وقال : « وكان أبو يعل بن الهبارية الشاعر يعيره (أى : يعير أبا محمد الأعرابي) بذلك ، ويقول : ليت شعرى ، من هذا الأسود الذي قد نصب نفسه للرح على الملماء ، وتصدى للأخذ على الأثمة القدماء ؟ بماذا نصحح قوله ونبطل قول الأواثل ، ولا تعويل له فيا يرويه إلا على أبي الندى ، ومن أبو الندى في العالم ؟ لا شيخ مشهور ، ولا ذو علم مذكور . . . ! »

 <sup>(</sup>٢) انظر كتاب المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها ، تأليف الدكتور عبد الله الطيب
 ص : ٧٦ - ٧٧ التعليق رقم : ١ .

- لو قيل له : إن سلماً اسم لعدة مواضع ، ومنها - كما قال الأقدمون أنفسهم - وجبل لهذيل » (١) ! ! .

فإذا شككت \_ كما نشك نحن الآن \_ فى أمر هذا الحبر الذى يتهم خلفاً بوضع هذه القصيدة ونحلها الشنفرى أو تأبط شرًا أو ابن أخته، وإذا رجع لديك \_ كما رجع لدينا \_ أن أكثر هذه القصيدة لا يمكن أن يكون موضوعاً متكلّفاً منحولاً لما يظهره فيها النقد الفنى الداخلى من أصالة ، وصدق فنى ، وشخصية صادقة \_ فقد بنى إذن أن نعرف كيف التبس أمرها على القوم . وقد عثرنا على خبر طريف يوضع لنا الأمر من جميع أطرافه : فقد أورد الحالديان اثنى عشر بيتاً من هذه القصيدة ونسباها للشنفرى ، ثم قالا (٢) ، وقد زعم قوم من العلماء أن الشعر الذى كتبنا للشنفرى هو لحلف الأحمر ، وهذا غلط . ونحن نذكر الحبر فى ذلك : أخبرنا الصولى عن أبى العيناء قال : حضرت مجلس العتبى ، ورجل يقرأ عليه الشعر للشنفرى ، حتى أتى على القصيدة التي العبناء النا

إِن بِالشُّعْبِ الذِي دُونَ سلْعِ لَفَتِيسِلاً تَمُسُهُ مَا يُطَلُّ

فقال بعض من كان فى المجلس: هذه القصيدة لحلف الأحمر. فضحك العتبى من قوله ، فسألناه عن سبب ضحكه فقال: والله ما لآل أبى محرز خلف من هذه القصيدة بيت واحد. وما هى إلا للشنفرك. وكان لها خبر طريف لم يبق من يعرفه غيرى. قلنا ؛ وما خبرها ؟ قال. جلسنا يوماً

<sup>(</sup>۱) الفيروزبادى ، القاموس (سلع) ؛ وكذلك ياقوت ، معجم البلدان ، وسلع جبل في ديار هذيل ، وأنشد ثلاثة أبيات البريق الهذلي آخرها :

يحط العصم من أكناف شعر ولم يترك بذى سلع حمارا

<sup>(</sup>٢) حماسة الحالذيين (مخطوط في دار الكتب المصرية رقم ٨٧٥ أدب) ورقة :

<sup>. 177 - 17.</sup> 

بالمربد ، ونحن حماعة من أهل الأدب ، ومعنا خلف الأحمر ، نتذاكر أشعار العرب ، وكان خلف الأحر أروانا لمِا وأبصرنا بها ؛ فتذاكرنا منها صدراً ، ثم أفضينا إلى أشعارنا ، فخضنا فيها ساعة ، فبينا خلف ينشدنا قصيدة له في روى قصيدة الشنفرى هذه وقافيتها يذكر فيها ولد أمير المؤمنين عليهم الرحمة ، وما نالهم وجرى عليهم من الظلم ، إذ هجم علينا الأصمعي ، وكان منحرفاً عن أهل البيت ، وقد أنشد خلف بعض الشعر ، فلما نظر الأصمعي قطع ما كان ينشده من شعره ودخل في غيره إلا أنه على الوزن والقافية ، ولم يكن فينا أحد عرف هذا الشعر ولا رواه للشنفرى . فتحيرنا لذلك وظنناه شيئاً عمله على البديهة . فلما انصرف الأصمعي قلنا له: قد عرفنا غرضك فها فعلت. وأقبلنا نطريه ونقرظه. فقال : إن كان تقريظكم لي لأني عملت الشعر، فما عملته والله ، ولكنه الشنفري يرثى تأبط شرًّا ، ووالله لو سمع الأصمعي بيتاً من الشعر الذي كنت أنشدكوه ما أمسى أو يقوم به خطيباً على منبر البصرة فيتلف نفسى . فادعاء شعر لو أردت قول مثله ما تعلس على ــ أهون عندى من أن يتصل بالسلطان ، فألحق باللطيف الحبير. قال أبو العيناء : فسألنا العتبي شعرً خلف الذي ذكر فيه أهل البيت فدافعنا مدة ثم أنشد:

قَدْكَ مِنِّى صَادِمٌ مَا يُفَـلُ وَابْنُ حَزْمٍ عَقَـلُهُ لَا يُحَلُّ يَنْفَنِى بِاللَّوْمِ مِنْ عَاذِلِيهِ مَا يُبالِي أَكْثَرُوا أَمْ أَقَلُوا

(وهي ٤٧ بيتاً أوردها كلها ، ثم قال ) : كتبنا هذه القصيدة بأسرها لأنها في سادتنا عليهم السلام ، ولأنها أيضاً غريبة لا يكاد أكثر الناس يعرفها ، .

(ه) وأمر أخير نخم به حديثنا عن خلف الأحمر . وذلك هو الحبر الذى رووا فيه أنه وضع لأهل الكوفة شعراً كثيراً رووه عنه و فلما تقرأً ونسلك خرج إلى أهل الكوفة ، فعراً فهم الأشعار التي قد أدخلها في أشعار الناس . فقالوا له :

أنت كنت عندنا في ذلك الوقت أوثق منك الساعة، فبقي ذلك في دواويهم ه. وقد أشرنا إلى أن راوى هذا الخبر بصرى بمن كان يتعصب على الكوفيين ، وأن الغرض من هذا الخبر توهين رواية الكوفيين للشعر . ونحب في هذا المكان أن نسأل : من من رواة الكوفة أبى أن يقبل من خلف اعترافه: أكلهم أم بعضهم ؟ فإذا كانوا جميعاً لم يقبلوا ذلك فني الأمر إجماع واتفاق يعز مثلهما في أمر أينا كان ؛ وإن كان بعضهم لم يقبل، وبعضهم قبل، فما هي القصائد التي اعترف بها خلف وأين ذكرها علماء الكوفة الذين قبلوا اعتراف خلف؟ ولو تركنا أهل الكوفة وتساءلنا عن أهل البصرة : ألم يسمع بعضهم بما اعترف به خلف لأهل الكوفة وتساءلنا عن أهل البصرة : ألم يسمع بعضهم بما اعترف به أهل البصرة؟ وأين نصوا على هذه القصائد التي وضعها ؟ ثم، إذا كان أهل البصرة قلم الشعرو ينحله الأقدمين؛ فكيف إذن وثقوه وقبلوا روايته ؟ بل كيف وثقه ويضع الشعر وينحله الأقدمين؛ فكيف إذن وثقوه وقبلوا روايته ؟ بل كيف وثقه الأصمعي وابن سلام — وهما من هما — توثيقاً لم يوثقاه أحداً ؟ والجواب على ذلك واضح، فقد وثقوه لأنه كان ثقة، ولأن هذا الخبر الذي رواه المبرد أو نسب إليه — واضح، فقله أحد لأنه مما دعت إليه العصبيات والحصومات . . .

وبعدة

فلسنا نقصد إلى الحديث عن سائر العلماء من رواة الشعر ، فإن حديثنا حن حاد حينئذ لا ينتهى بنا إلى غاية نقف عندها ، ونحن نرى أن فى حديثنا عن حاد وخلف — وهما أشهر من رمى بالوضع وأكثر من اتهم بالنحل — ما يغنى عن الاستقصاء والإفاضة . غير أننا نحب أن نشير إلى عالم ثالث من رواة الشعر واللغة ، ثقة أى ثقة عند الكثيرين ، ومع ذلك لم يعدم من يضطغن عليه فيرميه بالوضع والتزيد : ذلك هو الأصمعى. وسنقتصر على خبرين فيهما تأييد لما ذهبنا إليه من أمر هذه الحصومات والمنافسات والعصبيات وما تدعو إليه من اتهام بالوضع ورمى بالكذب . فقد كان ابن الأعرابي ، وهو كوفي ، ينتقص الأصمعى بالوضع ورمى بالكذب . فقد كان ابن الأعرابي ، وهو كوفي ، ينتقص الأصمعي

- وهو بصرى - ويرميه بمثل ما قدمنا ؛ وكان يصح أن نرى مرد هذا الانهام إلى العصبية التي أشرنا إلى بيان أمرها ؛ ولكننا نجد خبراً ذا قيمة كبيرة لنا في هذا المجال يرجع انهام ابن الأعرابي الأصمعي إلى خصومة شخصية . قالوا(١٠): و كان أول من أغرى ابن الأعرابي بالأصمعي أن الأصمعي أني ولد سعيد بن سلم الباهلي ، فسألهم عما يروونه من الشعر ، فأنشده بعضهم القصيدة التي فيها :

سَمِينُ الضوَاحِي لَمْ تُورَّقَهُ لِيلَةً وأَنْعَمَ \_ أَبكارُ الهُمُومِ وَعُونُهَا (٢)

فقال الأصمعى : من روّاك هذا الشعر؟ قال : مؤدب لنا يعرف بابن الأعرابي . فقال : أحضروه . فأحضروه ، فقال له : هكذا روّيهم هذا البيت برفع «ليلة»؟ قال : نعم . فقال الأصمعى : هذا خطأ ، إنما الرواية «ليلة » بالنصب ، يريد : لم تؤرقه أبكار الهموم وعومها ليلة من الليالي . فقال الأصمعي لسعيد : من لم يحسن هذا القدر فليس موضعاً لتأديب ولدك ! فنحاه سعيد . فكان ذلك سبب طعن ابن الأعرابي على الأصمعي » .

وأما الحبر الثانى فهو حديث لأبى الطيب اللغوى فيه بيان جوانب كثيرة من حديثنا الذى قدمناه ، قال فى معرض حديثه عن الأصمعى (٣): « فأما ما يحكيه العوام وسُقَّاط الناس من نوادر الأعراب ، ويقولون: هذا مما افتعله الأصمعى ، ويحكون أن رجلاً رأى عبد الرحمن ابن أخيه فقال : ما فعل عمك ؟ فقال : قاعد فى الشمس يكذب على الأعراب . فهذا باطل ، ما خلق الله منه شيئاً ، ونعوذ بالله من معرة جهل قائليه وسقوط الحائضين فيه . وكيف يقول ذلك عبد الرحمن ولولا عمه لم يكن شيئاً ؟ وكيف يكذ ب عمه وجو لا يروى شيئاً إلا عنه ؟ وأنتى يكون الأصمعى كما زعموا وهو لايفتى إلا فيا أجمع عليه العلماء ويقف عما يتفردون يكون الأصمعى كما زعموا وهو لايفتى إلا فيا أجمع عليه العلماء ويقف عما يتفردون

<sup>(</sup>۱) ألسيوطي 4 المزهر ۲ : ۳۲۲ و ۳۸۰ .

<sup>(</sup>٢) الضواحى : ما بدا من الجسد . وأنم : زاد في هذه الصفة .

<sup>(</sup>٣) مراتب النحويين ورقة: ٨٠ – ٨٣ .

به عنه ولا يجوز إلا أفصح اللغات ويلج في دفع ما سواه . . ؟ . . وكان أبوزيد وأبو عبيدة يخالفانه ويناوئانه كما يناوئهما ، فكلهم كان يطعن على صاحبيه بأنه قليل الرواية ولا يذكره بالتزيد ؛ وكان أبو زيد أقلهم طعناً على غيره ؛ وكان أبو عبيدة يطعن على الأصمعي بالبخل وضيق العطن ؛ فكان الأصمعي إذا ذكر أبا عبيدة قال : ذاك ابن الحائك . . . فانظر إلى هذا الإنصاف بيهم مع شدة المنافسة ، ثم لا يتهم أحدهم صاحبه بالكذب ولا يقرفه بالتزيد ، لأنهم يبعدون عن ذاك . . . . »

وقد ذهب ابن جني إلى مثل ذلك ، فقد عقد فصلاً عنوانه « باب في صدق النقلة وثقة الرواة والحملة » قال فيه : « هذا موضع من هذا الأمر لا يعرف صحته إلا من تصور أحوال السلف ، وعرف مقامهم من التوقير والجلالة »، ثم ذكر من أخلاق بعض الرواة العلماء مثل أبي عمرو بن العلاء والأصمعي وأبي زيد وأبي عبيدة وأبي حاتم ــ ما يوثقهم به ويدفع عمهم ما رُموا به . وقد قال عن الأصمعي: ﴿ وهذا الأصمعي ، وهو صناجة الرواة والنقلة ، وإليه محط الأعباء والثقلة ... كانت مشيخة القراء وأماثلهم تحضره وهو حداث لأخذ قراءة نافع عنه ؛ ومعلوم قدر ما حذف من اللغة فلم يثبته ، لأنه لم يقوَّ عنده إذ لم يسمعه . وأما إسفاف من لا علم له ، وقول من لأ مسكة به : إن الأصمعي كان يزيد فى كلام العرب ويفعّل كذا ويقول كذا ــ فكلام معفو عليه ، غير معبوء به . . . » ثم ينتقل بعد ذلك إلى الحديث عما قدمنا من أمر العصبية بين البصرة والكوفة والخصومات التي نشأت بين العلماء الرواة ، فيرى فيها رأياً لا بأس من إبراده ، إذ يرى في هذا الآنهام الذي كانوا يتبادلونه دليلاً على مدى تحريهم الدقة وتشددهم في الرواية ، قال : « فإن قلت : فإنا نجد علماء هذا الشأن من البلدين، والمتحلِّين به من المصرين ، كثيراً ما يهجِّن بعضهم بعضاً ، فلا يترك له في ذلك سماء ولا أرضاً. قيل: هذا أدل دليل على كرم هذا الأمر ونزاهة هذا العلم ؛ ألا ترى إذا سبق إلى أحدهم ظنَّة ، أو توجهت نحوه شبهة ، 'سبًّ

بها، وبَسُرى إلى الله منه لمكانها. ولعل أكثر ما يرى بسقطة فى رواية، أو غمزة فى حكاية، عمى جانب الصدق فيها، برىء عند الله من تبعها ؛ لكن أخيذت عنه إما لاعتنان شبهة عرضت له، أو لمن أخذ عنه، وإما لأن ثالبه ومتعيبه مقصر عن مغزاه، مغضوض الطرف دون مداه ؛ وقد عرض الشبهة للفريقين ، ويعترض على كلا الطريقين . فلولا أن هذا العلم فى نفوس أهله والمتفيثين بظله كريم الطرفين . . لما تسابنوا بالهجنة فيه ، ولا تنابزوا بالألقاب فى تحصين فروجه ونواحيه . . . وإذا كانت هذه المناقضات والمنافسات موجودة بين السلف القديم . . . ثم لم يكن ذلك قادحاً فيا تنازعوا فيه ، ولا عائداً بطرف من أطراف التبعة عليه جاز مثل ذلك أيضاً فى علم العرب الذى لا يخلص جميعه للدين خلوص الكلام والفقه له ، ولا يكاد يعدم أهله الأنس به والارتياح لمحاسنه » .

٤

ومع ذلك كله فنحن لا نذهب - ولا يصح لأحد أن يذهب - إلى أن جميع ما فى تضاعيف الكتب العربية من شعر منسوب إلى الجاهلية - صحيح مبرآ من الوضع والنحل ، ولكننا أردنا فى حديثنا الذى قدمناه أن نفحص مواطئ أقدامنا حتى نمضى فى يقين وثقة ، ونصدر عن بصيرة وهدى ، وأن نضع فى الطريق أعلاماً ، حتى لا نضل فيها ولا تعمى علينا معالمها . وقد قادنا البحث إلى أن هذا الشعر المنسوب إلى الجاهلية على ثلاثة أضرب :

١ -- فضرب موضوع منحول ، إما على وجه اليقين القاطع وإما على وجه الترجيح الغالب . وأكثر شعر هذا الضرب ما وضعه القنصاص ليتحلوا به قصصهم، أو يكسبوه في نفوس السامعين والقارثين شيئاً من الثقة ، وما وضعه هؤلاء القصاص على لسان آدم وغيره من الأنبياء أو على لسان بعض العرب البائدة ، وما وضعه على لسان آدم وغيره من الأنبياء أو على لسان بعض العرب البائدة ، وما وضعه على لسان العرب البائدة ، وما وضعه المعرب البائدة ، وما وضعه العرب البائدة ، وما وضعه المعرب البائدة ، وما وضعه المنافذة ، وما وضعه البائدة ، وما وضعه البائدة ، وما وضعه المنافذة ، وما وضعه ، وم

بعض الرواة ليثبتوا به نسباً أو يَدلّوا به على أن لبعض العرب تُقدّمة وسابقة . وقد أشرنا إلى بعض هذا الحديث في فصل مضى ، وأشار إليه غيرنا في مواطن متفرقة ، عيث لا نحتاج إلى إعادة القول فيه ؛ إذ أننا نراه أيسر هذه الضروب الثلاثة وأهونها لسهولة انكشافه ويسر افتضاحه ، بحيث لا يكاد يعمى على أحد .

٢ ــ وضرب صحيح لاسبيل إلى الشك فيه أو الطعن عليه . وذلك هو الذي أجم العلماء الرواة على إثباته بعد أن تدارسوا هذا الشعر وفحصوه ومحصوه . وقد مر بنا أن القدماء كانوا يميزون الراوية من العالم بالرواية والشعر ، فيأخذون قول الأول في حذر واحتياط ، ولا يقبلون منه إلا ما يطمئنون إلى صحته ، ثم يأخذون قول الثاني واثقين مطمئنين إلا أن يظهر لهم من وجوه النقد ما يضعف من ثقتهم واطمئناتهم . وقد فصلنا القول في أمر هؤلاء العلماء بالرواية والشعر ، وكيف كانوا \_ على اختلاف مدارسهم \_ يجد ون في الجمع والاستقصاء ، ثم في البحث والتمحيص حتى يميزوا الموضوع من الصحيح ، فلا يحقلوا بالموضوع ويسقطوه من مروياتهم وكتبهم، أو يثبتوه وينبهوا عليه . ويحسن بنا أن نذكم بثلاثة أخبار كنا قد قدمناها شاهدة على ما نقول . الأول : أن خلفاً الأحر كان رأساً من رؤوس الرواية ، أخذ عنه البصريون جيماً ، وكان من هؤلاء العلماء الذين لايقبلون من الشعر إلا ما ميزوا صحته ، ولا يروون منه إلا ما اطمأنوا إلى أنه غير موضوع ؛ حتى لقد جاءه يوماً خلاد بن يزيد الباهلي ، وكان خلاد حسن العلم بالشعر يرويه ويقوله، ، فقال له: ﴿ بأَى شيء تردهذه الأشعار الَّي تروى؟ قال له : هل فيها ما تعلم أنت أنه مصنوع لا خير فيه ؟ قال : نعم . قال : أفتعلم في الناس من هو أعلم بالشعر منك ؟ قال : فعم . قال : فلا تنكر أن يعلموا من ذلك أكثر مما تعلمه أنت ، (١) وحتى لقد قال له قائل يوماً (١) و إذا سمعت أنا بالشعر أستحسنه فما أبالي ما قلت فيه أنت وأصحابك. قال له :

<sup>(</sup>١) ابن سلام ، طبقات فحول الشعراء : ٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ٨ .

إذا أخذت أنت درهما فاستحسنته ، فقال لك الصراف إنه ردىء ، هل ينفعك استحسانك له ؟ ه .

ومن هؤلاء العلماء الرواة الذين جدُّوا في فحص الشعر الجاهلي ودراسته وروايته وتمييز موضوعه من صحيحه: أبو عبيدة معمر بن المثنى. فقد أنى - هو وابن نوح العطاردى - ابن داوود بن متم بن نويرة لما قدم البصرة. فسألاه عن شعر أبيه متم ، وقاما له محاجته ، فلما نفد شعر أبيه جعل يزيد في الأشعار ويضعها لهما ، وإذا كلام دون كلام متم ، وإذا هو يحتذى على كلامه ، فيذكر المواضع التي ذكرها متم ، والوقائع التي شهدها. فلما توالى ذلك علما أنه يفتعله (١). وقد قدمنا في الفصل الثاني من هذا الباب بعض تحقيقات أنه عبيدة في كتاب الخيل.

وقد بلغ رواة الشعر وعلماؤه من التحقيق والتمحيص ، وتمييز منحوله ، والنص على الموضوع منه ، منزلة جعلت بعض العلماء يفضلونهم على رواة الحديث ، فقد قال محمد بن سلام (٢) وحدثن يحيى بن سعيد القطان قال : رواة الشعر أغقل من رواة الحديث ، لأن رواة الحديث يروون مصنوعاً كثيراً ، ورواة الشعر ساعة ينشدون المصنوع ينتقدونه ويقولون : هذا مصنوع » .

وإذا ما سألنا — كما سأل خلاد بن يزيد الباهلي خلفاً الأحمر — عن مقاييس هؤلاء العلماء الرواة فى نقد الشعر وتمييز صحيحه من منحوله — ظنسًا بادئ الرأى أنه لم يكن لهؤلاء القوم مقاييس ثابتة معروفة ، وأنهم ، إذا ما أجابونا عن هذا السؤال ، سيفرُّون من الإجابة الشافية كما فرَّ منها خلف حينها قال لخلاد إنه إذا كان يعلم أن فى النعر ما هو مصنوع ، وإذا كان يعلم أن فى الناس من هو أعلم بالشعر منه ، فعليه ألا ينكر أن يعلموا من ذلك أكثر مما يعلم . وكذلك حين شبه الناقد للشعر بالصراف من غير أن يذكر لنا مقياساً واضحاً . ولكننا

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) ذيل الأمالي : ١٠٥.

- حين نتعمق البحث ونستقصيه - لا نلبث أن نكتشف أنه كانت بين أيديهم ثلاثة مقاييس :

(۱) ذوقهم الشعرى الذي اكتسبوه عن علم ودراية بعد طول معاناة ودرس لمذا الشعر ، شأنهم في ذلك شأن الصراف الذي أشار إليه خلف ، والذي لايكاد الدرهم يقع بين يديه حتى يميزه لكثرة ما مرن على هذا الضرب من المعاناة والمعرفة . واكنهم لم يكونوا يستخدمون هذا المقياس وحده ، وإنما كانوا يدعمونه ويمقوفه بأحد المقياسين التاليين .

(س) إجماع الرواة : ولكن هل وقع هذا الإجماع في شيء من الشعر الحاهلي ؟ أجل ، لقد وقع في كثير منه ولم يختلفوا إلا في بعضه ، وقد بينًا طرفاً من ذلك فيا مضى ، وسنبين طرفاً آخر منه في هذا الفصل وما سيتلوه من فصول . ويتبين لنا مدى إجلالم لإجماع الرواة في مثل قول ابن سلام (۱) و وقد اختلفت العلماء في بعض الشعر كما اختلفت في بعض الأشياء ، أما ما اتفقوا عليه ، فليس لأحد أن يخرج منه ه وقوله في إجماعهم على الموضوع من الشعر (۲) و وليس لأحد – إذا أجع أهل العلم والرواية الصحيحة على إبطال شيء منه – أن يقبل من صحيفة ولا يروى عن صحفي ه . ومن هنا أوردوا ما أجمع عليه العلماء على أنه صحيح لا سبيل إلى الطعن فيه ، فقال ابن سلام (۱) و وأحمع الناس على أن الزبير بن عبد المطلب شاعر ، والحاصل من شعره قليل ، فما صح عنه قوله : . . . » وأورد الواقدي أبياتاً بعد والحاصل من شعره قليل ، فما صح عنه قوله : . . . » وأورد الواقدي أبياتاً بعد والحاصل من أصحابنا أحداً يدفعها ه . وأورد رجزاً في موطن آخر وقال (۱۰) : وما رأيت من أصحابنا أحداً يدفعها » . وإحماع الرواة الثقات هو الذي ذكره وما رأيت من أصحابنا أحداً يدفعها » . وإحماع الرواة الثقات هو الذي ذكره وما رأيت من أصحابنا أحداً يدفعها » . وإحماع الرواة الثقات هو الذي ذكره

<sup>(</sup>١) طبقات الشعراء : ٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر المابق: ٦.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ٢٠٥ .

<sup>( )</sup> المفازي : ١٥٠ .

<sup>(</sup> ٥ ) المصدر السابق : ٧٧٧ .

الحاحظ فى قوله (١): و فالعلماء الذين اتسعوا فى علم العرب ، حتى صاروا إذا أخبروا عهم نخبر كانوا الثقات فيا بيننا وبيهم ، هم الذين نقلوا إلينا . وسواء علينا جعلوه كلاماً وحديثاً منثوراً ، أو جعلوه رجزاً أو قصيداً موزوناً » .

(ح) والمقياس الثالث الذي كان يعتمد عليه العلماء في القرنين الثالث والرابع ويزنون به هو : وجود الشعر في ديوان الشاعر أو ديوان القبيلة ، فقد دوُّن هذه الدواوين الثقاتُ من العلماء الرواة ، ولذلك قبلوا ما جاء فيها حين يجىء فى صورة اليقين والقطع ، وأما ما ذكره هؤلاء العلماء أنفسهم فى تلك الدواوين على أنه مما ريشك فيه أو يتوقف عنده ، فقد كافوا ينقلونه كما ذكروه بألفاظهم ، وقد يبيحون الأنفسهم بحثه والنظر فيه . ويما يدل على مدى ثقبهم عا دونه العلماء في الدواوين الشعرية أن أبا الفرج ذكر شعراً لامري القيس وقال (٢): و وهي قصيدة طويلة وأظنها منحولة ، ثم قدم لظنه هذا بسبين الأول: لأنها لا تشاكل كلام امرئ القيس ، وهو نقد داخلى ، والثانى : لأنه ه ما دونها في ديوانه أحد من الثقات » ، وهو هذا النقد الخارجي الذي نحن بسبيله ، وكذلك أورد أبو الفرج أشعاراً لدُرَيد بن الصمة رواها ابن الكلمي ، ثم قال أبو الفرج إنها « موضوعة كلها » ، واستدل على ذلك بقوله (٣): « ما رأيت شيئاً منها في ديوان دريد بن الصمة على سائر الروايات » . وأورد الآمدى أبياتاً نسها إلى امرى القيس بن مالك الحميرى ، ثم قال(1): ووهي أبيات تُروكى لامرئ القيس بن تُحجر الكندى ، وذلك باطل ، إنما هي لامرئ القيس هذا الحميرى ، ، ثم يقدم على ذلك دليله وهو أن هذه الأبيات مذكورة في ديوان القبيلة ، قال: و وهي ثابتة في أشعار حمير ، .

<sup>(</sup>١) الحيوان ٤: ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٩ : ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١٠ : ١٠ .

<sup>(</sup>٤) المؤتلف والمحتلف : ١٢ .

فإذا ما استخدم العلماء هذه المقاييس الثلاثة ، أو اكتفوا ببعضها – وكثيراً ما يكون الثانى أو الثالث – اطمأنوا إلى ما يوردون ، وثبتت عندهم صحته وقدمه . فن ذلك أنك ترى أبا عبيدة يورد شعراً جاهليًّا ويصفه بقوله إنه (١) « الشعر الثابت الذى لايررد " » . ومن ذلك أيضاً أن الواقدى يورد شعراً لحسان ويصفه بقوله (٢): « ثبت قديمه » . وأن الجاحظ يطمئن إلى أنه يستشهد على بعض بقوله (٢): « ثبات قديمه » . وأن الجاحظ يطمئن إلى أنه يستشهد على بعض الأخبار « بالشاهد الصادق » (٣) و « بالأشعار الصحيحة » (١) ، ويصف بعض ما يذكر من أشعار العرب وأخبارهم بأنها « أشعارهم المعروفة وأخبارهم الصحيحة » (٥) .

٣ - وأما الضرب الثالث من ضروب الشعر الجاهلي ، فهو المختلف عليه ، الذي قال عنه ابن سلام « وقد اختلفت العلماء في بعض الشعر ، كما اختلفت في بعض الأشياء » . وفي هذا الضرب الثالث نقاط ينبغي أن ننبه عليها لنحيط بالموضوع من أطرافه .

(1) أولها أن هذا الضرب يبدو - للقارئ العابر للكتب العربية - عظيماً كبير القدر ، وذلك لكثرة ما يقرأ من النص على أن هذا البيت موضوع وأن تلك الأبيات منحولة ، واكثرة ما يمر به من أنهام للرواة بالوضع والكذب والتزيد . ولكن الحقيقة التي لا مراء فيها عند من ينعم النظر ويستقصى في البحث - أن هذا الضرب ليس بالكثرة التي يبدو بها ، وسيمر بنا في الباب التالي عند حديثنا عن الدواوين أن الراوية العالم من الطبقة الثانية أو الثالثة ، يروى ديوان شاعر عن راويتين أو ثلاثة من الطبقة الأولى ، فيورد كثيراً من قصائد الديوان والإجماع منعقد على صحتها ، ثم يشير في قصائد قليلة إلى أن هذه القصيدة قد رواها فلان

<sup>(</sup>١) النقائض : ٢٣٨ .

<sup>(</sup>۲) المغازى : ۲۸۲ .

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ٢ : ٤ .

<sup>(</sup>٤) الحيوان ٢ : ١٠٧ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ۲ : ۳۲۰.

ولم يروها فلان ، أو أن تلك القصيدة قد تنسب إلى فلان وهو غير صاحب الديوان. وقد يجمع هذا الراوية — الذى قلنا إنه من الطبقة الثانية أو الثالثة — أبياتاً متفرقة ومقطعات صغيرة يضمها عنوان هو « المنحول من شعر فلان ». وهو يقصد بالمنحول ما لم يروه هؤلاء الرواة العلماء الذين رووا هذا الديوان. فإذا ما أحصيت هذه الأبيات التى نص فى تضاعيف الديوان أنها مما رواه فلان دون فلان ، وضَممت إليها ما بمع فى آخر الديوان بعنوان « المنحول من شعره » وجدتها كلها لا تكاد تعد شيئاً مذكوراً إذا قيست بالقصائد التى أجمع الرواة على صحتها — وسنبين تفصيل الأمر حيها نتحدث عن هذا الموضوع فى حينه.

أما ما يمر به القارئ من كثرة الروايات التي ترمي الرواة بالوضع والكذب والتزيد، فقد تحدثنا عنها حديثاً مفصلاً. ولكننا نحب هنا أن نزيد أمراً جديداً، وهو أن هذا القدح وذلك التهجين لم يمنعا العاماء والرواة من الأخذ عن بعضهم ، فكأنما كان المقصود بأكثر هذا القدح والمهجين النيل من الرواة أنفسهم ــ لأسباب قد بيَّناها ــ دون أن ينال ذلك مما يروون من شعر . وقد مر بنا طرف من أنهام البصريين للكوفيين وإسقاطهم روايتهم ورميهم بالكذب والوضع والنحل ، ولكن ذلك لم يحمُل بين البصريين والأخذ عن الكوفيين بل إن رأسين من رؤوس الرواية البصرية قد أخذوا عن أكثر الكوفيين حظاً من الاتهام ، ونقصد خلفاً الأحمر والأصمعي وأخذهما عن حماد الراوية \_ كما قدمنا \_ بل إن أنهام البصريين لخلف نفسه - وقد عرضنا هذا الأنهام وفندناه - لم يمنعهم من الأخذ عنه ، ولم يحل ون أن يكون خلف « معلم أهل البصرة »!! والأمثلة على ذلك كثيرة . ولكنا نحب أن نشير إلى مثل أخير يكشف لنا عن حقيقة هذا الاتهام ، وكيف أن المقصود منه الزراية بالشخص نفسه والنيل منه في حياته للأسباب التي ذكرناها ، حتى إذا مات ، وانتفت تلك الأسباب ، عاد الذي أزرى به ونال منه وهجنَّه ، فإذا به يقر له بالعلم ويوثقه . فهذا أبو محمد يحيى بن مبارك اليزيدي يتعصب للبصريين على الكوفيين ، وقد نظم قصيدة يمدح نحوبي البصرة ويهجو الكوفيين ، وخاصة الكسائى ، ويعيب مذهبهم ، قال فيها بعد أن مدح نحاة البصرة (١١) :

ناد بأُعْلَى شَرَف نَادِ : وَقُلْ لِمَنْ يطلُبُ عِلْما ألا عَنْقِ الْمُ أَوْدَتْ ذَاتُ إِصْعَادِ يا ضَيْعَةَ النَّحْو بِهِ مُغْرِبٌ أَفْسدَهُ قَوْمٌ وَأَزْرَوْا بِهِ مِنْ بَيْنِ أَغْتَامِ وَأَوْغَادِ ذَوِی مِرَاءِ وَذَوِی لُكُنَة لِئسامِ آباءِ وَأَجْسَدَادِ لَهُمْ قِياسٌ أَخْدَثُوهُ هُمُ قِياسُ سَوْءٍ غَيْرُ مُنْقادِ أَعْمَارَ عَاد \_ في أبي جَادِ فَهُمْ مِنَ النَّحْوِ \_ وَلَوْ عُمْرُوا أمَّا الكِساميُّ فَذَاكَ امْدرُو اللَّهُ فَ النَّحُو حَار غَيْرَ مدراد(١) وثلُ سرابِ البيدِ لِلصَّادِي وَهُو لِمَنْ بَأْتِبِ جَهْلًا بِهِ وهجا الكسائي وأصحابه من الكوفيين بقصيدة أخرى منها (٣):

كُنَّا نَقِيسُ النَّحْوَ فِيهَا مَضَى عَلَى لِسَانِ العَرَبِ الأَوَلِو فَجَاءَنَا قَوْمٌ يَقِيسونَهُ عَلَى لُغَى أَشْيَاخِ قُطْرُبُّلِ فَجَاءَنَا قَوْمٌ يَقِيسونَهُ عَلَى لُغَى أَشْيَاخِ قُطْرُبُّلِ فَكُلُّهُمْ يَعْمَلُ فَى نَقْضِ مَا بِهِ يُصَابُ الحَقُّ لاَ يَأْتَلِي فَكُلُّهُمْ يَعْمَلُ فَى نَقْضِ مَا بِهِ يُصَابُ الحَقُّ لاَ يَأْتَلِي إِنَّ النَّالِ الحَقُّ لاَ يَأْتَلِي إِنَّ النَّالِ الحَقُّ لاَ يَأْتَلِي إِنَّ النَّالِ الْمَالِيِّ وَأَشْيَاعَهُ يَرْقُونَ فِي النَّحْوِ إِلَى أَسْفَلِ إِنَّ النَّالِ الْمَالِيِّ وَأَشْيَاعِهُ يَرْقُونَ فِي النَّحْوِ إِلَى أَسْفَلِ إِنَّ النَّالِ الْمَالِيَ قَالِيَا الْمُعْلِ اللَّهُ الْمُعَلِّي وَالنَّالِي الْمَالِقُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فإذا ما بحثت عن سبب هذا الهجاء ، ولم تكتف بهذه العصبية البصرية ، وجدت أن بين اليزيدى والكسائى خصومة شخصية ومنافسة ، وذلك لأن اليزيدى وكان مؤدب المأمون ، والكسائى مؤدب أخيه محمد الأمين ، وبينه وبين الكسائى مقارضة بسبب تأديهما الأخوين » (1) . ومن أجل هذا كان كل همه فى أن

<sup>(</sup>١) السراق ، أخبار النحويين البصريين : ٤١ - ٤٤ .

<sup>(</sup> ٢ ) مراد : هكذا في الأصل ، ولعل صوابها ؛ حار غير مزداد ، أي ينقص ولا يزيد ، والحرى : النقصان بعد الزيادة .

<sup>(</sup>٣) السيراني : ٤٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق : ٤٤ - ١٠ .

يعيبه وينال منه ، فلما مات الكسائى وانقضت تلك المنافسة والخصومة – عاد اليزيدى واعترف الكسائى بالعلم ، فقال ، فى أبيات ، يرثيه ويرثى محمد بن الحسن صاحب أى حنيفة (١) :

وَأَقْلَقْنِى مَوْتُ الْكِسَائِيِّ بَعْدَهُ وَكَادَتْ بِيَ الْأَرْضُ الْفَضَاءُ نَمِيدُ فَأَذْهَلَنَى عَنْ كُلِّ عَيْشٍ وَلَذَةٍ وَأَرَّقَ عَيْنِي والْمُيُونُ هُجُـودُ هُما عالِمَانَا أَوْدَيَا وَتُخُرِّمَـا وَمَـا لَهُمَا فِي الْعالَمِينَ نَدِيدُ

(س) وأمر آخر جدير بالعناية ، وهو أن كثيراً من النص على « النحل » لا يعنى أن هذا الشعر منحول موضوع حقاً ، وإنما غاية ما يعنى أن هذا الراوية العالم يذهب إلى أن هذا الشعر منحول على حبيد يذهب غيره إلى أنه صحيح . فرد الأمر إذن إلى خلاف في الحكم والرأى ، مرجعه إلى اختلاف المصادر التي كان يأخذ عنها الرواة ، وإلى اختلاف المناهج التي كان يحتكم إليها العلماء . وسنضرب لذلك بعض الأمثلة :

۱ – فقد مر بنا أن ابن سلام روى عن أبى عبيدة عن يونس بن حبيب أن حماداً الراوية قال قصيدة في مدح أبى موسى الأشعرى ، وأنشدها بين يدى بلال بن أبى بردة بعد أن نحلها الحطيئة (٢) . ولكن المدائني ، وهو بصرى مثل هؤلاء الثلاثة ، يخالفهم في الرأى ، وقد ذكر « أن الحطيئة قال هذه القصيدة في أبى موسى ، وأنها صحيحة ، قالها فيه وقد جمع جيشاً للغزو »(٣) .

٢ – وقد ذكر أبو خليفة الفضل بن الحباب أنه رُوى لعباس بن مرداس بيت في عدنان ، قال (٤) :

<sup>(</sup>١) السراق : ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) طبقات الشعراء : ١٤.

<sup>(</sup>٣) الأغاني ٢ : ١٧٦ .

<sup>(</sup>٤) طبقات الشعراء : ١٠ - ١١ .

وعَكُّ بن عدْنَانَ ۗ الَّذِينَ تَلَعَّبُوا بِمَدْحِج ، حتى طُرَّدُوا كُلُّ مَطْرَدٍ

ثم قال « والبيت مريب عند أبى عبد الله » يعنى ابن سلام . ولعل ابن سلام ارتاب في البيت لذكره عدنان « ولم يذكر عدنان جاهلي غير لبيد بن ربيعة » . على حد أورده ابن هشام على أنه صحيح غير مريب ، وذكر أنه أخذه عن أبي عرز خلف الأحمر وعن أبى عبيدة (١) . وكذلك أورده أبو عبد الله المصعب الزبيرى على أنه صحيح ولم يشر إلى ارتيابه فيه كما أشار إلى ارتيابه في غيره من الأبيات التي تذكر الأنساب (٢) .

٣ – وقد أورد المصعب الزبيرى أبياتاً من الرجز تجعل نسب قضاعة فى حير لا فى معد (٣) ، وذهب إلى أن هذه الأبيات موضوعة فقال و وزوروا فى ذلك شعراً ». وأورد الأبيات أيضاً أبو الفرج وروى عن مؤرج بن عمرو أنه قال (٤): « هذا قول أحدثوه بعد وصنعوا شعراً الصقوه به ليصححوا هذا القول .. وهذا شيء قيل فى آخر أيام بنى أمية ». ومع ذلك فابن هشام — الذى ولد بعيد أيام بنى أمية ، والذى تعقب ابن إسحى فيا أورد من الشعر ونقده وأسقط بعضه لأنه لم ير « أحداً من أهل العلم بالشعر يعرفها » — ابن هشام هذا يورد الأبيات السابقة على أنها صحيحة ، وعلى أنه يستدرك بها ما فات ابن إسحى ذكره (٥).

3 — وأورد ابن هشام قصيدة لأبى الصلت بن أبى ربيعة الثقنى ، آخرها قوله (1) :

نِلْكُ الْمَكَارِمُ لاَ قَعْبَانِ مِنْ لَبِّنَ فِيبًا بِمَاءٍ فَعَادَا بَعْدُ أَبْوَالاً

<sup>(</sup>١) السيرة ١ : ٩ .

<sup>(</sup>٢) نسب قريش : ه .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٥.

<sup>( ؛ )</sup> الأغاني ٨ : ٩١ .

<sup>(</sup> ٥ ) السيرة ١ : ١١ – ١٢ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٧٧ - ٦٩.

وقال ابن هشام إن هذه القصيدة تروّى لأمية بن أبى الصلت ، وبعد أن أورد الأبيات مع هذا البيت الأخير قال « هذا ما صح له مما روى ابن إسحق مها ، الا آخرها بيتاً . . . فإنه للنابغة الجعدى » . ولكن ابن سلام يذهب إلى غير هذا المذهب فقد عرض لهذا البيت وقال (١) « ترويه عامر للنابغة ، والرواة مجمعون أن أبا الصلت بن أبى ربيعة قاله » . وقد أتى به مثلاً على أن الشاعر قد يستزيد في شعره بيتاً قاله من قبله كالمتمثل حين يجىء موضعه من غير أن يقصد اجتلابه أو سرقته .

• - وقد قال الرياشي (٢): «يقال إن كثيراً من شعر امرئ القيس ليس له ، وإنما هو لفتيان كانوا يكونون معه مثل عمرو بن قميئة وغيره ». ولكن ابن سلام ينبي ذلك ويقول (٣): « وبنو قيس تدعى بعض شعر امرئ القيس لعمرو بن قميئة ، وليس ذلك بشيء ».

(ح) ومما قد يوهم بالنحل والوضع أيضاً اختلاف الرواة فى نسبة الشعر ، فتراهم ينسبون بعضه إلى شاعرين أو ثلاثة شعراء جاهليين ؛ والأمثلة على ذلك كثيرة جدًّا لا يعنينا إلا ما سنذكره بعد أن نورد مثلين عليها : الأول ـ أن الأبيات التى فى وصف المطر ومنها :

دان مُسِفً فُويْقَ الْأَرْضِ هَيْدَبُهُ يَكَادُ يَدُفعُهُ مَنْ قَامَ بالرَّاحِ نسبها يونس بن حبيب لعبيد بن الأبرص ، وعلى ذلك كان إجماع أهل البصرة (١٠) و فلما قدم المفضل صرفها إلى أوس بن حجر». والثانى - أن القصيدة الني منها : مِنْ سَبَا الحَاضِرِينَ مَأْرِبَ إِذْ يَبْنُونَ مِنْ دُوْن سَيْلِهِ العَرِمَا نسبها يونس للنابغة الحعدى ، ونسبها أبو عبيدة لأمية ، ثم سئل خلف الأحمر

<sup>(</sup>١) طبقات الشعراء : ٤٨ - ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) الموشع : ٣٤ .

<sup>(</sup>٣) طبقات الشعراء : ١٣٤ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٧٦ - ٧٧ .

عنها فقال : « للنابغة ، ، وقد ، يقال الأمية ، (١١) .

ونحب أن نلحظ أن الشعر في هذين المثلين – وفي كثير من الأمثلة غيرهما - أسب إلى شعراء جاهليين ، وأن الحلاف في نسبته لم يخرجه عن نطاق الشعر الجاهلي. فجاهلية هذا الشعر إذن ثابتة لا شك فيها عند هؤلاء الرواة العلماء ، وإن كانوا اختلفوا في الشاعر الجاهلي نفسه – ربما لاختلاف المصادر التي استى منها كل راوية منهم نسبة الشعر – وقد كان هؤلاء الرواة العلماء ، لطول تمرسهم بالشعر الجاهلي ويميزونه من الإسلامي بمجرد سماعهم إياه ، يعرفون الشعر الجاهلي ويميزونه من الإسلامي بمجرد سماعهم إياه – وإن كانوا يختلفون أحياناً في نسبته ، بل إنهم أحياناً ليعرفون أنه شعر جاهلي ولكنهم يعجزون عن ذكر الشاعر نفسه ، ومثال ذلك ليعرفون أنه شعر جاهلي ولكنهم يعجزون عن ذكر الشاعر نفسه ، ومثال ذلك ما رُوي من أن حاداً أنشد بلال بن أبي بُردة شعراً مدحه به ، فقال بلال لذي الرمة : كيف ترى هذا الشعر ؟ قال ذو الرمة : جيداً وليس له. قال بلال فن يقوله ؟ قال : بعض فن يقوله ؟ قال : لا . قال : فن يقوله ؟ قال : بعض شعراء الجاهلية وهو شعر قديم وما يرويه غيرى . قال : فن أين علم ذو الرمة أنه ليس من قولك ؟ قال : عرف كلام أهل الجاهلية من كلام أهل الإسلام (٢).

وكانوا أحياناً حيماً يطمئنون إلى أن الشعر جاهلي – ينسبونه إلى شاعر بعينه ، وربما كان ذلك لأنهم عرفوا أن هذا الشعر أقرب إلى روح ذلك الشاعر لكثرة ما درسوه وعرفوه ؛ وعلى هذا الضوء نستطيع أن نفسر بعض الروايات الى قد يفهم منها الآنهام بالوضع أو الرمى بالكذب ، فى حين لا وضع ولا كذب إذا فهمناها على ما قدمنا . فن ذلك أن حماداً جاءه أعرابي فأنشده قصيدة لم يدر كن هي . فقال حماد : اكتبوها ، فلما كتبوها وقام الأعرابي ، قال حماد : لمن ترون أن نجعلها ؟ فقالوا أقوالاً ، فقال حماد : اجعلوها لطرفة (٢) . وقال كن ترون أن نجعلها ؟ فقالوا أقوالاً ، فقال حماد : اجعلوها لطرفة (٢) . وقال

<sup>(</sup>١) طبقات الشعراء: ١٠٦.

<sup>(</sup> ٢ ) الأغاني ٦ : ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) مراتب النحويين ورقة : ١١٧ - ١١٨ .

الأصمعى: ما أروى للأغلب إلا اثنتين ونصفاً . . . قال أبو حاتم : طلب إلى اثنتين ونصفاً . . . قال أبو حاتم : طلب إلى العباس الهاشمى من الأصمعى رجز الأغلب ، فطلبه منى ، فأعرته إياه ، فأخرج منه نحواً من عشرين قصيدة . فقلت للأصمعى : ألم تزعم أنك لم تعرف إلا اثنتين ونصفاً ؟ فقال : بلى ، ولكن انتقيت ما أعرف ، فإن لم يكن له فهو لغيره ممن هو ثبت أو ثقة (١) .

### (د) وبعد ؛

فنذ مطلع القرن الثانى المجرى ، وبعده بقليل ، قامت طائفة من العلماء الرواة من أمثال أبي عمرو بن العلاء وحاد الراوية ثم المفضل وخلف الأحر – وهم العلمة الأولى من العلماء الذين عرفتهم العربية فى تاريخها الحافل ؛ فتلقوا تراث الجاهلية : شعرها وأخبارها وأنسابها ؛ وصلهم بعضه مدوناً فى دواوين كاملة ضمت تراث القبيلة كله أو شعر شاعر فرد من شعرائها ، ووصلهم بعضه مكتوباً فى صحف متفرقة ، ثم وصلهم بعضه عن طريق الرواية الشفهية التى كان يتناقلها الحلف عن السلف . فحملوا الأمانة ، ومضوا يجمعون ما تفرق من هذا التراث ، وينظمون منه ما تجمع ، يضيفون إليه ما لم يكن فيه مما ثبتت لم صحته ، وينفون عنه ما ثبت لم أريفه وفساده . ولم يألوا جهداً فى التثبت والتحقيق والتمحيص والمدارسة ، حتى استقام لكل منهم ما تيقن صحته ، فضى يذيعه على تلامذته فى حلقات دروسه ، ويشيعه فى رواد مجالس علمه ، فخلف من بعدهم خلف فى حلقات دروسه ، ويشيعه فى رواد مجالس علمه ، فخلف من بعدهم خلف فى حلقات دروسه ، ويشيعه فى رواد مجالس علمه ، فخلف من بعدهم خلف فى حلقات دروسه ، ويشيعه فى رواد مجالس علمه ، فخلف من بعدهم خلف فى حلقات دروسه ، ويشيعه فى رواد مجالس علمه ، فخلف من بعدهم خلف فى حلقات دروسه ، ويشيعه فى رواد مجالس علمه ، فخلف من بعدهم خلف فى حلقات دروسه ، ويشيعه فى رواد مجالس علمه ، فخلف من بعدهم خلف فى حلقات دروسه ، ويشيعه فى رواد مجالس علمه ما يتيقن صحته ، فيذبعه على تلاميذه من علماء الطبقة الثالثة .

ومع ذلك فقد كان لا بد لبعض هؤلاء العلماء من أن يختلفوا: فقد وقع لبعضهم من الصحف المكتوبة ، أو الدواوين المدونة ، أو الرواة من الشيوخ العلماء ومن الأعراب الفصحاء ــ ما لم يقع كله لغيره ، ثم كان لكل طائفة من

<sup>(</sup>١) المرشع : ٢١٣.

هؤلاء العلماء مهج في الأخذ والتلتى - على ما بيناه في صفحات تقدمت. ولكن هذا الحلاف في المصادر أولاً وفي المهج ثانياً لم يمنع العلماء من أن يأخذ بعضهم عن بعض ، ومن أن يرحل علماء المصر إلى المصر المجاور ليأخذوا مهم ويرووا عهم ، ثم ينقلوا ما تيقنوا صحته إلى تلاميذهم ويكتبوه فيا يجمعون من دواوين . فهذه الدواوين المنسوبة المسندة التي يرتفع إسنادها إلى الطبقة الأولى أو إلى تلاميذهم من علماء الطبقة الثانية - هي التي تحوى بين دفتيها الشعر الجاهلي الذي تيقنوا صحته بعد تحره واستقصاء وجمع وتمحيص ونقد . وسيكون كل ذلك موضوع حديثنا في الباب التالى من هذا البحث .

# الباب الخامين

دواوين الشعر الجاهلي

## الفصل لأول

## الدواوين المفرودة

١

كان حديثنا في الراة في القرن الثاني الهجرى ما بين أيديهم من شعر جاهلي. وبيان ذلك أننا حين قطعنا شوطاً في دراسة هذا الموضوع وجدنا أن أخطر ما فيه وأشده غموضاً على خطره كله وغموضه هو تلك الفترة التي انقضت على نظم الشاعر الجاهلي لشعره إلى أن دُون هذا الشعر في القرن الثاني الهجرى في هذه الشاعر الجاهلي لشعره إلى أن دُون هذا الشعر في القرن الثاني الهجرى في هذه الدواوين التي وصلت إلينا روايتها . هذه الفجوة الزمنية التي امتدت قرنا وبعض قرن من آخر العصر الجاهلي إلى مطلع القرن الثاني الهجرى هي التي استنفدت القسم الأعظم من جهدنا واستغرقت الجزء الأكبر من بحثنا هذا . وذلك استنفدت القسم الأعظم من جهدنا واستغرقت الجزء الأكبر من بحثنا هذا . وذلك لأن موضوعنا و مصادر الشعر الجاهلي وقيمتها التاريخية و فلم نجد من المعقول ولا من المقبول أن نسقط من حسابنا تلك الفدة التي سبقت تدوين هذه المصادر التي بين أيدينا ، ولا أن نمر بها مراً هيناً عابراً ، بل لقد استبان لنا أننا مضطرون من من أجل معرفة هذه المصادر معرفة حقة وبيان قيمتها التاريخية بياناً واضحاً الى أن نكشف عن الموارد التي استقت هذه الدواوين منها ، والمناهل التي اغترف منها باموانعوها وصانعوها وصانعوها وصانعوها .

فدرسنا آخر العصر الجاهلي والقرن الأول الهجرى دراسة نرجو أن تكون دقيقة عميقة ، وجمعنا ما عثرنا عليه متفرقاً في المظان العربية مما يتصل ببحثنا هذا ، ثم انتهينا إلى نتائج ثلاث :

الأولى: أننا رجحنا أن هذا الشعر الجاهلى -- أو بعضه -- قد كتب فى صائف متفرقة أو فى دواوين مجموعة ، منذ عهد مبكر جداً ، وربما كتب بعضه منذ العصر الجاهلى ، ونحب أن نؤكد أننا لا نلتى الكلام على عواهنه ، ولا نعتسف الطريق إليه اعتسافاً ، وأن هذه النتيجة الأولى ليست مجرد افتراض نفترضه ، ولا مجرد ظن توهمناه ، ولكنها نتيجة علمية نهجنا إليها منهجاً سليماً بعد أن حشدنا لها حشداً كبيراً من المقدمات التى تتمثل فيا عثرنا عليه من نصوص وأخبار ، فهى إذن ترجيح قوى له مرجة حاته الكثيرة ، بل لقد كدنا أن نقول إنها يقين قاطع لولا هذا المنهج الذى نلتزمه والذى يفرض علينا الحلو فى مثل هذه الأبحاث الأدبية وخاصة فى مثل هذا الموضوع وفى مثل ذلك العصر !!

والثانية : أن بعض هذه المدونات الشعرية الأولى قد وصلت إلى حلماء الطبقة الأولى من الرواة ، وأنهم قد اعتمدوها مصدراً من مصادر تدويهم لحله المدواوين التى رواها عهم تلاميذهم ، وأن هؤلاء العلماء الرواة فى القرن الثانى المحبرى كانوا يعتمدون — هم وتلاميذهم — نسخاً مكتوبة من هذه الدواوين فى المحبرى كانوا يعتمدون — هم وتلاميذهم » وأن الشيخ منهم كان يقرأ شعر الشاعر من نسخته ، أو يقرأها أحد تلاميذه ، ثم يعقب الشيخ على الشعر بالشرح والنقد والتحقيق والتمحيص . وقد بينا عند حديثنا عن هذا الموضوع أن هذه المدونات لم تكن هى المصدر الوحيد ، وإنما كانت أحد مصدرين . أما المصدر الثانى فقد كان الرواية الشفهية . وذلك أن العالم الراوية كان يأخذ بعض الشعر الجاهلى عن الرواة من الأعراب الذين كان يطمئن إلى صدقهم ويعتمدهم مصدراً من مصادره ، وبعص هؤلاء الرواة الأعراب كانوا من قبيلة الشاعر مصدراً من مصادره ، وبعص هؤلاء الرواة الأعراب كانوا من قبيلة الشاعر الذي يروون شعره ، تناقلوه جيلاً بعد جيل ، وتوارثوه خلفاً عن سلف؛ أو كان ذلك العالم الراوية يسمع بعض الشعر الجاهلى من غيره من العلماء ، يرحل إليهم أو يرحلون إليه إن كانوا فى بلدين متباعدين ، أو يفد عليهم ويغدون عليه الميهم أو يرحلون إليه إن كانوا فى بلدين متباعدين ، أو يفد عليهم ويغدون عليه الميه أو يفدون عليه ويفدون عليه ويغدون عليه ويفدون عليه ويغدون عليه ويفدون عليه ويغدون عليه و يوسه ويغدون عليه ويغ

إن كانوا في بلد واحد ، وكان عند هؤلاء العلماء الآخرين بعض ما لم يكن عنده ، أو كان عنده بعض ما لم يكن عندهم ، وذلك لاختلاف النسخ المدونة التي بين أيديهم، أو لاختلاف الرواة من الأعراب الذين سمعوهم واعتمدوهم مصدرًا من مصادرهم ، أو لاختلاف الشيوخ الذين أخذوا عنهم . فكان من نتيجة ذلك أن كل عالم يعود على ما بين يديه من نسخة لديوان الشاعر الحاهلي بالتصحيح والتحقيق، فيضيف إليها بعض ما وجده عند غيره واطمأن إلى صحته، ويحذف مها بعض ما انهى إلى أنه قد نسب إلى ذلك الشاعر خطأ أو نحله عمداً ، ويكتب من كل ذلك نسخته التي اطمأن إليها ، ثم يقرأها لتلاميله أو يقرأونها عليه ، فإذا ما انتهوا منها أجاز لهم أو لبعضهم أن يرووها عنه . ثم يرويها هؤلاء لتلاميذهم بعد أن يجروا فيها بعض ما أجراه شيخهم في نسخته الأولى من تحقيق وتمحيص . ثم جاء علماء الطبقة الثالثة ومن تلاهم من العلماء ـ بين منتصف القرن الثالث وبهاية القرن الحامس الهجرى ـ فوجدوا بين أيديهم نَسخًا متعددة لديوان واحد ، رُويت كل نسخة عن واحد من علماء الطبقة الأولى في البصرة أو الكوفة ، فصنع هؤلاء العلماء المتأخرون نسخا جديدة أفرغوا فيها جميع روايات العلماء السابقين ، وأشاروا فى مواطن كثيرة إلى أن هذه القصيدة من رواية فلان أو فلان ، أو أن هذه الأبيات لم يروها فلان ، أو أن فلاناً قال إن هذه القصيدة أو تلك الأبيات ليست لهذا الشاعر وتنسب إلى شاعر غيره يسميه .

والثالثة: أن رواية هذه الدواوين التي بين أيدينا حيياً يكون الديوان مسنداً حياً يكون الديوان مسنداً حسنيي إلى أحد هؤلاء العلماء من رواة الطبقة الأولى أو إلى أحد تلاميذهم، ثم تقف عندهم ولا تتجاوزهم. ومن أجل هذا ذهب كثير من الباحثين إلى أن ثمة فجوة واسعة حتزيد على القرنين حقصل بين زمن الشعر الجاهلي نفسه وزمن تدوينه، وإلى أن العلماء الرواة الذين دوّنوا ذلك الشعر بعد تلك الفجوة الزمنية الواسعة لم يجدوا إلا أبياتاً متفرقة أو مقطعات قصيرة،

أشبه ما تكون بالأوصال المرقة ، التقطوها التقاطأ من أفواه بعض الأعراب والرواة ، وأن هذا الزمن الطويل الذي انقضى قبل تدوين الشعر الجاهلي - كفيل وحده بأن يجعلنا نشك في الكثير مما دوِّن منه . ولكننا نحن ، بعد هذه الدراسة التي بذلنا فيها الجهد لملء تلك الفجوة ـ نذهب إلى أن هذه الدواوين المسندة إلى العلماء من رواة الطبقة الأولى ، والتي لا تتجاوزهم في الإسناد ، موصولة الأسباب بالعصر الجاهلي وبالشاعر الجاهلي نفسه ، وأن تلك الحقبة - التي بدت لبعض الباحثين فجوة فارغة ـ تبدو لنا سلسلة ذات حلقات متصلة ، لم تنقطع فيها قط حلقة من حلقات المصدرين اللذين وردهما علماء الطبقة الأولى ، واستقوا منهما في تدوين دواوين الشعر الجاهلي ، وهما : الرواية الشفهية ، والمدونات : سواء أكانت محائف متفرقة أم دواوين مجموعة . وكل ذلك قد بيناً وفصلنا فيه القول تفصيلاً . أما السبب الذي من أجه وقف إسناد هذه الدواوين عند علماء الطبقة الأولى ولم يتجاوزهم ، فقد أشرنا إليه أيضاً في فصل مضي ، وهو - في رأينا - أن دراسة الشعر الجاهلي دراسة تقوم على التحقيق والتمحيص والبحث اللغوى رالتتبع المستقصى والشرح والنقد ، ثم الاقتصار على ذلك اقتصاراً يكاد يكون تخصصا - هذا الضرب من الدراسة لم يوجد قبل مطلع القرن الثاني أو منتصفه عند علماء الطبقة الأولى . وأما قبل ذلك فقد كانت العناية بالشعر الجاهلي مقصورة على مجرد روايته وجمع بعضه ، وكثيراً ما تكون تلك الرواية وذلك الجمع وسيلة لماكان معروفاً آنثذ من العلوم، فكان ُ يَتَّخذ الشعر الجاهلي وسيلة للاستشهاد والتمثل والاحتجاج والزينة ؛ ولم يكن من بين عَلماء القرن الأول الهجري من نصب نفسه لتدريس الشعر الجاهلي والبحث فيه وتحقيقه وتمحيصه؟ ولذلك كان حميع ما خلفه هذا القرن الأول من شعر الحاهلية مرويتًا أومكتوبًا ، عناصر أولية ومواد خامة ، تسلمها علماء الطبقة الأولى في القرن الثاني فصاغوا مها الدواوين التي نسبت إليهم ورويت عنهم .

وسنعرض في الصفحات التالية ديوانين من هذه الدواوين الجاهلية التي

بقيت على الزمن وغالبت صروفه وأحداثه حتى وصلت إلينا ، هما : ديوان امرئ القيس ، وديوان زُهير بن أبى سلمى . وسيكون عرضنا مبنيًا على دراسة مفصلة تكشف فى وضوح المهج الذى نرى أن ينهبج فى تناول هذه الدواوين ، وتؤيد ما انهينا إليه من نتائج بسطنا القول فيها ، بحيث يكون حديثنا عن هذين الديوانين تطبيقاً لما سقناه من حديث فى الفصول السابقة .

#### ۲

أما ديوان امرى القيس فقد وجدنا أمامنا ثلاث سبل لتتبع رواياته ورواته : السبيل الأولى : ما ذكرته المصادر العربية ، وخاصة كتاب الفهرست

لابن النديم ، في مواطن منفرقة عن روايات هذا الديوان وهي :

- (١) رواية الأصمعي (١) (٢) رواية أبي عمرو الشيباني (١)
  - (۳) روایة خالد بن کلثوم (۳) (۶) روایة محمد بن حبیب (۱)
- (٠) عمل ابن السكيت (٠) (٦) صنعة أبي سعيد السكري (٦)
- ( V ) صنعة أبى العباس الأحول (V) صنعة أبى الحجاج الأعلم الشنتمرى وشرحه (^)
  - (٩) صنعة الوزير أبي بكر عاصم بن أيوب البطليوسي وشرحه (١)

<sup>(</sup>١) ابن النديم – الفهرست : ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup> ه ) المصدر السابق .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ١١٧ و ٢٣٣ و ٢٢٤ ، ونزعة الألباء ع ١٤ ، وإنباء الرواة ١ : ٢٩٣

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق.

<sup>(</sup> ۸ ) فهرس ابن خیر : ۳۸۸ .

<sup>(</sup>٩) فهرس ابن خير : ٣٨٩ .

### والسبيل الثانية:

ما بتى مخطوطاً إلى يومنا هذا وعثرنا عليه مما لم تذكره المصادر العربية التى اطلعنا عليها ، فعرفناه عن طريق الرؤية والمشاهدة لا عن طريق القراءة فى المصادر. ولم نعثر — فى هذه السبيل الثانية — إلا على روايتين لهذا الديوان هما :

١٠ ـ رواية ألى الحسن الطوسى (١) .

١١ - صنعة ابن النحاس وشرحه (٢) .

### والسبيل الثالثة:

ما عثرنا عليه من إشارات إلى روايات هذا الديوان ورواته ، متفرقاً ف مواطن مختلفة من هذه الدواوين نفسها التي قدمنا ذكرها ، مما لم نعثر له على ذكر فيا اطلعنا عليه من مصادر عربية ، ولم نعثر له على أثر فيا بين أيدينا من فهارس للمكتبات . فوجدنا لهذا الديوان الروايات التالية :

17 – رواية المفضل الضبى وهى الرواية التى اعتمدها أبو الحسن الطوسى أصلاً من أصول نسخته التى صنعها لديوان امرى القيس ، فأورد فى نسخته اثنتين وأربعين قصيدة ومقطعة ثم قال (٢): « هذا آخر رواية المفضل » . وقد أكد أن هذا الجزء من الديوان هو من رواية المفضل فى موطنين ، الأول فيه تأكيد إيجابى حين قال فى القصيدة الأولى : « أحار بن عمرو كأنى خمير » إنها : « رواها أبو عمرو والمفضل » .

والثاني فيه تأكيد سلبي ، حين ذكر في القصيدة العشرين وهي :

و أذود ُ عنى القوافي ذياداً ، أنها : و ليست في رواية المفضل ، .

<sup>(</sup>١) معهد المخطوطات العربية - رقم : ٨٦٠ .

<sup>(</sup>٢) معهد المخطوطات العربية - رقم : ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) ورقة: ٩١ (ظ) .

ومن الأدلة أيضاً على رواية المفضل لديوان امرئ القيس أن الأعلم الشنتمري، بعد أن يورد في نسخته رواية أبى حاتم السجستاني عن الأصمعي، يورد و قصائد متخيرات مما لم يرو أبو حاتم ورواه أبو عمرو الشيباني والمفضل وغيرهما (١).

۱۳ – رواية ابن الأعرابي : وقد ذكرها الطوسي أيضاً ، فقد قال في نسخته بعد القصيدة التاسعة والثلاثين و إلى ها هنا قرأت على أبي عبد الله ابن الأعرابي، ثم أورد بعد ذلك ثلاث قصائد : نص في الأولى على أن ابن الأعرابي لم يعرفها ، ونص في الثانية على أنه قرأها على ابن الأعرابي وعرفها ، ونص في الثانية على أنه قرأها على ابن الأعرابي وعرفها ،

18 - رواية أبى عبيدة : وتبدو لنا رواية أبى عبيدة لديوان امرى القيس واضحة مما ذكره الطوسى وابن النحاس . أما الطوسى فقد ذكر - بعد أن انتهى من رواية المفضل - أن ( الذي يلى هذا ما رواه أبو عبيدة معمر بن المثنى التيمى والأصمعى » . ثم قال في القصيدة التالية إنها « من رواية أبى عبيدة وأبي سعيد عبد الملك بن قدريب الأصمعى». وأما ابن النحاس فقد بيتن روايات أبى عبيدة لأبيات كاملة في ديوان امرى القيس، أو لألفاظ في أبيات، في أكثر من خسين موضعاً في صفحات مختلفة من نسخته ، لعل أوضحها أنه أورد بعد قوله (٢) :

لَهُ أَذْنَانِ تَعْرِفُ الْعِتْقَ فِيهِمَا كَسَامِعَتَى مَذْعُورَةٍ وَسُطَ رَبْرَبِ بيتين قال إنهما رواهما الأصمعي وأبو عبيدة ، ثم أورد بعدها بيتاً قال عنه

بيان عبيدة وحده رواه ، ثم أورد بعده أبياتاً قال إن أبا عبيدة والأصمعى روياها . وفضلا عن ذلك فقد أورد ابن النحاس شروحاً وافية لأبي عبيدة على

<sup>(</sup>١) الأعلم، ورقة : ٦٤، وورقة : ٨١.

<sup>(</sup>۲) السكرى: ۹۸.

أبيات كاملة أو ألفاظ متفرقة من ديوان امرئ القيس في أكثر من عشرين موضعاً من نسخته .

10 - رواية اليزيدى: أبي عبد الله محمد بن العباس بن محمد بن يحيى بن المبارك اليزيدى ( المتوفى سنة ٢٠١٠). وقد اعتمد ابن النحاس فيا يبدو لنا سنحة اليزيدى أصلا " لنسخته التي بين أيدينا ، فراه يشير إليها إشارات كثيرة في مواطن متعددة ، وهي إشارات تدل على أنه يرجع في كتابة نسخته إلى نسخة اليزيدى فيثبت ما فيها من اختلاف عما يورد ، أو ما فيها من زيادة ونقص . فهو يقول مثلا " إن هذه اللفظة أو تلك هي كذا في نسخة اليزيدى (١١) . أو أنه كان في نسخة اليزيدى كذا وهو خطأ (١١) . أو أن هذا البيت أو ذاك ليس في نسخة اليزيدى (١١) . أو أن هذا البيت أو أن هذه النيت في نسخة اليزيدى قبل ذلك البيت أو أن هذا البيت في نسخة اليزيدى قبل ذلك البيت أو أن هذا البيت في نسخة اليزيدى قبل ذلك البيت (١١).

17 - رواية ابن دريد: أبى بكر محمد بن الحسن بن دريد (المتوفى سنة ٢٦١). ولا بن دريد رواية أيضاً لديوان امرى القيس، وقد نص على وجودها ابن النحاس فى نسخته التى بين أيدينا ، وذكر أن أبا عمران قرأ ديوان امرى القيس على ابن دريد ، ثم أورد ما وجده فى رواية ابن دريد زائداً على نسخة اليزيدى أو مخالفاً لما ، وقد تكرر استدراكه على ما فى اليزيدى من أبيات ناقصة رواها ابن دريد، وأثبتها ، فن ذلك قوله (٢): وهذا البيت ليس فى نسخة اليزيدى ، وقد قرأه

<sup>(</sup>١) ابن النجاس ، شرح ديوان امرى القيس ويقة : ٥٣ و ١٢٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر النابق: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٨٥ ، ٩١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر النابق: ١٠٩.

رب) (ه) المصدر السابق : ٥٣ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٣٨.

<sup>(</sup>٧) المعدر السابق: ٩١.

أبو همران على ابن دريد ، وقوله (١): و زيادة على اليزيدى قرأها أبو عمران ، وقوله (٢): و فرود دريد ، وقوله (٣): و هذا البيت ليس فى اليزيدى ، وقد قرأه أبو عمران ، وفضلاً عن ذلك فقد أورد في ثنايا نسخته روايات متعددة لألفاظ مختلفة قال إنها رواية ابن دريد .

فإذا ما عدنا إلى هذه الروايات الست عشرة لديوان امرى القيس ، وحاولنا أن نصنفها وفق أوليتها وأصالتها من جانب وتدرجها التاريخي من جانب آخر ، وجدنا أنها تقسم ثلاثة أقسام :

(أولا) الأصول: وهي على ضربين كذلك: أصول بصرية، وأصول كوفية.

#### ١ - الأصول البصرية:

ولم يبق لنا منها إلا رواية واحدة كاملة هي رواية الأصمعي ، وسنتحدث عنها حديثاً مفصلاً بعد صفحات ، ورواية أخرى ناقصة بقيت منها أجزاء مبعثرة أشير إليها إشارات عابرة في مواطن متفرقة ، هي رواية أبي عبيدة . وإذ كنا نعتقد أن روايتي الأصمعي وأبي عبيدة في جوهرهما رواية واحدة أو روايتان متقاربتان ، وأن الحلاف بينهما لا يعدو قصائد قليلة أو أبياتاً من قصيدة ، لذلك سنكتني بالإشارة إلى مواطن الاختلاف بين هذه الرواية ورواية الأصمعي حين نتحدث عن رواية الأصمعي

#### ٢ \_ الأصول الكوفية:

وقد بقيت لنا مها رواية واحدة هى رواية المفضل بن محمد الضبى ( المتوفى سنة ١٦٨ )، ولم تصل إلينا هذه الرواية مستقلة وحدها قائمة بنفسها ، ولكها جاءتنا عن طريقي تلميذيه: ألى عمرو إسحاق بن مير ارالشيباني ( المتوفى سنة ٢٠٦ )،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق : ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ١٢٢ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٥٨ .

وأبي عبد الله محمد بن زياد الأعرابي ( المتوفي سنة ٢٣١ )، ثم حفظها لنا أبو الحسن على بن عبد الله بن سنان الطوسي ( المتوفِّي نحو سنة ٢٥٠) في نسخته التي سنتحدث عنها بعد قليل . وقد أورد الطوسي اثنتين وأربعين قصيدة ومقطعة لامرئ القيس ثم قال بعدها (١١): وهذا آخر رواية المفضل ، غير أنه ذكر ف المقطعة رقم ٢٠ وهي ثلاثة أبيات مطلعها و أذود عني القوافي ذياداً ، أنها وليست في رواية المفضل (٧٠). وبذلك تكون رواية المفضل إحدى وأربعين قصيدة ومقطعة . قرأ منها الطوسي تسعاً وثلاثين على أبي عبد الله ابن الأعرابي كما ذكر (٣). ويبدو أن هذه الأبيات الثلاثة التي ذكر أنها ليست في رواية المفضل كان الطوسى قرأها ـ فيما قرأ حملي ابن الأعرابي فأقرُّها، فلذلك أدخلها في نسخته وأشار إلى أنها ليست في رواية المفضل . أما القصائد الثلاث الأخيرة من رواية المفضل في نسخة الطوسى فقد ذكر أنه عرض اثنتين مها على ابن الأعرابي فلم يعرفهما (١)، أما الثالثة فقد قرأها عليه وعرفها (١). أما أبو عمرو الشيباني فلا يذكره الطوسى في نسخته إلا في موضعين ، الأول : عند حديثه عن قصيدة امرئ القيس الراثية « أحار بن عمرو كأنى خر » فقد قال(٦٠): ﴿ رَوَاهَا أَبُو عَمْرُو والمفضل وغيرهما ، والثاني : عند حديثه عن قصيدته و أمن ذكر سلمي أن رأتك تنوص، فقد قال(٧): « وليست في رواية الأصمعي ، وإنما هي من رواية أبي عمرو الشيباني ۽ .

ويبدو لنا من هذا العرض الموجز لنسخة الطوسى أنها اعتمدت رواية المفضل في جوهرها أصلاً ، وأن الطوسي قد أخذ هذه الرواية عن تلميذي المفضل :

<sup>(</sup>١) ورقة : ٩١ (ظهر) .

<sup>(</sup>٢) ورقة : ٧٧ – ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) ورقة : ٨٥ .

<sup>(</sup>٤) ورقة : ٨٦ ، ورقة : ٨٩ (ظهر) .

<sup>(</sup>ه) ورقة : ۸۹.

<sup>(</sup>۲) روة : ۱ .

<sup>(</sup>٧) ورقة : ٤٥ (ظهر) .

أبي عمرو الشيباني ، وأبي عبد الله ابن الأعرابي ، والمعروف عن ابن الأعرابي أنه كان و ربيباً للمفضل الضبي ، وسمع منه الدواوين وصححها (١١) أما أبو الحسن العلوسي فع أنه أخذ عن مشايخ الكوفيين والبصريين (٢) ، إلا أن و أكثر مجالسته وأخذه عن ابن الأعرابي (٣) وسنعود إلى الحديث عن نسخة الطوسي بعد قليل .

#### ( ثانياً ) روايات التلاميذ :

وهي أيضاً على ضربين: روايات بصرية ، وروايات كوفية . فقد كان علماء البصرة يقرأون دواوين الشعراء على شيوخهم البصريين ويرووبها عهم ، وكان علماء الكوفة يقرأون دواوين الشعراء على شيوخهم الكوفيين ويرووبها عهم ، فنعلماء البصريين من رجال الطبقة الثانية الذين أخلوا عن الأصمعي أبو نصر أحمد بن حاتم الباهلي ، وأبو حاتم سهل بن محمد السجستاني . أما أبو نصر فقد كان صاحب الأصمعي ، وحين قدم إلى أصبهان «نقل معمصنفات أبو نصر عن الأصمعي ، وين قدم على ألصبهان «نقل معمصنفات الأصمعي وأشعار شعراء الجاهلية والإسلام مقروءة على الأصمعي »(1) وكان عما أخذه أبو نصر عن الأصمعي ديوان امرئ القيس غير أن روايته لم تبق لنا كاملة ، وإنما بقيت لنا منها إشارة عابرة حفظت في النسخة التي سميناها نسخة العلوسي . وأما أبو حاتم سهل بن محمد السجستاني ( المتوفي سنة ١٠٥٠) نقد بقيت لنا روايته لديوان امرئ القيس عن الأصمعي كاملة في نسخة الأعلم فقد بقيت لنا روايته لديوان امرئ القيس عن الأصمعي كاملة في نسخة الأعلم أبو حاتم عن الأصمعي من شعر امرئ القيس » . ثم قال: المنتمري ، فقد أورد الأعلم ثماني وعشرين قصيدة ووقطعة ، ثم قال (٥): و قال النين أخذوا عنه رواية دواوين الشعر : أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الذين أخذوا عنه رواية دواوين الشعر : أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد

<sup>﴿ ( )</sup> نزمة الألباء : ١٠٦ ، وياقوت – إرشاد ١٨ – ١٩٠ .

<sup>(</sup>٢) الفهرست : ١٠٦ ، ونزمة الألباء : ١٢٥ – ١٢٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدران السابقان.

<sup>(</sup> ٤ ) ياقوت إرشاد ٢ : ٢٨٥ .

<sup>(</sup>ە) روقة: ۲٤.

(المتوفى سنة ٣٢١)، وقد أخذ ابن دريد عن غير أبى حاتم من علماء البصريين مثل: الرياشي والتوزّق والزيادي (١١). وسنرى - عند حديثنا عن نسخة الأعلم ورواية الأصمعي أن أبا على القالى هو الذي أدخل رواية الأصمعي هذه لديوان امرى القيس إلى الأندلس، وأنه أخذها عن شيخه ابن دريد تلميذ أبي حاتم السجستانى. وكذلك بقيت لنا إشارات متفرقة من رواية ابن دريد في نسخة ابن النحاس على ما سنبينه بعد قليل.

أما رواة الكوفيين فقد تحدثنا منهم عن المفضل وتلميذيه: أبي همرو الشيباني ، وأبي عبد الله ابن الأعرابي . وقد خلف بعد هذين خلف أخلوا عنهم ، منهم : محمد بن حبيب (المتوفى سنة ٢٤٥) ، ويعقوب بن السكّيت (المتوفى سنة ٢٤٦) ، وقد مر بنا أن النديم ذكر فى فهرسته أن ممن روى ديوان امرى القيس : محمد بن حبيب ويعقوب بن السكيت (١) ، وهما من علماء بغداد اللذين أخلوا عن الكوفيين خاصة (١) ، ولاسيا أبي عمرو الشيباني وابن الأعرابي (١) ولم تصل إلينا رواية هذين العالمين لديوان امرى القيس إلا إشارات عابرة لبعض رواية ابن حبيب وشرحه أو ردها ابن النحاس في نسخته (١٠) ، وإن كنا نرجح أن السكرى قد اعتمد روايتهما أو رواية أحدهما أصلاً من أصول نسخته عبد حديثنا عن رواية السكرى .

ومن هذا العرض الموجز لروايات التلاميذ يبدولنا - مما بنى لنا من رواياتهم من المهم لم يدخيلوا أنفسهم فيا رووه عن شيوخهم من علماء الطبقة الأولى ، بل اكتفوا بمجرد الرواية والنقل ، كما رأينا في حديثنا عن أبى نصر أحمد بن حاتم الباهلي وأبي حاتم السجستاني في روايتهما لديوان امرى القيس عن الأصمعي ،

<sup>(</sup>١) الفهرست : ٩١.

<sup>(</sup>٢) الفهرست : ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٣) الفهرست : ١٠٨ ، وطبقات اللغويين والنحويين : ١٥٣ حيث عد أبن حبيب من الكوفيين .

<sup>(</sup>٤) نزمة الألباه : ١٢٣ ، وياقوت ، إرشاد ١٨ : ١١٢ .

<sup>(</sup> ه ) انظر مثلا ورقة : ٦ و ١٠ و ١٢ و ١٥ و ١٩ .

أو أنهم قد علقوا تعليقات يسيرة - حين كانت تقرأ عليهم هذه الدواوين من رواية - شيوخهم - وكانوا في بعض هذه التعليقات ينصون على أنهم لا يعرفون هذه القصيدة ، أو تلك الأبيات ، أو أنهم يشكون فيها أو ينكرونها ، ولكنهم مع ذلك يبقونها كما جاءت عن شيوخهم ويثبتون معها تعليقاتهم ، كما رأينا عند حديثنا عن رواية أبي عمرو الشيباني لديوان امرئ القيس وقراءة الطوسي هذا الديوان برواية المفضل الضبي على أبي عبد الله ابن الأعرابي . ومن هنا حتى لنا أن نذهب إلى أن هؤلاء التلاميذ قد حفظوا لنا روايات شيوخهم لدواوين الشعراء كما خلفها أولئك الشيوخ ، وأن عمل التلاميذ في رواية هذه الدواوين ونقلها وشرحها والتعليق عليها ، لم يطمس معالم الرواية الأصلية التي صنعها علماء الطبقة الأولى من الرواة .

## ( ثالثاً ) الروايات المجموعة :

ونقصد بها نسخة الديوان التي ضم فيها جامعها روايات محتلفة لرواة محتلفين من مدرسي البصرة والكوفة معاً . وقد رأينا بعد درسها أنها ضربان ، الضرب الأول : ما بمعت فيه قصائد من روايات محتلفة جمعاً محتلطاً متداخلاً ، فترى قصيدة من رواية أبي عبيدة بين قصائد من رواية الأصمعي ، تكتنفها جميعاً قصائد من رواية المفضل وأبي عرو الشيباني ، ثم قصيدة أو قصائد من رواية الأصمعي وهكذا . . . ولا ينص في الغالب على رواية القصيدة نفسها ، وإنما عرفنا ذلك من النسخ الأخرى التي عنيت بالنص على الرواية ، ويكثر في هذا الضرب النص على روايات بعض الألفاظ في الأبيات المختلفة . ومن أجل هذا نوى أن الغاية من هذا الضرب الأول الجمع والاستقصاء وحدهما ، وتتبع كل نوية القصيدة في مجموعها .

والضرب الثانى: ما جُمعت فيه قصائد رواية واحدة في نسق متتابع ، ينص

في أولها على أنها رواية فلان ، وينص في آخرها على أنه و كمل شعر امرئ القيس من رواية فلان ، ثم يختار الجامع قصائد من روايات أخرى يضعها بعد القصائد الأولى ، وينص كذلك على أنها من رواية فلان أو فلان . ومع أن شرط الجمع متوافر في هذا الضرب إلا أنه ليس غاية في ذاته ، وإنما الغاية جمع رواية بعينها ثم اختيار قصائد من روايات أخرى .

الضرب الأول - الروايات المختلفة المتداخلة :

#### ١ \_ نسخة السكرى:

أبوسعيد الحسن بن الحسين السكرى ( ولد سنة ٢١٧ وتوفى سنة ٢٧٠ )، وهو ممن خلط المذهبين (١): البصرى والكوفى ، فأخذ عن أبى حاتم السجستانى والعباس بن الفرج الرياشى ، وهما من علماء المذهب البصرى ، وأخذ عن عمد بن حبيب ويعقوب بن السكيت ، وهما من علماء المذهب الكوفى . وكان مشهوراً بكثرة الجمع والاستقصاء فيه ، حتى قالوا عنه إنه و كان إذا جمع جمعاً فهو الغاية فى الاستيعاب والكثرة ه(٢). وعرقوه بأنه « الراوية الثقة المكثير (١)». أما نسخته من ديوان امرى القيس فليست – لسوء الحظ – بين أيدينا حتى ندرسها عن عيان ويقين . غير أن أهلوارد الذى طبع « العقد الثمين » ذكر فى مقدمته أنه اطلع على هذه النسخة واعتمدها أصلاً فى طبع شعر امرى القيس الذى فى مجموعته . ومخطوطة هذه النسخة موجودة فى مكتبة ليدن وقد ذكر أهلوارد أنها كتبتسنة ٥٤٥ ه (١)، وأن لكثير من القصائد التى تضمها مقدمات . غير أن طبعة أهلوارد قد خلت من هذه المقدمات التى تسبق عادة القصائد ،

<sup>(</sup>١) الفهرست : ١١٧ .

<sup>(</sup>٢) ياقوت، إرشاد ٨ : ٩٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup> ٤ ) مقدمة العقد الثمين : ٢١ .

وإن كان أهلوارد جمعها ، أو جمع بعضها ، في آخر الديوان(١١). غير أن هذه المقدمات الى جمعها في آخر الديوان قد خلت خلواً تاماً من الإشارة لل الرواية والرواة ، وهي لا تعدو أن تكون شرحاً مقتضباً لمناسبة بعض القصائد أو سبب نظمها . ومع هذا كله فقد قال أهلوارد في مقدمة طبعته (٢) و يبدو أن نسخة السكري مروية عن أبي عبيدة معمر بن المثني البصري الذي يحتمل أنه رواها عن شيخه أبي عمرو بن العلاء ، . ولسنا ندري ما الذي حمل أهلوارد على هذا الظن فليس فيما أورده في طبعته أية إشارة إلى إسناد أو رواية . ومع أن النسخة الأصلية ليست بين أيدينا ، فإننا نرجع أن الأمر قد التبس على أهلوارد ، ونكاد نذهب إلى أن نسخة السكرى هذه ذات روايات مختلفة أكثرها كوفية ، ولنا على ذلك ثلاثة أدلة: أولها جوهرى ويكاد يكون يقيناً ، وهو أن في هذه النسخة سبعاً وستين قصيدة ومقطعة لامريُّ القيس ، بينما شعر امرى القيس في رواية الأصمعي ثمان وعشرون قصيدة ومقطعة فقط ، وهو في نسخة الطوسى من الرواية الكوفية سبع وأربعون قصيدة ، منها اثنتان وأربعون من رواية المفضل نفسه ، والحمس الأخرى جمعها الطوسي من رواية غيره من الكوفيين ، ونص في إحداها على أنها من رواية أبي عمرو الشيباني . وشعره في نسخة ابن النحاس٥٦ قصيدة ومقطعة، وفي النسخة التي سميناها نسخة الطوسي قصائد كثيرة ألحقها جامع مجهول بنسخة الطوسي فجاء شعر امري القيس في هذه النسخة فى ست وسبعين قصيدة .

فإذا علمنا أن مهج البصريين التضييق في الرواية والتحرى والتدقيق في مصادرها ، وأن مهج الكوفيين التوسع في الرواية والمصادر معاً ، وإذا قرناً هذا بما رأيناه من أن رواية الأصمعي البصري لم مر امري القيس جاءت في ثمان وعشرين قصيدة ومقطعة فقط — وهي أقل روايات هذا الشعر كافة " — علمنا

<sup>(</sup>١) العقد الثبين : ٢٢٠ - ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٢) مقدمة العقد الثمين : ٢.

أن نسخة السكرى بقصائدها ومقطعاتها السبع والستين لا يمكن أن تكون عن بصرى أو عن أبي عبيدة عن أبي عمرو بن العلاء.

والدليل الثانى : هذا النص الصريح الواضح الذى ذكره ابن النديم فى معرض حديثه عن ديوان امرى القيس ورواياته المختلفة ، فقد قال (١١): ١ وصنعه من جميع الروايات أبو سعيد السكرى فجود ٥ .

وأما الدليل الثالث: فهو أن الدكرى - على أخذه عن البصريين - قد كان ، فيا يبدو لنا ، أميل إلى الكوفيين وأكثر أخذاً عهم ، فهو متفق معهم في المهج الذي يرى إلى التوسع في المصادر ، والتكثر في الرواية والجمع على ما بيناً في صدر حديثنا عن السكرى . ومن أجل هذا نراه أكثر الأخذ عن محمد ابن حبيب كما ذكر ياقوت (٢). ومحمد بن حبيب روى كتب ابن الأعرابي تلميذ المفضل .

ودليل رابع: فرع للدليل الثالث يدعمه ويقويه، وهو أن الدواوين التى بين أيدينا من صنعة السكرى إنما رواها كلها عن محمد بن حبيب الكوفى المذهب، ومنها ديوان حسان بن ثابت (٣)، وديوان الحطيئة (١٠)، وديوان جيران العرقة (٥)،

ومن أجل هذا كله – وخاصة من أجل الدليل الأول والثانى – نرجع أن نسخة السكرى هذه صنعها من جميع الروايات كما ذكر ابن النديم ، وأن معتمد هذه النسخة – لكثرة قصائدها – على الروايات الكوفية ، وأنها لا يمكن أن تكون كلها من رواية أبي عبيدة وحده .

٢ \_ نسخة ابن النحاس:

وهي مما صوره – على ميكروفيلم – معهد إحياء المخطوطات العربية

<sup>(</sup>١) الفهرست : ٢٢٣ .

<sup>(</sup>۲) إرشاد ۱۸: ۱۱۲.

<sup>(</sup>٣) طبعة ليدن سنة ١٩١٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) طبعة مطبعة التقدم بتصحيح أحد بن الأمين الشنقيطي .

<sup>(</sup>ه) طبعة دار الكتب سنة ١٩٣١ .

بجامعة الدول العربية من مكتبة الأسكوريال ، وأوراقها ١٥١ ورقة مكتوبة بخط النسخ ، وليس عليها تاريخ كتابتها ولا اسم كاتبها ، وإن كان الأرجع أنها كتبت في القرن السابع أو الثامن .

وأول إشكال يفجؤنا في هذه النسخة هو تحقيق اسم صاحبها . فقد جاء في الورقة الأولى : • شرح ديوان امرئ القيس المسمى بالتعليقة للعلامة ابن النحاس ، ثم كتب بجوار هذه الكنية بخط ماثل ، بهاء الدين أبي العباس أحمد ،، وبجانبه علامة التصحيح والاستدراك و صح ، . وقد بذلنا جهدنا لمعرفة صاحب هذا الاسم ، فلم نعثر له على أثر فيا بين أيدينا من كتب الرجال والتراجم والطبقات . وليس في هذه الكتب عمن يسمى ابن النحاس إلا اثنان ، أولهما أبو جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل النحاس . والثاني : أبو عبد الله بهاء الدين ابن النحاس محمد بن إبراهيم بن محمد . فرجحنا أن يكون الكاتب الذي استدرك في نسختنا على اسم ابن النحاس فجعله أبا العباس أحمد ــ قد أخطأ وأنه كان يقصد أبا عبد الله محمداً هذا الذي ذكرناه ، ولقبه بهاء الدين كما أثبته كاتب الاستدراك . فإذا كان ترجيحنا هذا صحيحاً .. إذ لم نعثر على بهاء الذين أبى العباس أحمد ، ولعله لا وجود له \_ فإننا نريد أن نرجح ترجيحاً آخر وهو أن صاحب هذا الشرح هو أبو جعفر ابن النحاس المشهور ، وليس البهاء ابن النحاس . وتفصيل ذلك أن البهاء ابن النحاس ( ولد سنة ٦٣٧ وتوفي سنة ٦٩٨) كان شيخ الديار المصرية ، وأكثر شهرته في النحو ... و « لم يصنف شيئاً إلا ما أملاه شرَّحاً لكتاب المقرب ، (١) . فهو إذن من رجال القرن السابع ، بينما لانجد فى النسخة التي بين أيدينا ذكراً لأحد من الرواة بعد النصف الأول من القرن الرابع . بل إن في هذه النسخة نصين جديرين بالوقوف عندهما ودرسهما . الأول قوله (٢): • قال أصحابنا البصريون ، والثاني قوله (٣): • سمعت ابن دريد

<sup>(</sup>١) بنية الرعاة : ٦ .

<sup>(</sup>٢) تعليقة ابن النحاس ورقة : ٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٤٤.

قال: ... وهما من أسباب ترجيحنا أن أبا جعفر ابن النحاس هو صاحب هذه التعليقة ، وذلك أن أبا جعفر قد رحل إلى بغداد ، وروى عن المبرد ، والأخفش على بن سليان ، والزجاج (١) ، وهم جميعاً من علماء المذهب البصرى . وووى من الأخبار ما فيه تضعيف للكوفيين ونيل مهم (١) . فمن المعقول إذن أن يقول من كان هذا شأنه و قال أصابنا البصريون » . ثم إن أبا جعفر بن النحاس توفى سنة ٧٧٧ ه ، وتوفى ابن دريد سنة ٣٢١ ، وأخذ أبو جعفر عن شيوخ ابن دريد وعمن هم في طبقته مثل المبرد والأخفش والزجاج ، وابن دريد بصرى المخفل ابن النحاس وشيوخه ، فمن المعقول إذن لمن كان هذا شأنه أن يأخذ عن ابن دريد ، وأن يقول وسمعت ابن دريد » .

وشىء ثالث فى النسخة نفسها ، وذلك كثرة ما يرويه من شرح للألفاظ والأبيات عن أبى الحسن . ونحن نستبعد أن يعنى بأبى الحسن : العلوسى ، وذلك لأنه ذكر العلوسى صراحة فى مواطن كثيرة ولم يكنه . أما هذه الكنية التى تدل على الألفة والشهرة بحيث يكتفتى بها ويستغنى عن التسمية فالمقصود بها — فى رأينا — على بن سليان الأخفش ، وهو أستاذ أبى جعفر بن النحاس و وله سماع كثير عنه ، (7) .

فإذا أضفنا إلى هذا كله ما ذكرناه من أن البهاء ابن النحاس ولم يصنف شيئاً إلاما أملاه شرحاً لكتاب المقرب، بينا نجد أن أبا جعفر ابن النحاس يعنى عناية كبيرة بالشعر ويؤلف فيه ، فله و شرح المعلقات » و و شرح المفضليات » (1)، و و فسر عشرة دواوين وأملاها » (0) وله و كتاب أخبار

<sup>(</sup>١) طبقات اللغويين والنحويين : ٢٣٩ ، وياقوت ، إرشاد ٤ : ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٢) طبقات اللغويين والنحويين : ٩٤ .

<sup>(</sup>٣) إنباه الرواة ١ : ١٠١ .

<sup>( ؛ )</sup> السيوطي ، البغية .

<sup>(</sup> ه ) إنباه الرواة ١ : ١٠١ .

الشعراء ١١٥ - إذا ذكرنا ذلك كله استبانت لنا الأسباب التي من أجلها رجعنا أن يكون أبوجعفر بن النحاس هو صاحب هذه النسخة وليس البهاء بن النحاس. أما النسخة نفسها ففيها ست وخسون قصيدة ومقطعة لامرئ القيس ، وهي مجموعة من روايات مختلفة متداخلة : بصرية وكوفية ، وفي كثير منها نص على راويها ، أو نص على أن فلاناً عمها وأنكر نسبتها لامرئ القيس ، أو أن فلاناً لم يعرفها . ويبدو أن ابن النحاس قد اعتمد نسخة اليزيدي من ديوان امرئ القيس أصلاً ، وهو أبو عبد الله محمد بن العباس بن محمد بن يحيي ابن المبارك اليزيدي المتوفي سنة ٣١٠ ه . ويبدو كذلك أن نسخة اليزيدي هذه قد قرثت على ابن دريد ، قرأها رجل كنيته أبو عمران فاعتمد ابن النحاس نسخة اليزيدي أصلاً ثم أضاف إليها ما ذكره ابن دريد وغيره من الزيادات أوالشروح أو الاستدراكات . وحديث ابن النحاس عن هذه النسخة يدل على هذا الذي ذكرناه، فهو يقول (٢) : « كان في نسخة اليزيدي كذا وهو خطأ وحقه كذا ... ،، و و في نسخة اليزيدي كذا ... (٣) ،، و و قال ابن دريد : دفعها الأصمعي ورواها قوم لابنأحمر ، وهي في أصل اليزيدي،(٤)، و ﴿ هَذَا البيت ليس في اليزيدي . . . وقد قرأه أبو عمران ، (٥) ، و د هذا البيت ليس في نسخة اليزيدي وقد قرأه أبو عمران على ابن دريد ،(٦)، و ﴿ زيادة على اليزيدي قرأها أبو عمران »(٧)، و و روى الأصمعي وقرأه أبو عمران على ابن دريد »(^^)، و « كذا هو في اليزيدي(٩). .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١ : ١٠٣ .

<sup>(</sup>٢) تعليقة ابن النحاس ورقة : ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الصدر السابق : ٣٥ .

<sup>( ؛ )</sup> المصدر السابق : ٣٠ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق : ۸۵.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق : ٩١.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ١٠٩.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق: ١٢٢.

<sup>(</sup>٩) المصدر السابق: ١٢٩.

أما الرواة العلماء الذين يرد ذكر رواياتهم أو شروحهم فى هذه النسخة فهم : الأصمعى وأبو عبيدة وأبوحاتم وإلفراء والطوسى وأبو سعيد السكرى وابن حبيب والمفضل وأبو عمروالشيبانى وابن الأعرابي وابن دريد واليزيدي .

وفي هذه النسخة أمر جدير بالنظر انفردت به نسخة ابن النحاس دون غيرها من النسخ والروايات ، وهو ترتيب القصائد على حروف الروى . غير أنه بدأ بالمعلقة ، ثم أورد جميع القصائد اللامية ، ثم أتبعها بالراثيات ، ثم البائيات ، ثم تسلسل مع حروف المجاء إلى الياء ، غير أنه قدم الضاد على الصاد . ويبدو أن سبب هذا الترتيب أنه بدأ بالمعلقة لشهرتها وقيمتها ، ولما كانت المعلقة لامية فقد أتبعها بجميع القصائد اللاميات ، ثم ثنتي بالرائيات لأنها أكثر عدداً من قصائد الحروف الأخرى ، فلما انتهى منها تساوت عنده القصائد الباقية فسردها على تتابع حروف الهجاء .

وأمر آخر جدير بالنظر ويدنى على عناية ابن النحاس بالترتيب والتبويب والتقسيم : أنه يذكر بعد كل بيت ثلاثة عناوين : « ما فيه من الغريب » ، و « ما فيه من المعنى .. »، ثم يذكر بعد كل عنوان ما يجده فى بابه ، وهو يتبع هذا التقسيم بعد كل بيت ولا يكاد يخرج عنه إلا حيث لا يجد شيئاً يذكره بعد أحد هذه العناوين .

الضرب الثانى: أما الضرب الثانى من هذه الروايات المجموعة فهو ما جمع فيه أحد العلماء الرواة شعر امرئ القيس من الروايات المختلفة للرواة البصريين والكوفيين معاً ، غير أنه بدأ مجموعته برواية واحدة لعالم راوية واحد، حتى إذا استقصى ما جاء فى هذه الرواية من شعر امرئ القيس نص ذلك العالم على أن رواية فلان قد انتهت ، ثم يورد لنا مختارات انتقاها من الروايات الأخرى ، وبذلك يختلف هذا الضرب عن الضرب السابق فى أنه يقدم لنا رواية واحدة مستقلة قائمة بنفسها واضحة المعالم ، وقد بنى لنا من هذا الضرب ثلاث نسخ :

#### ١ - نسخة الطوسى:

وفى تسميتنا لها بنسخة الطوسى شيء من التجاوز ، وذلك لأن هلم النسخة ــ وهي مكتوبة في سنة ٤٠٣ هـ، وعدد أوراقها ١٠٤ ، ومحفوظة في مكتبة لاله لى فى تركيا، ومصورة على ميكروفيلم فى معهد إحياء المخطوطات العربية بجامعة الدول العربية - قد جمها جامع مجهول ليس في النسخة ما يدل عليه . وقد عثر - فيا يبدو - على نسخة الطوسى فجعلها الأصل الذي اعتمد عليه في نسخته، ثم أضاف إلى نسخته بعد ذلك ستًّا وعشرين قصيدة ومقطعة مما لم يذكره الطوسي في نسخته، وقد ميز بين نسخة الطوسي وما أضافه هو من الشعر بقوله : و تمت نسخة أبي الحسن الطوسي من القديم الصحيح والمنحول، ومما كتبناه عن غيره من منحول شعره، وهو المنحول الثانى : . . . ، ثم جعل عنوان مجموعته كلها : و ديوان امرئ القيس ، رواية أبي الحسن الطوسي وأبي نصر أحمد ابن حاتم عن الأصمعي عبد الملك بن قريب عن أبي عمر والشيباني. وهو عنوان غير مستقيم وصحته - فيا نرى - : د ديوان امرىء القيس رواية أبي الحسن الطوسى عن أبي عمرو الشيباني ، وأبي نصر أحمد بن حاتم عن الأصمعي عبد الملك ابن قريب ، وقد وجدنا بعد دراسة هذه النسخة وما فيها من روايات – أنها أصلاً نسخة الطوسي وروايته ، وأن جامع النسخة المجهول قد علق على بعض القصائد التي وجدها في نسخة الطوسي تعلّيقات أخذها من نسخة أخرى رواها أحمد بن حاتم عن الأصمعي ، ومع تداخل هذه التعليقات والإشارات إلا أن الفصل بين الروايتين وتمييزهما سهل.

أما نسخة الطوسى (أبو الحسن على بن عبد الله بن سنان المتوفى فى نحو سنة ٢٥٠ه) فهى قسمان ، أورد فى القسم الأول منهما رواية المفضل بن محمد الفسي ــ الكوفى ( المتوفى سنة ١٦٨ ) لشعر امرئ القيس ، وقد درسنا هذا القسم حين تحدثنا عن الأصول الكوفية لرواية ديوان امرئ القيس ، ولا حاجة

بنا إلى إعادة هذا الحديث . وأما القسم الثاني من نسخة الطوسي فهو مختارات انتقاها من غير رواية المفضل ، فقد قال بعد القصيدة الثانية والأربعين من نسخته و هذا آخر روایة المفضل ، والذی یلی هذا ما رواه أبو عبیدة معمر ابن المثنى التيمي والأصمعي ، ثم يذكر سبع قصائد . ويبدو أن في هذه الجملة التي أنهي بها رواية المفضل نقصاً لا بد من إثباته حتى يستقيم الكلام مع رواية القصائد السبع التالية . وذلك لأن ثلاث قصائد فقط من هذه السبع رواها الأصمعي حقيًّا ، أما الأربع الأخرى فلم ترد في رواية الأصمعي ، وإنما ذكر اثنتين منها الأعلم في نسخته بعد أن أورد رواية الأصمعي لشعر امرئ القيس ، ونص على أن هاتين القصيدتين ــ مع قصائد أخرى ذكرها ــ هما من القصائد المتخيرات مما لم يرو أبو حاتم عن الأصمعي، وإنما ( مما روى أبوعمرووالمفضل وغيرهما . . . ، ، وإذ قد نص الطوسي في نسخته، وكذلك الأعلم في نسخته، على أن إحدى هانين القصيدتين وهي : و جزعت ولم أجزع من البين مجزعاً ، من رواية أبي عمرو الشيباني ، فلعل هذه القصائد الأربع الأخيرة ــ من القصائد السبع التي أوردها الطوسي في نسخته من غير رواية المفضل ــ هي من رواية بعضَ الكوفيين ، أو لعلها مما روى أبو عمرو الشيباني ذاته . ومن أجل هذا قلنا إن في عبارة الطوسي التي أنهي بها رواية المفضل نقصاً ، ونرى أن هذه العبارة تكمل وتستقيم مع رواية القصائد التالية لو أضفنا إليها كلمة « وغيرهما » فتصبح عبارته و هذا آخر رواية المفضل ، والذي يلي هذا ما رواه أبو عبيدة معمر ابن المثنى التيمي والأصمعي وغيرهما » .

#### ٢ ـ نسخة عاصم:

هو الوزير أبو بكر عاصم بن أبوب البطليوسي البلوي النحوى ، المتوفى في سنة ٤٦٤ ه. ونسخته من ديوان امرئ القيس جزء من مجموعته لدواوين الشعراء الستة : امرئ القيس والنابغة وعلقمة وزهير وطرفة وعنترة . وهذه المجموعة

قد وصلتنا كاملة ، ومخطوطاتها موجودة في بعض المكتبات ، ومنها مخطوطة في مكتبة فيض الله بتركيا صورها على ميكروفيلم معهد إحياء المخطوطات العربية. أما ديوان امرئ القيس وحده من هذه المجموعة فقد طبع عدة طبعات: طبع ف تونس سنة ١٢٨٢ هـ ، وطبع في القاهرة بمطبعة هندية مرتين : سنة ١٩٠٦ م وسنة ١٩٢٨ م. وسنتحدث عن شعر الشعراء الستة وعن نسخة عاصم من شعر امرئ القيس ،حين نتحدث عن نسخة الأعلم فإن النسختين: نسخة عاصم والأعلم ، قد اتخذتا من رواية الأصمعي لشعر امرئ القيس أصلاً اعتمدتاه، وقد اتفقت النسختان في هذا القسم من الشعر ، غير أن الأعلم اختار بعد ذلك ست قصائد من غير رواية الأصمعي ، بينا لم يختر عاصم إلا قصيدة واحدة من رواية المفضل وأبى عمرو الشيبانى بدأ بها الديوان هي و أحار بن عمرو كأني خر ، ، ثم أورد القصائد التي أوردها الأعلم من رواية الأصمعي غير أن في ترتيب بعض القصائد اختلافاً . ثم إن الأعلم نص على أن ما أورده هو من رواية الأصمعي ، وميز بين هذه الرواية ورواية غيره ، ولكن عاصماً لم يشر إلى رواية الأصمعي بل لم 'يعن َ بالرواية جملة". وسبب هذا الاتفاق بينهما أنهما أخذا عمن أخذ عن أبي على القالى ـ على ما سنبينه حين نتحدث عن الأعلم. وقد ذكر الوزير أبوبكر حاصم أنه اطلع على نسخة لهذا الديوان قوبلت بنسخة أبي على(١)، وأشار في موطن آخر ـ في معرض حديثه عن لفظ ـ إلى أنه وجده في النسخة الصحيحة (٢)، فلعله يقصد نسخة أبي على أيضاً.

## ٣ - نسخة الأعلم:

هو العالم اللغوى يوسف بن سليان بن عيسى الشنتمرى، أبو الحجاج الأعلم، المتوفى سنة ٤٧٦ ه. وله هذه المجموعة الشعرية التى تشتمل على دواوين الشعراء الستة الذين ذكرناهم ، ومنها نسخ كثيرة فى مكتبات العالم : فنى مكتبة باريس

<sup>(</sup>١) شرح ديوان رئيس الشعراء ، ط . هندية ١٩٠٦ ص : ١٣٥ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ١٠٧.

مخطوطتان هما رقم ۱٤۲۶ و ۱٤۲۰ ، وقد اعتمدهما دى سلان أصلاً في طبعته لديوان امرئ القيس التي طبعت في باريس سنة ١٨٣٦ – ١٨٣٧ م، وسماها و نزهة ذوى الكيس وتحفة الأدباء في قصائد امرئ القيس ، ، وكذلك اعتمدها أهلوارد أصلاً في طبعته لدواوين الشعراء الحمسة ـ عدا امرأ القيس – التي طبعت في لندن سنة ١٨٧٠ وسماها و العقد الثمين في دواوين الشعراء الستة الجاهلين ، . وقد وصفهما دى سلان وأهلوارد في مقدمتهما وصفاً مفصلاً . وكتبت أولاهما سنة ٧١ه، وثانيتهما في القرن الحادي عشر المجرى . وفي مكتبة غوطة مخطوطة أخرى رقمها ٤٧٥ وصفها أهلوارد ورجع إليها . وفي دار الكتب المصرية مخطوطتان من هذه المجموعة الأولى رقمها ٤٥٠ تيمور وكتبت سنة ١٧٦٨ هـ ، والثانية رقمها ٨١ ش . وقد اتبع الأعلم في جميع دواوين مجموعته خطة واحدة ، فكان يبدأ في كل ديوان برواية الأصمعي حتى إذا استوفاها نص على انتهائها وميتز أخرها ، ثم يذكر قصائد يختارها من رواية الكوفيين لشعر ذلك الشاعر ، قد ذكر خطته هذه ذكراً واضحاً في مقدمته، قال(١١). و واعتمدت فيها جلبته من هذه الأشعار على أصح رواياتها وأوضح طرقاتها ، وهي رواية عبد الملك بن قريب الأصمعيّ ، لتواطقُ الناس عليها واعتيادهم لها ، واتفاق الجمهور على تفضيلها . وأتبعت ما صح من رواياته قصائد متخبرة من رواية غيره ، وشرحت جميع ذلك شرحاً يقتضي تفسير جميع غريبه ، وتبيين معانيه وما غمض من إعرابه . . . ، »

أما سبب اختيار هؤلاء الشعراء الستة بذواتهم فقد أشار إليه الأعلم كذلك في مقدمته قال (١) « . . . رأيت أن أجمع من أشعار العرب ديواناً يعين على التصرف في جملة المنظوم والمنثور ، وأن أقتصر منها على القليل ، إذ كان شعر العرب كله متشابه الأغراض ، متجانس المعانى والألفاظ ، وأن أوثر بذلك من الشعر ما أجمع الرواة على تفضيله ، وإيثار الناس استعماله على غيره . . . » وقد بحث ما أجمع الرواة على تفضيله ، وإيثار الناس استعماله على غيره . . . » وقد بحث

<sup>(</sup>١) شرح الأعلم ورقة : ١ .

ذلك أيضاً أهلوارد في مقدمته ، فذهب إلى أن اختيار هؤلاء الستة يعود إلى ثلاثة أمور (١): قيمة شعرهم الفنية ، وكثرة قصائدهم وطولها إذا قيست بقصائد معاصريهم ، وعنايتهم بالحوادث ذات اللكريات المجيدة وبالأشخاص ذوى المكانة التاريخية السامية ، فلم تطغ على شعرهم وحياتهم الحوادث المحلية الصغيرة كما طغت على حياة الشعراء اللين سبقوهم أو عاصروهم .

أما رواية الأعلم لهذه الدواوين فهى متصلة السند إلى الأصمعى نفسه ، وقد ذكر ابن خير الأموى إسناد هذه الرواية فى فهرسته (٢) فقال: وكتاب الأشعار الستة الجاهلية شرح الأستاذ أبى الحجاج يوسف بن سليان النحوى الأعلم ، رحمه الله — حدثنى بها أيضاً قراءة منى عليه لها ولشرحها : الوزير أبو بكر محمد بن عبد الغنى بن عمر بن فندلة رحمه الله — عن الأستاذ أبى الحجاج الأعلم مؤلفه رحمه الله — يرويها الأستاذ أبو الحجاج الأعلم المذكور ، عن الوزير أبى سهل بن يونس بن أحمد الحرانى ، عن شيوخه أبى مروان عبيد الله ابن فرج الطوطالتي وأبى الحجاج يوسف بن فضالة وأبى عمر بن أبى الحباب ، ابن فرج الطوطالتي وأبى الحجاج يوسف بن فضالة وأبى عمر بن أبى الحباب ، عن أبى عرب عن أبى حاتم ، عن الأصمعى رحمه الله ه .

أما نسخة الأعلم من ديوان امرئ القيس — وهو أول دواوين هذه المجموعة — فتضم أربعاً وثلاثين قصيدة ومقطعة جعلها قسمين، الأول: ما رواه أبوسعيد عبد الملك بن قريب الأصمعى، وهي ثمان وعشرون قصيدة ومقطعة — استثنينا منها واحدة، وهي و ألا إلا تكن إبل فعزى »، وذلك لأن الأعلم نفسه ذكر أن الأصمعى كان يقول: و امرؤ القيس ملك ولا أراه يقول هذا، فكأن الأصمعى أن الأصمعى كان يقول: و امرؤ القيس ملك ولا أراه يقول هذا، فكأن الأصمعى أنكرها ». ولأن الوزير أبا بكر عاصم بن أيوب ذكر حين أورد هذه المقطعة أن الأصمعى قال (٣): و امرؤ القيس لا يقول مثل هذا، وأحسبه للحطيئة ».

 <sup>(</sup>١) العقد الثمين – المقدمة : ٢ – ٣ .

<sup>(</sup>۲) فهرست ابن خیر : ۳۸۸ .

<sup>(</sup>٣) شرح ديوان امريء القيس: ١٦٥.

فرأينا أن قول الأصمعي بسقط هذه الأبيات من جملة ما رواه له ، ويسلكها في حداد الأبيات والقصائد التي كان يشرحها ، ولكنه ينص على أنها ليست لامرئ القيس – وبذلك تكون رواية الأصمعي لشعر امرئ القيس سبعاً وعشرين قصيدة فقط ، قال في ختامها: وقال أبو حاتم : هذا آخر ما صحح الأصمعي من شعر امرئ القيس ، والناس يحملون عليه شعراً كثيراً وليس له ، إنما هو لصعاليك كانوا معه » ثم قال : و كملت رواية أبي حاتم عن الأصمعي والحمد لله » . أما القسم الثاني من نسخة الأعلم فيشتمل على ست قصائد اختارها من رواية الكوفيين ، ونص في ثلاث منها على أنها مما روى أبو عرو المفيهائي. وقد قدم لهذا القسم بقوله و قال أبو الحجاج يوسف بن سليان : ونذكر المفيهائي . وقد قدم لهذا الفسم بقوله و قال أبو الحجاج يوسف بن سليان : ونذكر من هذه القصائد من رواية المفضل ، ثم ذكر اثنتين من رواية غيره من الكوفيين .

#### رواية الأصمعي والمفضل:

رأينا من كل ما قدمنا من حديث عن نسخ ديوان امرئ القيس ورواياته ان الأصلين الأولييين والمصدرين الرئيسيين اللذين اعتمدت عليهما هذه النسخ هما : رواية الأصمعي البصري ورواية المفضل الكوفي ، وأن ما جاء في بعض المنسخ من القصائد الزائدة على هاتين الروايتين مما جمعه بعض الجامعين ، فقليل جداً منها مروى عن أبي عمرو الشيباني ، أما الباقي فقد نصص على كثير منه بأنه منحول لامرئ القيس ، وأن صحة نسبته إلى فلان أو فلان من الشعراء . ومن أجل هذا سنقصر حديثنا الآن على هاتين الروايتين ، وبيان مصادرهما ، ووصف طبيعتهما ، ثم نعقب بذكر مطالع القصائد التي رواها الأصمعي أولاً ، والتي رواها الأصمعي أولاً ، والتي رواها الأحمى التي ترد فيها والتي رواها الأحمى التي ترد فيها والتي رواها المفضل ثانياً ، ونذكر في كل مطلع النسخ الأخرى التي ترد فيها هذه القصدة .

### مصادر الروايتين :

فإذا كانت نسخ ديوان امرئ القيس المسندة تنهى روايتها - كما رأينا - عند الأصمعى البصرى ، وعند المفضل الكوف ، فن أين انحدرت إليهما قصائد هذا الديوان؟ وكيف وصلهما هذا الشعر الذى حفظ لنا فى روايتهما ؟ أما الأصمعى فيبدو أن طريقنا إلى معرفة مصادره أوضح من طريقنا إلى معرفة مصادر المفضل ، لأن الأصمعى قد نص على هذا الطريق وكشف لنا عن تلك المصادر ، وذلك أن أبا حاتم قال (١١) : و قال الأصمعى : كل شى عن تلك المصادر ، وذلك أن أبا حاتم قال (١١) : و قال الأصمعى : كل شى وأيدينا من شعر امرى القيس فهو عن حاد الراوية ، إلا نتفا سمعها من الأعراب فأبي عمرو بن العلاء ، فقد استى الأصمعى إذن شعر امرى القيس من ثلاثة مصادر : حاد ، وهو المصدر الأكبر ، والأعراب ، وأبي عمرو بن العلاء . فإذا كان ذلك صحيحاً - وليس بين أيدينا ما يدفعه - فعلينا أن نقبله جلة كما فإذا كان ذلك صحيحاً - وليس بين أيدينا ما يدفعه - فعلينا أن نقبله جلة كما المصادر الثلاثة . وبع ذلك فقد بقيت لنا بعض الإشارات التي تؤيد هذا القول ، المصادر الثلاثة . وبع ذلك فقد بقيت لنا بعض الإشارات التي تؤيد هذا القول ، وذلك أن الأصمعي يشير في روايته المحفوظة في نسخة الأعلم - إلى أبي عرو ابن العلاء في موضعين ، الأول : حين روى عنه قصيدة امرئ القيس الي مطلعها :

دِيْمَةُ هَطْلاَهُ فِيها وَطَفُ طَبَقُ الأَرْضِ تَحَرَّى وَتَدُرُ فَقَد ذَكَر الأصمعي أن أبا عمرو بن العلاء أخذ هذه القصيدة من ذى الرمة . والموضع الثانى : حيها روى عنه أيضاً خبر منازعة امرى القيس والتوءم المسكرى وأنصاف أبياتهما . وفي نسخة الطوسي يشير الأصمعي أيضاً إلى أبي عمرو بن العلاء في معرض حديثه عن القصيدة التي نسبها المفضل الضبي وأبو عمرو الشيباني وغيرهما من الكوفيين إلى امرىء القيس ومطلعها :

أَحَارِ بِنَ عَمْرٍو كَأَنَّى خَيرٌ ويَعْلُو عَلَى الْمَرْءِ مَا يِأْتُمرُ

<sup>(</sup>١) مراتب النحويين ، ورقة ١١٦ – ١١٧ ، والمزهر ٢ : ٤٠٦ .

فقد أنكرها الأصمعى وقال: و أنشدنيها أبو عمرو بن العلاء لرجل من الغر ابن قاسط يقال له ربيعة بن جشم ، وأشار الأصمعى أيضاً إلى بعض ما أخله عن الأعراب من شعر امرئ القيس ، فمن ذلك أن التبريزى حيما أورد بيت المعلقة :

تَرَى بَعَرَ الْأَرْءَامِ فِي عَرَصَاتِهَا وَقِيعَانِهَا كَأَنَّهُ حَبُّ فُلْفُلِ قال(١): و وهذا البيت وما بعده مما يزاد في هذه القصيدة ، ثم قال: و قال الأصمعي : والأعراب ترويهما » .

وقد تكون ثمة إشارات أخرى – لم نعثر نحن عليها – إلى أبى عمرو بن العلاء وإلى الأعراب فى رواية الأصمعى ، غير أنها مع ذلك لا تعدو أن تكون أمثلة ونماذج تدعم القول الذى سقناه للأصمعى يبين فيه مصادر روايته لشعر امرئ القيس ، ولكنها لا يمكن أن تبين – على وجه الحصر – ما أخذه الأصمعى عن أبى عمرو ، وما أخذه عن الأعراب ، ثم ما أخذه عن حماد . ومن أجل هذا قلنا قبل قليل إنه لا مفر لنا من أن نقبل قوله هذا حملة كما هو ، فتكون بذلك أكثر رواية الأصمعى لشعر امرئ القيس عن حماد الراوية ثم أضاف إليها نتفاً أخذها عن أبى عمرو بن العلاء وسمعها من الأعراب .

وقد تحدثنا في الفصل الثانى من الباب الثانى عن عناية أبي عمرو بن العلاء وهاد الراوية بالتدوين والمدونات، ورجحنا أن يكون قد وصلت إليهما بعض مدونات الشعر الجاهلي من العصور التي سبقتهما، ولا نحب أن نعيد هنا ما ذكرناه هناك، غير أننا نريد أن نذكر بأن حاداً كان في بيته كتابا قريش وثقيف، وانه نظر فيهما ليستذكر ما فيهما من شعر حين استقدمه الحليفة الأموى الوليد بن يزيد (٢). وأنه كان في بيته كذلك ديوان العرب، فلما أراد هذا الحليفة نفسه و أن يجمع ديوان العرب وأشعارها وأخبارها وأنسابها ولغاتها، استعار من حاد، ومن جناد بن واصل الكوفي، ما عندهما من الكتب والدواوين فدونها

<sup>(</sup>١) شرح القصائد العشر : ٧ .

<sup>(</sup>٣) الأغان ٦ : ٩٤ .

عنده ، ثم رد إليهما كتبهما ، (١) . وأن حاداً كان عنده جزء من شعر الأنصار (١). وأن أبا حاتم السجستانى رأى بعض كتب حاد في الشعر الحاهلي فرجع إليها وأثبت ما وجده فيها زائداً على ما حمع من الشعر وإن كان نص على أن هذه الزيادات هي من الشعر المصنوع (١).

فرواية الأصمعي لشعر امرئ القيس – حين يرتفع سندها إلى حماد الرواية وأبي عمرو بن العلاء – إنما تعتمد ، بعض الشيء ، على صحائف متفرقة ، أو دواوين مجموعة ، كانت عند هذين العالمين ، ور بما وصلهما من العصور السابقة على عصرهما ، فضلاً عن اعمادها على السماع والرواية الشفهية .

غير أن الأصمعي لا يمكن أن يكون قد قبيل كل ما سمعه من حماد ، فإن ذلك محالف لمنهج الأصمعي وطبيعة روايته مما سنتحدث عنه بعد قليل . إنما المرجع أن الأصمعي قد سمع ما عند حماد من شعر امرئ القيس ودوّنه ، ثم سمع ما عند شيخه أبي عمرو بن العلاء وعرض عليه بعض ما سمعه من حماد ودوّن رواية أبي عمرو وتعليقاته ، ثم دوّن النتف التي سمعها من الأعراب ، وعاد علي كل ذلك بالنقد والتحقيق والتمحيص، فأسقط منه ما أسقط ، ولعله كثير جداً ، ثم دوّن نسخته الحاصة من شعر امرئ القيس وأثبت فيها ما اطمأن هو نفسه إلى صحة نسبته إلى هذا الشاعر ، وهذه النسخة هي التي حفظها لنا الأعلم والتي ذكر أبو حاتم في نهايتها أن « هذا آخر ما صحح الأصمعي من شعر امرئ القيس ،

وثما يؤيد ما نذهب إليه من اتصال رواية الأصمعى بالمدونات أننا نجد الأصمعى ينكر أن تكون القصيدة جملة لامرئ القيس ، وينسبها لشاعر آخر ، أو يقبل القصيدة وينكر أبياتاً مها ، ومع ذلك نجده يشرح هذه القصائد التي

<sup>(</sup>١) ألفهرست : ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٦ : ٨٧ .

<sup>(</sup>٣) مختارات ابن الشجرى : ١٢٣ ، ١٢٧ ، ١٣٦ .

أنكرها ، وتلك الأبيات التي دفعها ؛ وتعليل ذلك - فيا نرجع - أن ديوان المرئ القيس قد وصل مدوناً مكتوباً إلى عصر الأصمعي ، وأن الأصمعي - وغيره من الرواة العلماء - كانوا يقرأون هذا الديوان الذي وصلهم مدوئاً ، أو يقرؤه عليهم بعض تلاميذهم ، فيضطرون إلى التعرض اكل قصيدة في ذلك الديوان بالنقد والتعليق : يدفعون من قصائده أو أبياته ما يشكنون فيها ، وقد ينسبونها إلى الشاعر الذي يرجحون أنه قالها ، ويثبتون منها ما يطمئنون إلى صحته ، ولكنهم مع ذلك يشرحون لتلاميذهم في مجالس علمهم جميع ما في ذلك الديوان من شعر صحيح ومنحول . ومن هنا وجدنا شرحاً للأصمعي على قصائد وأبيات أنكر نسبتها لامرئ القيس .

أما المفضل الضبى فيبدو كذلك أن روايته متصلة بالمدونات التى وصلت إليه من العصور السابقة ، وسنفصل القول فى ذلك حين نتحدث عن المفضليات فى الفصل الثالث من هذا الباب ؛ وسنجد هناك أن المفضل قد اختار قصائده من الدواوين المدونة ، واستخرجها من الكتب التى كانت فى مكتبته . وإن كان يعوزنا النص الصريح على ذلك فى روايته لديوان امرئ القيس ذاته ، إلا أننا نحمل هذا على ذاك .

#### طبيعة الروايتين ومهجهما:

وكان من نتيجة ما قام به الأصمعى من نقد وتحقيق ونخل وتمحيص لما استقاه من شعر امرئ القيس من تلك المصادر الثلاثة ... أن جاءت روايته لديوانه في سبع وعشرين قصيدة ومقطَّعة فقط ، وهي أقل الروايات التي عثرنا عليها كافةً . وتعليل ذلك في هذا المهج الذي أخذ به البصريون عامةً أنفسهم ولا سيا الأصمعي . وهو مهج يقوم .. كما قدمنا في غير هذا الفصل .. على التضييق في المصادر التي يستقون مها ، والتحرَّى في الرواية التي يقبلونها . وأخذ الأصمعي نفسه ... في حدود هذا المهج .. بأكثر مما أخذ به البصريون عامةً الأصمعي نفسه ... في حدود هذا المهج ... بأكثر مما أخذ به البصريون عامةً

نفوسهم، فقد قال ابن مناذر (١١): • كان الأصمعى يجيب فى ثلث اللغة، وكان أبو مالك أبو عبيلة يجيب قى نصفها ، وكان أبو زيد يجيب فى ثلثيها ، وكان أبو مالك (عمرو بن كركرة الأعرابي) يجيب فيها كلها ، وقد فسر أبو الطيب اللغوى المقصود بهذا الكلام، فقال • وإنما عنى ابن مناذر توسعهم فى الرواية والفتيا ، لأن الأصمعى كان يضيت ولا يجوز إلا أفصح اللغات، ويلح فى ذلك ويمحك، وكان مع ذلك لا يجيب فى القرآن وحديث النبى صلى الله عليه وسلم . فعلى هذا يزيد بعضهم على بعض » .

ومع أن الكوفيين عامة كانوا أكثر توسعاً في المصادر على ما ذكرناه في فصل سابق – وأكثر تساهلا وتجوزاً في قبول الروايات ، غير أن المفضل بن محمد كان يأخذ نفسه بمثل المهج البصرى من التضييق والتحرى ، ومن أجل هذا وثقه البصريون أنفسهم وأخذوا عنه (٢) . وكان من نتيجة تضييقه وتحريه أن جاءت روايته لديوان امرئ القيس في أربعين قصيدة ومقطعة ، وهي أكثر من رواية الأصمعي ، ولكنها تقل كثيراً عما جاء في النسخ التي جمعت روايات من رواية الأصمعي ، ولكنها تقل كثيراً عما جاء في النسخ التي جمعت روايات ديوان امرئ القيس المختلفة – وأكثرها روايات كوفية – مثل نسخة السكرى ونسخة ابن النحاس .

والحق أن هذه الزيادة في رواية بعض الكونيين لا تعنى أنهم كانوا يضعون ويصنعون ، أو ينحلون ويتزيدون ، ونحن نقصد بطبيعة الحال الثقات مهم من أمثال : المفضل الضبي وأني عمرو الشيباني ومحمد بن زياد الأعرابي . فلقد مر بنا توثيق البصريين أنفسهم للمفضل وأخذهم عنه ، وأما أبو عمرو الشيباني فقد كان ثقة ثبتاً عند أصحاب المذهبين ، ما يوثقونه جميعهم ، ولم نجد لأحد طعناً عليه في روايته أو توهيناً له ؛ وأما ابن الأعرابي فكان ربيب المفضل وتلميذه وقد أخذ عنه دواوين الشعر وصححها ، وقالوا فيه إنه و لم بكن في الكوفيين أشبه

<sup>(</sup>١) مراتب النحويين ، ٦٧

<sup>(</sup>٣) أخبار النحويين البصريين : ٥١ – ٥٧

برواية البصريين منه ع (١). وإنما مرد هذه الزيادة فى الرواية — كما ذكرنا من قبل فى مواطن متعددة — إلى اختلاف مصادر المدرستين واختلاف مهجيهما ، فقد ذكرنا أن الكوفيين كانوا يأخذون عن أعراب رواة لم يكن البصريون يأخذون عهم ، وأخذ الكوفيون عن علماء وشيوخ من أهل البصرة وزادوا فأخذوا عن علماء وشيوخ لم يأخذ عهم البصريون ، ووقع بين أيدى أهل الكوفة من الصحف علماء وشيوخ لم يأخذ عهم البصريون ، ووقع بين أيدى أهل الكوفة من الصحف المدونة ما لم يقع مثله لأهل البصرة . وكان من نتيجة هذا الاختلاف فى المصادر وفى المناهج أن اختلف بعض الشعر الذى رواه علماء كل من المدرستين ، وأن جاء الشعر فى رواية الكوفيين أكثر منه فى رواية البصريين .

وكما كان البصريون ينقدون ويمحصون كان كذلك الكوفيون ينقدون ويمحصون ، وكان علماء المدرستين معاً لا يقبلون كل ما يسمعون أو يقرأون ، وإنماكانوا يعرضونه على محك النقد والتمحيص. حتى إن الكوفيين – على توسعهم في المصادر وتكثرهم في الرواية – أسقطوا بعض القصائد التي رواها الأصمعي لامرىء القيس وأنكروها. فلم يرو المفضل سبع قصائد ومقطعات رواها الأصمعي، وإسقاطها من روايته دليل على أنه لم يعدها من شعر امرئ القيس الصحيح في رأيه ، وكذلك روى الأصمعي عن أبي عمرو بن العلاء قصيدة لامرئ القيس مطلعها :

أَمَادِيٌ هَلْ لِي عِنْدَ كُمْ مِنْ مُعَرَّسِ أَمِ الصَّرْمَ تَخْتَادِينَ بِالْوَصْلِ نَيْثَسِ

فأنكرها أبو عمرو الشيبانى \_ أو غيره من الكوفيين \_ وقال إنها ليست لامرئ القيس وإنما هى لبشر بن أبى خازم (٢) . وكذلك أنكر الكوفيون قصيدة أخرى رواها الأصمعى وأبو عبيدة ومطلعها :

يا هِنْدُ لاَ تَنْكَحِي بُوْمَةً عَلَيهِ عَفِيقَتُهُ أَخْسَبَا

<sup>(</sup>١) طبقات النحويين واللغويين : ٢١٣ .

١٠١ القصدة ١٤٠ من نسخة الطوسي .

وقالوا إنها منحولة .

ولقد كانت كثرة رواية الكوفيين مطعناً عليهم عند البصريين ، فأنهموهم بالتكثر والتزيد ، غير أننا رأينا أنها كثرة لا تكثر ، وزيادة لا تزيد ، وأن المتقات الأثبات من البصريين : ينقلون ويمحصون ويتحرون ، غير أن اختلاف المصدرين واختلاف المنهجين أديًا لم أن يكون ما عند الكوفيين أكثر مما عند البصريين . ومع ذلك فإن ثمة أمراً نصبه من الوضوح والبداهة بحيث لا يحتاج إلى تفصيل في القول طويل ، وهو أن توثيقنا للعلماء الرواة من الكوفيين وللعلماء الرواة من البصريين لا يعني أن كل ما يروون شعر صحيح مقطوع بصحته ، لا سبيل إلى الشك فيه أو الطعن عليه . وإنما أردنا أن نؤكد تأكيداً واضحاً أن هؤلاء العلماء الرواة لا يمكن أن يكونوا كذابين يتعمدون الكذب ، ولا وضاعين يحترفون الوضع ، وأن رواية مؤلاء العلماء الرواة في مجموعها رواية صحيحة أو قريبة من الصحة ، وأن هؤلاء العلماء الرواة قد أفرغوا جهدهم وبذلوا أقصى طاقتهم في النقد والتحيص حتى العلماء الرواة قد أفرغوا جهدهم وبذلوا أقصى طاقتهم في النقد والتحيص حتى المعلماء الرواة قد أفرغوا جهدهم وبذلوا أقصى طاقتهم في النقد والتحيص حتى العلماء الرواة عهم ما استقام من شعر اطمأنوا إلى صحته وفقاً لمهجهم العلمي فرووه ، ورواه عهم تلاميذهم ، حتى وصل إلينا منسوباً إليهم ، مروياً عهم .

فحديثنا إذن عن الرواية فى مجموعها ، وأحكامنا على الرواية فى جملتها ، أما أجزاؤها ومفرداتها فلا بدلها من أن تخضع لنقد مفصل ذى شقين : خارجى يبحث فى سند الرواية وتوثيق الرواة ، وداخلى يبحث فى الحصائص الفنية للشاعر ومدى تحققها فى قصائده . فالأصمعى وتلميذه أبو حاتم السجستانى البصريان من جانب ، والمفضل وتلميذاه أبو عمرو الشيبانى وابن الأعرابى الكوفيون من جانب آخر – كلهم ثقات أثبات مأمونون ، مختصون فى موضوعهم ، لم منهجهم فى النقد والتحقيق والتمحيص ، وروايتهم لديوان امرئ القيس – من أجل ذلك – رواية لها قيمتها العلمية التاريخية . ولو اتفقوا جميعاً على رواية واحدة المحلف حين يكون الرواة الإخلاف حين يكون الرواة

من مدرستين عتلفتين ، وتضيق حين يكونون من مدرسة واحدة . ومن أجل هذا الجلاف كان لا بد لنا من أن نتوقف ونتريث ، ونصطنع لأنفسنا مهجاً كما اصطنعوا ، ونحتكم إلى قاعدة إن لم تنته بنا إلى يقين نقطع به ، فستنهى بنا إلى شبه يقين نظمتن إليه .

ونحسب أن خير مهج نملك الآن أسبابه – بعد هذه القرون التى باعدت بيننا وبين عصر الشعر الجاهلي وعصر العلماء الذين دونوه ورووه – هو أن نسلم بصحة ذلك القدر من الشعر الذى اتفق عليه العلماء الرواة جميعهم واشتركوا في روايته ، وأن نتخذ من هذا القدر المشترك المتفق عليه – أصلا "لدبوان الشاعر: ندوسه دراسة دقيقة لنستشف منه روح الشاعر وخصائصه الفنية ، ثم نتخذ من هذا المقياس الفي الذى نستخرجه محكاً نعرض عليه القصائد المتفرقة التى انفرد كل راوية عالم بروايها، فما استقام مها مع مقياسنا رجحنا صحته وضممناه إلى الديوان ، وما لم يستقم رجحنا أنه مما اختلطت نسبته على ذلك الراوية العالم .

فلو طبقنا هذا المهج على شعر امرئ القيس لوجدنا أن المفضل الكوفى والأصمعي البصرى قد اتفقا معاً على رواية عشرين قصيدة ومقطعة لامرئ القيس وهي موضحة في الثبت الملحق بهذا الفصل، ثم لوجدنا أيضاً أن هذه القصائد العشرين التي اتفق على روايها المفضل والأصمعي قد برثت من طعن الرواة الآخرين ، وأن الإجماع بذلك منعقد على صحبها . ومن هنا جاز لنا أن نتخذها أصلا صحيحاً - أو أقرب ما يكون إلى الصحة - لديوان امرئ القيس ، ثم نعود على هذه القصائد العشرين بالدراسة النقدية لنستخرج مها روح الشاعر وخصائصه الفنية ، ونتخذ من ذلك مقياساً فنياً نعرض عليه القصائد السبع التي انفرد بروايها المفضل ، والقصائد المعشرين التي انفرد بروايها المفضل ، والقصائد المغينة التي انفرد بروايها المفضل ، والقصائد المتفقاً مع مقياسنا رجحنا صحته وأدخلناه في الديوان ، وإلا شككنا فيه ودفعناه .

#### قصائدامرئ القيس ومقطعاته

مرتبة كما جاءت في رواية الأصمعي ومقارنها بما في الروايات الأخرى

- ١ قِفَانَبْكُومِنْ ذِكْرَى حَبِيبٍ ومنْزِلِ بِسِقْطِ اللَّوَى بَيْنَ الدَّخُولِ وَحَوْمَل
  - (١) القصيدة رقم ٣ في نسخة الطوسي من رواية المفضل الضبي .
    - (٢) وهي القصيدة الأولى في نسختي السكرى وابن النحاس.
- ٧ أَلاَعِمْ صَبَاحاً أَيُّهَا الطَّلَلُ البَّالِي ﴿ وَهَلْ يَعِمَنْ مَنْ كَانَ فَى الْعُصِّرِ الخالى
  - (١) القصيدة الثانية في نسخة الطوسي من رواية المفضل الضبي .
    - (٢) وهي كذلك الثانية في نسختي السكرى وابن النحاس.
  - ٣ خَلِيلٌ مُرًّا بِي عَلَى أُمَّ جُنْدَبِ نُقَضَّ لُبانَاتِ الْفُؤَادِ المُعَذَّبِ
    - (١) القصيدة الرابعة في نسخة الطوسي من رواية المفضل.
      - (٢) القصيدة السادسة في نسخة السكرى.
    - (٣) القصيدة السادسة والعشرون في نسخة ابن النحاس.
  - ٤ سَمَا لَكَ شَوْقٌ بَعْدَمَا كَانَأَقْصَرَا وَحَلَّتْ سُلَبْتَى بَطْنَ قَوٌّ فَعَرْعَرَا
  - (۱) القصيدة الحامسة في نسخة الطوسى من رواية المفضل، وفي نسخة السكرى .
    - (٢) والسادسة عشرة في نسخة ابن النحاس.
  - ه أَعِنَّى عَلَى بَرْقٍ أَرَاهُ وَمِيضٍ يُضِيءُ حَبِيًّا فِي شَهارِيخَ بِيْضِ
  - (١) فى نسخة الأعلم قبل القصيدة و ويقال إنها لأبى دؤاد الإيادى ، ، ونحن نرجع أن هذا ليس من كلام الأصمعي نفسه ، وأن الأصمعي لم يكن

يشك فيها ، وإنما نسبها إلى امرئ القيس . وليس فى الروايات والنسخ الأخرى ما يشير إلى شك الأصمعي فيها . فلعل هذا من كلام الأعلم نفسه .

(٢) القصيدة التاسعة فى نسخة الطوسى من رواية المفضل، وفى نسخة السكرى.

(٣) القصيدة التاسعة والثلاثون في نسخة ابن النحاس.

٣- غَشِيْتُ دِيَارَ الحَى بِالْبِكَرَاتِ فَعِادِمةٍ فَبُرْقَةٍ العِيرَاتِ

(١) القصيدة الثالثة عشرة في نسخة الطوسي من رواية المفضل.

(٢) القصيدة الثامنة والثلاثون في نسخة السكرى ، والحادية والثلاثون في نسخة ابن النحاس .

٧ - أَلَا إِنَّ قَوْماً كُنْتُمُ أَمْسِ دُونَهُمْ مَمْ مُنَعُوا جَارَاتِكُمْ آل عَدْوَانِ

(١) لم يروها المفضل ولا أبو عمرو الشيبانى ولا ابن الأعرابي ولم ترد أصلاً في نسخة الطوسي فكأن الكوفيين كانوا يدفعونها .

(٢) القصيرة الثالثة والحمسون في نسختي السكرى وابن النحاس.

٨ لِمَنْ طَلَلٌ أَبْصَرْتُهُ فَشَجَانِي كَخَطُّ زَبُورٍ فِي عَسِيبِ يَمَانِ

(١) القصيدة السابعة في نسخة الطومي من رواية المفضل.

(٢) والثالثة عشرة في نسخة السكرى ، والخمسون في نسخة ابن النحاس.

٩-قِفَانَبْكِ مِنْ ذِكْرَى حَبِيبٍ وَعِرْفَانِ وَرَسْمٍ عَفَتْ آبَاتُهُ مُنْذُ أَزْمَانِ

(١) القصيدة الثامنة في نسخة الطوسي من رواية المفضل.

(٢) والحادية عشرة فى نسخة السكرى ، والثانية والخمسون فى نسخة ابن النحاس .

١٠ ـ دَعْ عَنْكَ نَهْ بَاصِيحَ فِي حَجَرَاتِهِ وَلَكُنْ حَدِيثًا مَا حَدِيثُ الرُّواحِلِ

- (1) القصيدة السادسة والثلاثون في نسخة الطوسى من رواية المفضل.
- (٢) والثانية والثلاثون في نسخة السكرى ، والرابعة في نسخة ابن النحاس.
- 11 أَرَانَا مُوْضِعِينَ لِأَمْرِ غَيْبٍ وَنُسْحَرُ بِالطَّعَامِ وَبِالشَّرَابِ (1) لَمْ يروها المفضل ولا أبو عمرو الشيبانى ولا ابن الأعرابى وأوردها الطوسى فى نسخته (رقم ٤٥) مما اختاره من رواية الأصمعى ، فكأن الكوفيين كانوا يدفعونها .
  - (٢) القصيدة الثامنة عشرة في نسخة السكري.
- (٣) والتاسعة والعشرون في نسخة ابن النحاس ونص على أن الأصمعي
   أنشدها عن أبي عمرو بن العلاء .
- ۱۷ ــ أَمَاوِى هَلْ لِي عِنْدَكُمْ مِنْ مُعَرِّسِ أَمِ الصَّرْمَ تَخْتَارِينَ بِالْوَصْلِ نَيَّاسٍ ١٢ ــ أَمَ الصَّرْمَ تَخْتَارِينَ بِالْوَصْلِ نَيَّاسٍ (١) لم يروها المفضل ولا أبو عمرو الشيباني ولا ابن الأعرابي ودفعها الكوفيون ، وقالوا إنها لبشر بن أبي خازم الأسدى ، وقد أوردها الطوسي
  - ( رقم ٤٤ ) مما أختاره من رواية الأصمعي .
- (٢) القصيدة السادسة عشرة في نسخة السكرى ، والسابعة والثلاثون في نسخة ابن النحاس .
- ١٣-ألِمَّاعَلَى الرَّبْعِ القَدِيمِ بِعَسْعَسَا كَأَنَّى أَنَادِى أَوْ أَكَلَّمُ أَخْرَسَا
- (١) القصيدة رقم ١٤ في نسخة الطوسي من رواية المفضل ومطلعها عنده:
- تَأَوَّبنِي دَائِي القَدِيمُ فَغَلَّسَا أَحَاذِرُ أَنْ بَرْتَدَّ دَائِي فَأَنْكَسَا وهو البيت الخامس من القصيدة في رواية الأصمعي .
- (٢) جاءت فى نسخى السكرى وابن النحاس على الرواية الكوفية ، رقم ١٩ فى السكرى، ورقم ٣٦ فى ابن النحاس.

# ١٤ ــلَعَنْرُكَ مَا قَلْبِي إِلَى أَمْلِهِ بِحرُّ وَلَا مُقْصِرٍ بَوْماً فَيَأْتِينِي بِعْرَّ

- (١) القصيدة السادسة عشرة في نسخة الطوسي من رواية المفضل.
- (٢) والثامنة في نسخة السكرى ، والثامنة عشرة في نسخة ابن النحاس .

# ١٥ لِيمَنِ الدِّيَارُ غَشِيْتُهَا بِسُحَامِ فَعَمَايَتَيْنِ فَهُضْبِ ذِي إِقْدَّام

- (١) القصيدة الحادية عشرة في نسخة الطوسي من رواية المفضل.
- (٢) والعاشرة في نسخة السكرى ، والخامسة والأربعون في نسخة ابن النحاس.

١٦ ـ يَا دَارَ مَاوِيَّةَ بِالْحَائِلِ فَالسَّهْبِ فَالْجَبْتَيْنِ مِنْ عَاقِلِ
 ١٦ ـ القصيدة الثامنة عشرة فى نسخة الطوسى من رواية المفضل ولم يرو الطوسى منها غير بيتين مطلعهما :

وَهُنَّ أَرْسَالٌ كَمِثْلِ الدَّبَا أَو كَقَطَا كَاظِمَةَ النَّاهِلِ وَهُنَّ أَرْسَالٌ كَمِثْلِ الدَّبَا أول وقال جامع نسخة الطوسى إن أبا نصر أحمد بن حاتم قال : روى الأصمعى أول هذه الأسات :

يا دَار سَلْمَى دارِساً رَسْمُهَا بِالرَّمْلِ فَالْخَبْتَيْنِ مِنْ عَاقِلِ وهو البيت السابع فى رواية الأصمعى . ومن أجل هذا ذكرها جامع نسخة الطوسى فيا سماه و المنحول الثانى من شعر امرئ القيس » ورقمها فيه ٥٢، فكأن الكوفيين كانوا يدفعونها .

- (٢) القصيدة الخامسة عشرة في نسخة السكرى ، والثانية عشرة في نسخة ابن النحاس.
- ١٧-رُبُّ رَام مِنْ بَنِي ثُعَـلٍ مُثْلِجٍ كَفَيْسِهِ فِي قُتَرِهُ

- (١) القصيدة السابعة عشرة في نسخة الطوسي من رواية المفضل.
- (٢) والسابعة في نسخة السكرى ، والسابعة عشرة في نسخة ابن النحاس .

## ١٨- بَا هِنْدُ لَا تَنْكِحِي بُوْمَةً عَلَيْهِ عَقِيقَتُنهُ أَخْسَبًا

- (۱) لم يروها المفضل ولا أبو عمروالشيبانى ولا ابن الأعرابى ولم ترد أصلاً فى نسخة الطوسى، فكأن الكوفيين كانوا يدفعونها . وذكر الآمدى أنها لامرئ الفيس بن مالك الحمرى .
  - (٢) القصيدة السابعة عشرة في نسخة السكري .
- (٣) والثامنة والعشرون في نسخة ابن النحاس وذكر فيها (وزعموا أنها منحولة ، ورواها أبو عبيدة » .

# ١٩ - أَلَا قَبَحَ اللهُ البَرَاجِمَ كُلُّهَا وَجَدَّعَ يَرْبُوعاً وَعَفَّرَ دَارِما

- (١) القصيدة الأربعون في نسخة الطوسى من رواية المفضل، ونص على أن ابن الأعرابي لم يعرفها .
- (٢) التاسعة والثلاثون في نسخة السكرى ، والثامنة والأربعون في نسخة ابن النحاس.
- ٢٠ إِنَّ بَنِي عَوْفِ ٱبْنَنُوْا حَسَبًا ضَيَّعَهُ الدُّخْلُلُوْنَ إِذْ غَلَرُوا
- (١) لم يروها المفضل ولا أبو عمرو الشيبانى ولا ابن الأعرابي،وذكرها الطوسى فى نسخته رقم (٤٣) فيما اختاره من رواية أبى عبيدة والأصمعى . فكأن الكوفيين كانوا يدفعونها .
- (٢) القصيدة الرابعة عشرة في نسخة السكرى ، والتاسعة عشرة في نسخة ابن النحاس.
  - ٧١ واللهِ لا يَذْهَبُ شَيْخي بَاطِلًا (رجز)

- (١) القصيدة التاسعة والعشرون فى نسخة الطوسى من رواية المفضل، ومطلعها عنده: ويا لهف هند إذ خطئن كاهلا، وهو البيت الحامس فى رواية الأصمعى.
- (٢) ألقصيدة الحامسة والعشرون في نسخة السكرى ، والحادية عشرة في نسخة ابن النحاس ، وهما يوردان مطلعها كما في الرواية الكوفية .
- ٢٧ ـ أَلَا يَا لَهْفَ هِنْدٍ إِثْرَ قَوْمٍ هُمُ كَانُوا الشَّفَاء فَلَمْ يُصَابُوا
   (١٠) القصيدة التاسعة عشرة في نسخة الطوسي من رواية المفضل.
- (٢) والسادسة والعشرون في نسخة السكرى ، والسابعة والعشرون في نسخة ابن النحاس، وقال ورواها الأصمعي وأبو عبيدة ».
- ٢٧ كَأَنَّى إِذْ نَزَلْتُ عَلَى المُعَلِّى فَزَلْتُ عَلَى البَوَافِخِ مِنْ شَمَامِ
  - (١) القصيدة الثانية والثلاثون في نسخة الطوسي من رواية المفضل.
    - (٢) والتاسعة والعشرون في نسخة السكرى.
      - (٣) لم يوردها ابن النحاس في نسخته .
- ٧٤ لَيْعُمَ الفَتَى تَعْشُو إِلَى ضَوْء نَارِهِ ﴿ طَرِيفُ بِنُ مَالَ لَيْلَةَ الجُوعِ وَالخَصَرُ
  - (١) القصيدة الحامسة والثلاثون في نسخة الطوسي من رواية المفضل.
- (٢) القصيدة الثلاثون في نسخة السكرى ، والعشرون في نسخة ابن النحاس.
- ٧٠ أَبَعْدَ الحَارِثِ المَلِكِ بنِ عَنْرٍ لَهُ مُلْكُ العِرَاقِ إِلَى عُمَانِ
  - (١) القصيدة الرابعة والثلاثون في نسخة الطوسي من رواية المفضل.
- (٢) والسادسة والثلاثون في نسخة السكرى، والرابعة والخمسون في نسخة ابن النحاس.

٧٦ - دِيمَة خَطْلَاءُ فِيهَا وطَفُ طَبَقُ الأَرْضِ تَحَرَّى وَتَكُرُّ

- (١) رواها الأصمعي هن أبي عمرو بن العلاء عن ذي الرمة .
- ( Y ) القصيدة الثالثة والثلاثون في نسخة الطوسي من رواية المفضل.
- (٣) والرابعة في نسخة السكري، والحامسة عشرة في نسخة ابن النحاس.

## ٧٧ – أَحَارِ تَرَى بُرِيْقًا هَبُّ وَهُنَا ٢٧ – أَحَارِ تَرَى بُرِيْقًا هَبُّ وَهُنَا

- (١) أنصاف أبيات لامرئ القيس أكمل أعجازها التومم اليشكري في منازعتهما الشعر ؛ وقد رواها الأصمعي عن أبي عمرو بن العلاء.
- (٢) لم يروها المفضل ، ولا أبو عمرو الشيبانى ، ولا ابن الأعرابى ، ولم ترد أصلا فى نسخة الطوسى ، فكأن الكوفيين كانوا يدفعونها .
- (٣) القصيدة الثانية عشرة فى نسخة السكرى ، والثالثة والعشرون فى نسخة ابن النحاس .

## قصائد امرئ القيس ومقطعاته من رواية المفضل

مرت بنا – فى رواية الأصمعى – جملة قصائد مما رواه المفضل لامرئ القيس، فهى بذلك مما اتفق الشيخان: الأصمعى البصرى، والمفضل الكوفى، على روايتها وصحة نسبتها. وهى: القصائد الست الأولى، ثم الثامنة، والتاسعة ، والعاشرة، ثم الثالثة عشرة، ثم التاسعة عشرة، ثم التالية عشرة، ثم التالية عشرة، ثم من القصيدة الحادية والعشرين إلى القصيدة السادسة والعشرين. وبذلك يكون ما اتفق الشيخان على روايته عشرين قصيدة ومقطعة لامرئ القيس. ونذكر الآن سائر رواية المفضل من القصائد التى لم يوردها الأصمعي فى روايته، وهى:

١ - أَحَارِ بن عَمْرُو كَأَنَّى خَيرٌ وَيَعْلُو عَلَى المَرْهِ مَا يَأْتَيرُ

(١) رواها المفضل وأبو عمرو الشيبانى ، أما الأصمعى فقد أنكر نسبتها لامرئ القيس ، وقال : أنشدنيها أبو عمرو بن العلاء لرجل من النمر بن قاسط يقال له ربيعة بن جشم . وأولها عن الأصمعى :

# لَا وَأَبِيكِ ابْنَةَ العامِرِ يُ لاَ يَدُّعِي القَوْمُ أَنِي أَفِر ۗ

- (٢) اختارها الأعلم فيا اختاره من رواية المفضل وأبى عمرو ، وهى القصيدة التاسعة والعشرون فى نسخته. وأوردها الوزير أبوبكر عاصم بن أيوب فى نسخته لديوان امرئ القيس وهى أول ما أورده له .
- (٣) القصيدة الثالثة فى نسخة السكرى ، ومطلعها عنده من رواية الأصمعى ، والقصيدة الرابعة عشرة فى نسخة ابن النحاس .

# ٢ - أَلاَ انعَمْ صَباحاً أَيُّهَا الرَّبْعُ وَانْطِق وَحَدِّثُ حَدِيثَ الرَّكْبِ إِنْ شِفْتَ فَاصْدُقِ

- (١) اختارها الأعلم فيما اختار من رواية المفضل وأبى عمرو ، وهي القصيدة الثلاثون في نسخته .
- (٢) القصيدة الثانية والأربعون في نسخة السكرى ، والثالثة والأربعون في نسخة ابن النحاس.

# ٣ - أمِن ذِكْــرِ سَلْمَى أَنْ نَأَتْكَ تَنُوصُ فَتَقْصُرُ عَنْهَــا خُطْوةً أو تَبُوصُ

- (١) اختارها الأعلم فيا اختار من رواية المفضل وأبي عمرو، ورقمها في نسخته الحادية والثلاثون .
- ( ٢ ) القصيدة الثامنة والأربعون في نسخة السكرى ، والأربعون في نسخة ابن النحاس.

- ٤ تَطَاوَلُ لَيْلُكُ بِإلْإِثْمِدِ وَنَامَ الخَلِي وَلَمْ تَرْقدِ
   ١) اختارها الأعلم فيا اختار من رواية المفضل وأبي عمرو، وهي القصيدة الثانية والثلاثون في نسخته.
- (٢) القصيدة التاسعة والأربعون في نسخة السكرى ، والثالثة والثلاثون في نسخة ابن النحاس .
- عَيْنَاكَ دَمْعُهُمَا سِجَالُ كَأَنَّ شَأْنَيْهِمَا أَوْشَالُ (١) القصيدة الواحدة والأربعون في نسخة السكرى ، والسابعة في نسخة ابن النحاس وقد نص على أن الأصمعى لم يعرفها .
- ٦ لا تُسْلِمَنَّى يَا رَبِيعُ لِهَذِهِ وَكُنْتُ أَرَانِى قَبْلَهَا بِكَ وَاثِقَا
   ١) القصيدة السابعة والأربعون فى نسخة السكرى ، والرابعة والأربعون فى نسخة ابن النحاس .
- لَ عَبِلاً وَأَيْنَ مِنِّى بَنُو ثُعَلْ أَلاَ حَبِّذَا قَوْمٌ يَحِلُوْنَ بِالْجَبَلْ
   القصيدة الرابعة والثلاثون في نسخة السكرى، والسادسة في نسخة ابن النحاس.
- ٨ أَخْلَلْتُ رَحْلِي فِي بَنِي ثُعَلِ إِنَّ الكِرَامَ لِلْكَرِيمِ مَحَلَّ الكِرَامَ لِلْكَرِيمِ مَحَلَّ (١) القصيدة الثالثة والثلاثون في نسخة السكرى ، والخامسة في ابن النحاس.
- ٩ ألا يَا عَيْنُ بَكِّى لِي شَنِيناً وَبَكِّى لِي المُلُوكَ الذَّاهِبِيناً
   (١) القصيدة الواحدة والحمسون في نسخة السكرى، والحامسة والحمسون في ابن النحاس.

(١) القصيدة الخامسة والخمسون في نسخة السكرى ، ولم يوردها ابن النحاس في نسخته .

11 - إذا مَا لَمْ تَكُنْ إِبِلُ فَمِعْزَى كَأَن قُرُونَ جِلَتِهَا الْمِعْيُ (١) أوردها الطوسي (رقم ٢٢) في نسخته فيا أورده من رواية الأصمعي، غير أنه قال: وكان الأصمعي يقول: امرؤ القيس ملك ولا أراه يقول هذا ، فكأن الأصمعي أنكرهاه. وأوردها كذلك الوزير أبو بكر في نسخته ص ١٦٥ ولكنه قال: وقال الأصمعي: امرؤ القيس لا يقول مثل هذا وأحسبه للحطيثة ع. ومن أجل هذا أسقطناها من رواية الأصمعي . (٢) القصيدة الخامسة والثلاثون في نسخة السكري ، والسادسة والخمسون في نسخة ابن النحاس .

١٧ ــ أَبَعْدَ زُبْدَانَ أَمْسَى قَرْقَرًا جَلدًا وَكَانَ مِنْ جَنْدَلِ أَصَمَّ مَنْضُودًا
 (١) القصيدة الستون في نسخة السكرى ، ولم يوردها ابن النحاس في نسخته .

١٣ ــ تَنَكَّرَتْ لَيْلَى عَنِ الْوَصْلِ وَنَأْتْ وَرَثْ مَعَاقِدُ الحَبْلِ
 (١) القصيدة الخامسة والأربعون في نسخة السكرى .

(٢) والتاسعة فى نسخة ابن النحاس، وذكر فيها وقال ابن دريد: دفعها الأصمعى ، ورواها قوم لابن أحمر ، وهى فى أصل اليزيدى » .

18 ــ أَرَى نَاقَةَ القَيْسِ قَدْأُصْبَحَتْ عَلَى الأَيْنِ ذَاتَ هِبَابٍ نَـــوَارَا (١) القصيدة الرابعة والأربعون فى نسخة السكرى ، والحامسة والعشرون فى نسخة ابن النحاس .

- ١٥ ولَقَدْبُعَثْتُ الْعَنْسَ ثُمُّ زَجَرْتُهَا وَهُنا وَقُلْتُ عَلَيْكِ خَيْرَ مَعَدً
- (١) القصيدة الثانية والثلاثون في نسخة ابن النحاس، ولم يوردها السكري.
- ١٦ أَنِي عَلَى اسْتَتَبُّ لَوْمُكُمّا وَلَمْ تَلُومًا حُجْرًا وَلَا عُصْمًا
- (١) القصيدة السابعة والثلاثون في نسخة السكرى ، والسادسة والأر بعون في نسخة ابن النحاس.
  - ١٧ لَعَمْرِي لَقَدْ بَانَتْ بِحَاجَةِ ذِي هُوَى

سُعدادُ ورَاعَتْ بِالْفِرَ وَ مُدرَاقِ مُدرَوَعًا فِي الْفِرْ وَ مُدرَوَعًا (١) القصيدة الحمسون في نسخة السكرى ، والحادية والأربعون في نسخة ابن النحاس.

- ١٨ أَبْلِغْ شِهَاباً وَأَبْلِغْ عَاصِماً وَمَالِكاً هَلْ أَتَاكَ الخبرُ مَــالِ
   (١) القصيدة الثالثة والأربعون في نسخة السكرى ، والثامنة في نسخة ابن النحاس ، وو زن هذه الأبيات مختلط ، ويختلف في النسخ المختلفة .
- 19 أَلاَ أَبْلِغُ بَنِي حُجْرِ بنِ عَمْرٍ و وَأَبْلِغُ ذلك الحَيِّ الْحَرِيدَا
   (1) القصيدة السادسة والخمسون في نسخة السكرى، والرابعة والثلاثون في نسخة ابن النحاس .
- ٢٠ قَدْ أَتَانِى عَنْ مَرِىء مَالكُ لابنـة الحصاء أن هبها فجد
   (١) آخر رواية المفضل. وقد قال الطوسى عن هذه القصيدة ولم يروها
   ابن الأعرابي ، فكأنها من القصائد التي أسقطها ابن الأعرابي حينها كان
   بصحح رواية شيخه المفضل.
  - (\*) لم ترد في نسخة السكري ، ولا في نسخة ابن النحاس .

وبللك تكون قصائد امرئ القيس ومقطعاته في رواية المفضل بن محمد الضيى ــ الكوفي ــ أربعين قصيدة ومقطعة ، اتفق هو والأصمعي على رواية عشرين منها ، وانفرد برواية العشرين الأخرى .

٣

وقد كفانا مؤونة تفصيل الحديث عن ساثر دواوين الجاهلية ما قدمناه من حديث عن ديوان امرئ القيس ، حيث فصلنا القول تفصيلاً يكشف عن المنهج الذي نرى أن ينهج في تتبع روايات هذه الدواوين الجاهلية ، وإرجاعها إلى أصولها ، وتفسير ما في رواياتها من اختلاف .

أما ديوان زهير بن أبي سلمي فلا تذكر لنا المصادر العربية ــ من العلماء الذين جمعوا هذا الديوان – غير ستة ، هم :

١ \_ يعقوب بن إسحق السكُّيت (١) .

٧ ــ أبو الحسن على بن عبد الله بن سنان الطوسي (٢) .

٣ - محمد بن هبيرة الأسدى المعروف بصعوداء (٢).

٤ ــ أبو سعيد الحسن بن الحسين السكرى (٤) .

أبو بكر محمد بن القاسم الأنبارى (\*) .

٦ ـ يوسف بن سليان ، الأعلم الشنتمرى (١٦) .

والعجيب أنه ليس من بين هذه الأسماء عالم واحد من رواة الطبقة الأولى

<sup>(</sup>١) ابن الندم : ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٣) البندادي ، الحزانة ٣ : ٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن النديم : ١١٧ ، ٢٢٣ ، ٢٢٤ ؛ - ونزهة الألباء : ١٤٥ ، و إنباه

الرواة ١ : ٢٩٣ .

<sup>(</sup>٥) ابنالنديم : ١١٢ ، وياقوت ، إرشاد ١٩ : ٣١٣ .

<sup>(</sup>١) الخزانة ٣ : ٢ .

ممن يعدون أصولاً ، وإنما هم جميعاً إما من تلاميذ هذه الطبقة : مثل ابن السكيت — وهو كوفى المذهب أخذ عن أبى عمرو الشيبانى والفراء وابن الأعرابى ، وإما من الجُمَّاع الذين جمعوا بين الروايات المختلفة ، فرجحوا كفة الكوفيين حيناً آخر مثل : صعوداء والطوسى وابن الأنبارى ، أو رجحوا كفة البصريين حيناً آخر مثل : السكرى والأعلم .

فأين إذن روايات ديوان زهير الى تعد أصولاً ؟ لقد أغفلت ذكرها المصادر العربية ؛ ولكنها بقيت ، مع ذلك ، فيا وصل إلينا من نسخ هذا الديوان ، أو فيا تضمنته هذه النسخ من إشارات للرواة والروايات . وهذه الأصول لديوان زهير – كما كانت أصول ديوان امرئ القيس – قسمان : أصول بصرية ، وأصول كوفية .

#### الأصول البصرية :

وهى أصلان : رواية أبى عبيدة معمر بن المثنى التيمى ، ورواية أبى سعيد عبد الملك بن قريب الأصمعي .

#### ٧ ــ رواية أبى عبيدة :

أما رواية أبى عبيدة فلم تُحفظ لنا كاملة ، ولم يبق لنا منها إلا قصائد متفرقة ذُكر فى مقدمتها أنها من رواية أبى عبيدة ، أو ألفاظ فى أبيات من قصائد أشير فيها إلى رواية أبى عبيدة كما أشير فيها إلى رواية غيره من العلماء . فقد ذكر الأعلم عند حديثه عن قصيدة زهير :

أَبْلِغْ بَنِى نَوْفَلِ عَنِّى فَقَدْ بَلَغُوا مِنِّى الحَفِيظَةَ لَمَّا جَاء بِى الخَبَرُ الخَبَرُ أَن أَبا حاتم قال ولم يعرفها الأصمعى ، وعرفها أبو حبيدة ، وكذلك ذكر عند حديثه عن قصيدته :

أَبْلِغُ لدَيْكَ بنِي الصَّيْدَاء كُلَّهُمُ أَنَّ يَسَارًا أَنَانَا غَيْرَ مَغْلُولِ

أن أبا حاتم قال: ولم يعرفها الأصمعي ، وعرفها أبو عبيدة ». وذكر ثعلب عند حديثه عن قصيدته:

شَطَّتُ أُمَيْمَةُ بَعْدَمَا صَقَبَتْ وَنَـأَتْ وَمَا فَنِيَ الجِنَابُ فَيَذْهَبُ أَنه ولم يروها أبو عبودة لزهير ۽ (١) . وذكر عند حديثه عن قصيدته :

فَعَدُّ عَمًّا تَرَى إِذْ فَاتَ مَطْلَبُهُ أَضْحَى بِذَاكَ غُرَابُ البَيْنِ قَدْ نَعَقَا أن هذه الأبيات لم يملها أبو عمرو ولا أبو نصر ، ولم يعرفها الأصمعى ، ولكن ورواها أبو عبيدة وهي صحيحة عنده ، (٢) وأنكر أبو عبيدة قصيدة زهير :

إِنَّ الرَّزِيَّةَ لاَ رِزِيَّةَ مِثْلُها مَا تَبْتَغِي غَطَفَانُ يَوْمَ أَضَلَّتِ

وقال إنها لقُراد بن حنش من شعراء غطفان، وأن زهيراً ادعى هذه الأبيات (٣). أما روايات أبي عبيدة لبعض الألفاظ في أبيات من قصائد زهير فكثيرة جداً وقد أشار إليها الأعلم وثعلب في مواطن كثيرة من شرحيهما.

#### ٨ ـ رواية الأصمعي :

أما رواية الأصمعي فقد حُفظت لنا كاملة ، حفظها الأعلم الشنتمرى في مجموعته و دواوين الشعراء الستة ع<sup>(1)</sup>. وقد مر بنا أن الأعلم ذكر في مقدمة

<sup>(</sup>١) شرح ديوان زهير (ط. دار الكتب) ص: ٣٦٨.

 <sup>(</sup>٢) معهد إحياء المخطوطات العربية، فيلم ٨٢٢، ورقة : ١٣٣ . انظر ديوان زهير
 (دار الكتب) : ٤١ .

<sup>(</sup>٣) ابن سلام ، طبقات الشعراء : ٦٨٠ .

<sup>(</sup>٤) طبع ديوان زهير - من نسخة الأعلم - ثلاث طبعات ، الأولى : ضمن كتاب العقد الثمين في دواوين الشعراء الستة الحاهلية، تحقيق أهلوارد ط . لندن سنة ١٨٧٠، وهو شعر مجرد من غير شرح . والثانية : أصدرها لاندبرج G. Landberg وهي : الطرفة الثانية ، من سلسلت

جموعة أنه اعتمد - في نسخته لدواوين هؤلاء الشعراء - على أصح رواياتها ، وهي رواية الأصمعي ، قال: و واعتندت فيا جلبته من هذه الأشعار على أصع رواياتها ، وأوضح طرقاتها ، وهي رواية عبد الملك بن قريب الأصمعي ، لتواطؤ الناس عليها ، واعتيادهم لها ، واتفاق الجمهور على تفضيلها ، وأتبعت ما صح من رواياته قصائد متخيرة من رواية غيره . . ، ومن عادة الأعلم في مجموعته هذه أنه يستوفي رواية الأصمعي كاملة في كل ديوان من هذه الدواوين ، ثم يتبعها بقصائد مختارة للشاعر يختارها من غير رواية الأصمعي ، ثم ينص على هذه المختارات من رواية الكوفيين وخاصة المفضل وأبا عمر و الشيباني . وعلى هذا الأساس الواضح أورد الأعلم ثماني عشرة قصيدة ومقطعة لزهير ثم ذكر في ختامها ما يلى (۱۱): و كمل جميع ما رواه الأصمعي من شعر زهير ، ونصل به بعض ما رواه غيره إن شاء الله » . ثم يورد قصيدتين ذكر أنهما مما رواه أبو عمر و والمفضل ، ويختم نسخته بقوله (۲) : و كمل جميع شعر زهير مما رواه الأصمعي وأبو عمر و والمفضل ، ويختم نسخته بقوله (۲) : و كمل جميع شعر زهير مما رواه الأصمعي من شعر زهير عما رواه الأصمعي من أد الأما تما أد المحمد خده القصائد في ثبت نلحقه بهذا الحديث.

غير أن الأعلم قد أورد – فيا أورده من رواية الأصمعي لشعر زهير – ثلاث قصائد ليست من رواية الأصمعي، وقد نص في الأولييين مها – وقد مر ذكرهما قبل قليل – على أن أبا حاتم السجستاني قال: ولم يعرفها الأصمعي وعرفها أبو عبيدة ، وفي :

أَلَا لَيْتَ شِعْرِى هَلْ يَرَى النَّاسُ مَا أَرَى

مِنَ الأَمْرِ أَوْ يَبْدُو لَهُمْ مَا بَدَا لِيَا

<sup>=</sup> طرف عربية ، ع . ليدن سنة ١٨٨٩ وفيها شرح الأعلم والثالثة : طبعت بالمطبعة الحميدية بمصر سنة ١٣٢٣ ه : وفيها شرح الأعلم كذلك. أما نسخة الأعلم من مجموعة الدواوين الستة الكاملة ، فقد ذكرنا عند حديثنا عبها قبل صفحات أن مبها مخطوطتين في دار الكتب المصرية برقم ١٤٥٠ تيمود عرا ٨٠ ش - وذلك غير النسخ التي ذكرها أهلوارد في طبعته وأشرنا إليها في حديثنا عن ديوان امرئ القيس .

<sup>(</sup>١) شرح ديوان زهير للأعلم . المطبعة الحميدية سنة ١٣٢٣ ﻫ ، ص : ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٩٨.

أن الأصمعي قال (1): وليست لزهير ، ويقال : هي لصرمة الأنصاري ولا تشبه كلام زهير . و فإذا كانت هذه القصيدة الثالثة من رواية أبي عبيدة أيضاً ، جاز لنا أن نفرض أن الأعلم قد أورد في القسم الأول من نسخته ما صح من رواية شيخي البصرة : الأصمعي وأبي عبيدة ، وإن كان قد جعل مُجل عما القاده على رواية الأصمعي . وسنعود إلى الحديث عن رواية الأصمعي بعد أن نستوفي حديثنا عن الأصول الكوفية .

#### الأصول الكوفية :

9 - 11 - أما علماء الكوفة من الطبقة الأولى من الرواة الذين رووا ديوان زهير فهم : حاد الراوية ، والمفضل بن محمد الضبى ، وأبو عمرو الشيبانى . غير أن روايات هؤلاء العلماء لم تصلنا منفردة ، مستقلة ، بل جاءتنا مختلطة متداخلة في مجموعة "نسبت مع شرح أبياتها إلى ثعلب ، وقد طبعت هذه المجموعة من الروايات بدار الكتب المصرية ، وفي مقدمتها حديث مفصل عن ترجيح نسبتها إلى أبي العباس ثعلب . وقد اعتمدت هذه الطبعة على عدة نسخ خطية ذكرت أوصافها وأرقامها في مقدمتها . ودراسة هذه الطبعة تدلنا على أن ثعلباً قد جمع في مجموعته بين الروايات الكوفية والروايات البصرية ، فكثيراً ما يورد في شرحه شروحاً للأصمعي وأبي عبيدة ، وكثيراً ما يورد رواياتهما المختلفة في الألفاظ والأبيات ، وحسبنا أمثلة قليلة على ذلك : فقد أورد سبعة وثلاثين بيتاً من قصيدة وهير :

صَحَاالْقَلْبُ عَنْ سَلْمَى وَأَقْصَرَبَاطِلُهُ وَعُرِّى أَفْرَاسُ الصِّبَ وَوَاحِلُهُ مَا لَهُ اللهِ الصَّبَ وَوَاحِلُهُ مَ قَال (٢): ووهذه آخر رواية أبي عمرو ، ودوى أبو عبيدة والأصمعي . . .

<sup>(</sup>١) شرح ديوان زهير للأعلم : ٨٦

<sup>(</sup>٢) ص:١٤٢ .

ثم يورد سبعة أبيات من روايتهما . أما في قصيدته :

إِنَّ الخَلِيطَ أَجَدُّ البَيْنَ فَانْفَرَقا وَعُلِّقَ القَلْبُ مِنْ أَسْهَاء مَا عَلِقَا فَهُو يَشِت فِي أَصْل أَحد أبياتها وهو قوله :

وَقَابِلٌ يَتَغَنَّى كُلِّمَا قَدَرَتْ عَلَى العَرَاقِي يَدَاهُ قَائِماً دَفَقَا رواية أبو عبيدة قائماً بالنصب، وروى أبو عبيدة قائماً بالنصب، وروى غيره بالرفع ، .

ثم یذکر بیت زهیر <sup>(۲)</sup> :

وذاك أَحْزَمُهُم رأياً إذا نباً من الحوادث آب النَّاس أو طَرَقا وهو من غير رواية أبي عمرو ، ثم ينص على أن البيت في رواية أبي عمرو هو :

وَمَن يَفُوقهمُ أَمرًا إِذَا فَرِقُوا من الحوادثِ أَمرًا آبَ أَو طَرَقا ثُم يورد ستة أبيات ينص على أنها من رواية أبى عمرو (٣) ، وأربعة أبيات أخرى ينص على أنها مما روى أبو عمرو والأصمص (١) ، ويورد فى آخرها بيتين يذكر أنهما ومن غير هذه الرواية ، و و أن الأصمعي لم يروهما ، (٥) . وكذلك ذكر ستة عشر بيتاً من قصيدة زهير :

لِمَنِ الدِّيارُ بِقُنَّة الحِجْرِ أَقْوَيْنَ مِنْ حِجَجٍ وَمِنْ دَهْرِ ثُمْ يَعُولُ القَصِيدَةِ فَي اثنين وعشرين ثُم يقول (١٠) : ( هذا آخر رواية أبي عمرو ) ، ويكمل القصيدة في اثنين وعشرين

<sup>(</sup>١) ص : ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) ص : ٤٩ – ٥٢ .

<sup>(</sup>٤) ص : ٥٣ - ١٥ .

<sup>(</sup>ه) ص : ۵۵ .

<sup>(</sup>٦) ص : ٩٤ .

بيتاً من غير رواية ألى عرو . وكثيراً ما يثبت فى أصل البيت لفظة أو ألفاظاً من غير رواية ألى عرو ، وينص على ذلك ، ثم يذكر روايته فى تلك الألفاظ (١٠). وأكثر من ذلك أنه يورد قصيدة ولم يروها أبو عمرو لزهير ولا لكعب ، ورواها أبو عبيدة لزهير » (٢٠).

فيتضع لنا من كل ذلك أن هذه النسخة قد جمعت من قصائد زهير ما رواه البصريون وما رواه الكوفيون . غير أن هذا الجمع بين روايات المدرستين لا ينفى نسبة هذه النسخة إلى أبى العباس ثعلب . وذلك أن ثعلباً – مع أنه كان كوفى المذهب بل إمام أهل الكوفة فى زمنه – قد روى كتب علماء البصرة أيضاً ، فروى و عن ابن نجدة كتب أبى زيد ، وعن الأثرم كتب أبى عبيدة ، وعن أبى نصر كتب الأصمعى . . ه (٣) وقد ذكر أبا نصر والأثرم فى مواطن كثيرة من نسخته هذه (١).

وقد تضمنت هذه النسخة ثلاثاً وخسين قصيدة ومقطعة لزهير ، روى خساً منها عن حماد الراوية (٥٠) ، ونص على واحدة منها بقوله: و وهى منهمة عند المفضل ، ومع ذلك رواها أبو عمرو (١٠) . وذكر فى أربع أخر منها أنها يُشسك فى نسبتها إلى زهير ، وأنها قد تروكى لغيره (٧) .

ويبدو أن هذه النسخة – بالرغم من جمعها بين روايات مختلفة – قد التخذت من رواية أبي عمرو الشيباني أصلاً ، ثم أضاف جامع هذه النسخة عليها

<sup>(</sup>۱) انظر مثلا ص : ۲۰ - ۷۱ ، ۸۷ ، ۸۸ ، ۸۸ ، ۹۳ ، ۹۳ ، ۹۳ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹

<sup>(</sup>۲) ص : ۲۱۹ .

<sup>(</sup>٣) ياقوت ، إرشاد ه : ١١٩ .

<sup>(</sup>٤) انظر مثلا ص : ۸۱ ، ۱۲۳ ، ۱۷۲ ، ۲۳۹ ، ۳۰۹ ، ۳۲۹ ، ۳۰۹ .

٠ ٣٢٧ : ٣٢١ : ٢٨٣ : ٢٦٨ : ٣٢١ ، ٢٢١ ،

<sup>(</sup>٦) ص : ٢٦٥ ،

<sup>(</sup>٧) ص : ۲۹۲ ، ۲۸۲ ، ۲۸۹ ، ۲۹۹ .

ما وجده عند غيره من تعليقات أو اختلاف فى روايات الألفاظ . وقد جعلنا فلهب إلى هذا الافتراض أننا عثرنا على نسخة مصورة على ميكروفيلم فى معهد إحياء المخطوطات العربية – وأصلها محفوظ فى مكتبة نور عثمانية بتركيا (١١) – وقد نص فى آخر هذه النسخة على ما يلى :

و فهذا جميع ما رواه أبو عمرو ، وأبو نصر ، والأصمعى ، لزهير من الشعر . . . وكتب محمد بن منصور بن مسلم رحمه الله بمنبج سنة خسة (كذا) وسبعين وخسيانة ، والأصل الذى نقله منه كتب من أصل ابن كيسان النحوى رحمه الله فى سنة اثنتين وسبعين وثلاثمائة ، وكان قد قرأ جميعه على أحمد بن يحيى ثعلب ، وكان قد قرئ على أبى عمرو الشيبانى . . . ، وفى هذه النسخة سبع وخسون قصيدة ، خس منها غير موجودة فى النسخة المطبوعة ، وتمتاز هذه النسخة — على النسخة المطبوعة — بكثرة ما فيها من إشارات إلى الشك فى صحة فسبة بعض القصائد إلى زهير . فقد ذكر قصيدته :

أَثُويَتَ أَمْ أَجْمَعْتَ أَنَّكَ غَادِ وَعَدَاكَ عَنْ لُطْفِ السُّوَالِ عَوَادِ وَعَدَاكَ عَنْ لُطْفِ السُّوَالِ عَوَادِ وَقَالَ : ( أَبُو عَمُو لَم يَرُو هَذِه القصيدة وقال إنها الكعب ابنه ، مع أن هذه التعليقة غير مذكورة في المطبوعة . وذكر كذلك قصيدته :

أَلاَ أَبْلِغُ لَدَيْكَ بَنِى سُبَيْعٍ وَأَيَّامُ النَّوائبِ قَدْ تَدُورُ وَاللَّهِ اللَّوائبِ قَدْ تَدُورُ وَال إِن أَبا عمر و قال : و هذه لرجل من بني عبد الله بن غطفان ، . وليست هذه التعليقة في المطبوعة .

وذكر قصيدتِه :

وَخَالِي الجَبَا أَوْرَدْتُهُ القَوْمَ فاستَقَوْا بِسُفْرَتِهِمْ من آجِنِ الماء أَصْفَوا (٢٠

<sup>(</sup>١) فيلم رقم : ٨٢٢ .

<sup>(</sup>٢) مطلعها في ديوان كعب المطبوع ص: ١٢٢ :

أَبَتْ ذِكْرَةً مِنْ خُبِّ لَيْلَى تَعُودُ فِي عِيادَ أَخِي الحُسِّي إِذَا قِلتُ أَقْصَرًا

وقال: « قال أبو عمر والشيباني : هذه لكعب ابنه » . وليست في المطبوعة أيضاً . وذكر مقطعته :

أَرَادَتْ جَوازًا بِالرَّسَيْسِ فَصَدَّها رِجَالٌ. قُعُودٌ في الدُّجَى بِالْمَعَابِلِ وقال : « ويروى أنها لكعب بن زهير ، وهي في شعره طويلة » . وليست هذه التعليقة في المطبوعة .

وذكر قصيدته :

هل تُبْلِغَنِّي إلى الأَخْبارِ نَاجِيَةً تَخْدِى كَوَخْدِ ظَلِيمِ خَاضِبٍ زَعْرِ وَقَال: « ويقال هي منحولة » .

وذكر قصيدته:

لَوْ كَانَ يَقْعُدُ فَوْقَ الشَّمْسِمِنْ كَرَمِ قَوْمٌ بِأَوَّلِهِمْ أَوْ مَجْدِهِمِ قَعَدُوُا (١) وقال: « ولم يملها أبو نصر ، ويقال هي لأبي الجويرية العبدى، وهي في شعره طويلة » .

وذكر قوله :

ها ج الفُوَّادَ مَعارِفُ الرَّسِمِ قَفْرٌ بِذِى الهَضَباتِ كَالُوَشِمِ وَقَال: « ولم يملها أبو نصر . قال أبو عمرو الشيبانى: هى لأوس بن أبى سلمى » . وجيع هذه التعليقات ، زيادة فى هذه النسخة ، غير مذكورة فى النسخة المطبوعة . أما التعليقات المذكورة فى المطبوعة فموجودة أيضاً فى هذه النسخة . فإذا أضفنا هذه القصائد التى نص على الشك فى صحة نسبها لزهير – وهى سبع – إلى القصائد الحمس التى نص فى المطبوعة على هذا الشك فيها ، كان مجموع هذه القصائد الخمس التى نص فى المطبوعة على هذا الشك فيها ، كان مجموع هذه

<sup>(</sup>١) مطلعها في المطبوعة :

هَلْ فِي تَذَكُّرِ أَيَّامِ الصِّبَ المَندُ أَمْ هَلْ لِمَا فَاتَ مِنْ أَبَّامِهِ رِدَهُ

القصائد المشكوك فيها اثنتي عشرة قصيدة من ثلاث وخسين . وبذلك تكون رواية الكوفيين - في مجموعها - لقصائد زهير إحدى وأربعين قصيدة ومقطعة ، وهي تتصمن القصائد التي أوردها الأعلم من رواية الأصمعي وأبي عبيدة ، والقصيدتين اللتين اختارهما من رواية أبي عمرو والمفضل .

. . .

فإذا عدنا إلى الحديث عن رواية الأصمعي ، وجدنا أنها خس عشرة قصيدة ومقطعة فقط ، وذلك أن الأعلم قد أورد — كما مر بنا ، وكما سيمر بعد قليل – غماني عشرة قصيدة ذكر في ختامها أنها رواية الأصمعي ، ولكن الأعلم ذكر — في معرض حديثه عن ثلاث من هذه القصائد — أن الأصمعي لم يعرفها وأنه أسقطها من روايته . وبذلك يكون ما صححه الأصمعي ، في روايته ، من شعر زهير خس عشرة قصيدة ومقطعة . وقد وجدنا أن هذه القصائد الحمس عشرة كلها مضمنة في القصائد التي رواها علماء الكوفة لزهير ، وأن أحداً من العلماء لم يطعن عليها في صحة نسبتها بشيء ، وإن كان ثمة خلاف في نسبة أبيات قليلة من بعض هذه القصائد . وبذلك نستطيع أن نظمئن إلى أن نسبة أبيات قليلة من بعض هذه القصائد . وبذلك نستطيع أن نظمئن إلى أن على صحة نسبتها لزهير ، فنتخذها أصلا صحيحاً لديوانه ، ندرسها دراسة فنية تكشف على صحة نسبتها لزهير ، فنتخذها أصلا صحيحاً لديوانه ، ندرسها دراسة فنية تكشف خصائصها وتبين ما فيها من عناصر شخصية الشاعر ، لنتخذ من كل ذلك مقياساً خصائصها وتبين ما فيها من عناصر شخصية الشاعر ، لنتخذ من كل ذلك مقياساً فنياً نحتكم إليه في القصائد الأخرى التي رواها الكوفيون ، فما انطبق منها على هذا المقياس رجحنا صحة نسبته إلى زهير وضممناه إلى ديوانه ، وما لم يستقم منها مع هذا المقياس رجحنا أنه مما نسب خطأ إلى زهير أو وضع عليه .

فإذا ما بحثنا عن الجذور الأولى لديوان زهير ، وجدناها جذوراً عميقة تضرب في القدم حتى لتكاد تتصل بزهير نفسه، ثم تمتد منه خلال القرن الأول حتى تتصل ــ في مطلع القرن الثاني ــ بأبي عمر و بن العلاء ، وبحماد الراوية ، ثم من

بعدهما بالأصمعى ، وسائر علماء البصرة والكوفة . فقد ذكر السكرى (١) أن ديوانى زهير وكعب كانا عند بنى غطفان ، فكانوا يحفظون شعرهما ، وذلك لأن زهيراً وابنه كعباً كانا مقيمين فى بنى عبد الله بن غطفان . وكان عمر بن الحطاب يقدم زهيراً ويفضله ، وقد حكم على شعره حكماً يدل على معرفة به ودراسة له ، قال (٢): • كان لا يعاظل بين الكلام ، ولا يتتبع حوشيه ، ولا يمدح الرجل إلا بما فيه » . وكان يحب أن يسمع شعره ، واستنشد ليلة ابن عباس شعر زهير فأنشده حتى برق الفجر (٢) ، وكان جرير أيضاً يقدم زهيراً ويفضله وقال عنه إنه أشعر أهل الحاهلية (١) . ولا تعنينا هذه الأحكام إلا من حيث دلالها على معرفة القوم آنذاك بشعر زهير معرفة تتبع لم الحكم عليه .

وقد مر بنا كذلك أن الحطيئة كان راوية زهير ، وأن الشعر اتصل فى ابنه كعب بن زهير ، وابن كعب : حقبة المضرّب ، وابن ابنه : العوام بن حقبة ، حتى لقد قرأ أبو عمرو الشيبانى شعر زهير أو بعضه على بعض بنى زهير (°) ، وحتى لقد روى التبريزى قصيدة كعب : « بانت سعاد » من طريق أحد أبنائه صنداً ، وهو : الحجاج بن ذى الرقيبة بن عبد الرحمن بن حقبة بن كعب بن زهير .

وكان ممن درس شعر زهير ودرَّسه منذ مطلع القرن الثانى : أبو عمرو بن العلاء؛ قال المازنى (<sup>(1)</sup>: « قال لى أبوزيد : قرأت هذه القصيدة ـــ يعنى معلقة زهير ـــ على أبى عمرو بن العلاء ، فقال لى: قرأت هذه القصيدة منذ خسين

<sup>(</sup>١) أشار إلى ذلك كرنكو Krenko في مقالته عن «استمال الكتابة في حفظ الشعر العربي القدم » ص ٢٦٦ ، ولم يشر إلى مصدره ، ولم نجد هذا النص فيها بين أيدينا من مصادر ، فلمل كرنكو اطلع عليه في إحدى مخطوطات ديوان زهير أو كمب التي كانت بين يديه .

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشعراء.٢٥ .

<sup>(</sup>٣) الأغاني ١٠ : ٢٩١ .

<sup>(1)</sup> المصدر السابق ۱۰ : ۲۸۹ .

<sup>(</sup> ٥ ) مصورة معهد إحياء المخطوطات العربية فيلم رقم ٨٢٢، في معرض الحديث عن البيت الأول من المعلقة ، وانظر أيضاً الأغاف ١٠ ؛ ٢٨٧ .

<sup>(</sup>٦) التبريزى، شرح المعلقات: ١٢٦ ، وانظركذلك شرح ديوان زهير لثعلب: ٣٧ .

## سنة فلم أسمع هذا البيت إلا منك ، \_ يعني بيته :

وَمَنْ لَا يَزَلَ يَسْتَحْمِلُ النَّاسَ نَفْسَهُ وَلَمْ يُغنِها يَوْماً مِنَ النَّاسِ يُسْأَمِ وَلَمْ يُغنِها يَوْماً مِنَ النَّاسِ يُسْأَمِ وَلَمْ يَكُن أَبُو زيد وحده هو الذي قرأ شعر زهير على أبي عمرو بن العلاء ، وإنما قرأه أيضاً الأصمعي ، وقد روى عن أبي عمرو في مواطن متعددة ، بعضها فيه نقد أدبي طريف ، فن ذلك أنه يذكر بيت زهير :

مُنالك إِنْ يُسْتَخْبَلُوا المَالَ يُخْبِلُوا وَإِنْ يُسْأَلُوا يُعْطُوا وإِنْ يَبْسِرُوا يُغْلُوا مُ مُنالِك إِنْ يُسْتَخْبَلُوا الْأَصْمَعَى عَن أَبِي عَمرو بن العلاء (٢) و ولو أنشدتُها لأنشدتُها :

## هنالك إنْ يُسْتَخُولُوا المالَ يُخُولُوا »

ويبدو أن الأصمعي لم يكتف برواية شعر زهير عن أبي عمرو بن العلاء وحده — كما لم يكتف بروايته شعر أمرئ القيس على ما مر بنا — وإنما أضاف إلى روايته ما أخذه عن غيره من العلماء أو ما سمعه من الأعراب الرواة، ثم قرأ ذلك كله وقرئ عليه ، وآية ذلك أننا نجد للأصمعي روايات لبعض الألفاظ وشروحاً لبعض الأبيات في القصائد التي أسقطها من روايته ونص على أنها ليست لزهير (٣). ولذلك فنحن نرجح هنا — كما رجحنا في حديثنا عن رواية الأصمعي لديوان

<sup>(</sup>١) شرح ديوان زهير لثعلب : ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ١١٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ١٤٦، ١٤٧، ١٤٨، ١٥١، ١٥٧ ، ١٥٨، ٢٠٥ ، ٢٠٥ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ وقبرها . . .

أمرئ القيس – أن الأصمعى قد وجد أمامه ديوان امرئ القيس تراثاً يتناقل ويروى ويتدارس، فكان لابد له – في مجالس علمه – من أن يقرأه جميعه ، ويقرئه تلامذته ، ولكنه كان كلما مر بقصيدة نص على رأيه في صحة نسبها إلى زهير ، إثباتاً أو نفياً ، ثم يشرح القصيدة في الحالتين ، ويذكر بعض روايات ألفاظها ، غير أنه لم يثبت في نسخته من ديوان زهير التي رواها عنه تلاميذه ، إلا ما ثبت لديه أنه لزهير حقاً ، فكان مجموع ذلك هذه القصائد الخمس عشرة التي أشرنا إلها .

## قصائد زهير ومقطعاته مرتبة كما جاءت في رواية الأصمعي ومقارنتها بما في النسخ الأخرى

١ ــ أَمِنْ أُمَّ أَوْفَى دِمْنَةً لَمْ تَكَلَّم بِحَــوْمَانَةِ الدَّرَّاجِ فالمُتَثَلَّمِ

(١) القصيدة الأولى في ثعلب.

(٢) والأولى كذلك فى مخطوطة نور عثمانية، وفيها بعد البيت الأول « قال أبو عمرو : قرأت على بعض بنى زهير : الدُّراج برفع الدال » .

٢ - صحا الْقَلْبُ عَنْ سَلْمَى وَقَدْ كَاد لَا يَسْلُو
 وَأَقْفَ رَ مِنْ سَلْمَى التَّعَ إِنْ قَالنَّق فَالنَّق لَا

(١) القصيدة الحامسة في ثعلب .

(٢) والسادسة عشرة فى نور عثمانية ، إلا أنها هنا شطرت شطرين ، فجعلت قصيدتين لا قصيدة واحدة ، وذلك بأن ذكرت بعض أبياتها الأخيرة فى هذه الخطوطة (ورقمها ٤٥) وقبلها قوله: « وهذه الأبيات زيادة لم يروها أبو نصر ،

وليست في روايته ، أنشدها بعض العلماء! ي .

٣-صَحَا الْقَلْبُ عن سَلْمَى وَأَفْصَر بَاطِلُهُ
 وَعُـرِّى أَفْرَاسُ الصِّبَـا وَرَوَاحِلُهُ

(١) آخرها في رواية الأصمعي:

يهد له مادون رمدلة عالج ومن أهله بالغور زالت زلازله قال الأعلم ص ٣٣: « وهذا البيت آخر القصيدة فى رواية الأصمعى، ويلحق بالقصيدة البيتان اللذان بعده وهما لحوّات بن جبير الأنصاري ... » (٢) القصيدة السابعة فى ثعلب ، وقد قال فى ص ١٤٢ :

و وهذه آخر رواية أبي عمرو ، وروى أبو عبيدة والأصمعي . . ، ثم يذكر سبعة أبيات .

(٣) القصيدة التاسعة في نور عثمانية .

إِنَّ الْخَلِيطَ أَجَدًّ الْبَيْنَ فَانْفَرَقَا وَعُلِّقَ الْقَلْبُ مِنْ أَسْمَاء مَا عَلِقَا
 (١) آخرها في رواية الأصمعي :

يَطْعنهم ما ارْتَمَوْا حَتَّى إِذَا اطَّعَنُوا فَصَارَبَ حَتَّى إِذَا مَا ضَارَبُوا اعْتَنَقَا

وذكر الأعلم ص ٤١ بيتين بعده عن غير الأصمعي .

(٢) القصيدة الثانية في ثعلب، وقد أورد قبيل آخرها ستة أبيات نص على أنها من رواية أبي عمرو (ص ٤٩ – ٥٦) ثم أربعة أبيات نص على أنها مما روى أبو عمرو والأصمعي (ص ٥٣ – ٤٥)، ثم بيتين في آخرها نص على أنهما «من غير هذه الرواية» وأن الأصمعي لم يروهما (ص ٥٥). (٣) القصيدة الثانية كذلك في نور عمانية، وقد ذكر أن أبا عمرو لم يرو آخرها بيتاً.

# بَانَ الْخَلِيطُ وَلَمْ يَأْوُوا لِمَنْ تَرَكُوا وَزَوَّدُوكَ اشتياقاً أَيَّةً سَلَسكُوا

- (١) القصيدة التاسعة في ثعلب.
  - (٢) والخامسة في نور عثمانية .
- مُ اللَّهُ مَنَّ النَّاسِ حَيٌّ لِنَادَى فِي شِعَارِهُمُ يَسَّالُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ
  - (١) القصيدة الحامسة والعشرون في ثعلب.
    - ( ٢ ) والثامنة والعشرون في نور عثمانية .
- ٧ (١) قِفْ بالدِّيارِ التي لم يَعْفُهَا القِدَمُ بَلَى ، وَغَيَّرِها الْأَرْوَاحُ والدِّيمُ
   ١) الثامنة في ثعلب ، والسابعة عشرة في نور عثمانية .
- ٨ لِمَنِ الدِّيَارُ بِقُنَّةِ الحِجْرِ أَقْوَيْنَ مِنْ حِجَجٍ وَمِنْ شَهْرٍ
  - (١) ذكر الأعلم آخرها بيتاً عن غير الأصمعي ، ص ٦٤ .
- (٢) القصيدة الرابعة في ثعلب ، وهو يورد منها ستة عشر بيتاً ثم يقول :
- « هذا آخررواية أبي عمرو » ص٩٤، ويكمل عدة القصيدة اثنين وعشرين دتاً .
  - (٣) القصيدة العشرون في نور عثمانية .
- ٩ عَفًا مِنْ آلِ فَاطِمَةَ الجِوَاءُ فَيُمْنُ فالقَوَادِمُ فالحِسَاءُ
  - (١) ذكر الأعلم البيت السابع منها عن غير الأصمعي، ص ٦٥.
    - (٢) القصيدة الثالثة في ثعلب.
    - (٣) والثالثة أيضاً في نور عثمانية .

<sup>(</sup>١) جاء في أصل الأعلم - بعد القصيدة السادسة - قصيدتان لم يروهما الأصمعي ، ولفظك أسقطناهما ، وهما قوله :

١٠ لِمَنْ طَلَلٌ بِرامَة لَا يَرِيمُ عَفَا وَخَلَا لَهُ حُقُبٌ قَلِيمُ
 ١١ القصيدة الثانية عشرة فى ثعلب ، والتاسعة عشرة فى نور عثمانية ,
 ١١ - أَلَا أَبْلِغُ لَدَيْكَ بَنِى تَمِيمٍ وَقَدْ يَأْتِيكَ بالخَبَرِ الظَّنُولَةُ
 ١١ القصيدة العاشرة فى ثعلب ، ولم يرو أبو عمرو فيها الأبيات الثلاثة
 الأخيرة فى رواية الأصمعى .

(٢) القصيدة الرابعة في نور عبانية .

١٧ - رأيتُ بَنِي آل امرئُ القَيْسِ أَصْفَقُوا عَلَيْنَسا وقالوا إِننا نَحْنُ أَكْثَرُ

(١) القصيدة الثالثة عشرة في ثعلب ، والثانية عشرة في نور عثمانية .

17 - إِنَّ الرَّزِيَّةَ لَا رَزِيَّةَ مِثْلُهَ الله مَا تَبْتَغِي غَطَفَانُ يَوْمَ أَصَلَّتِ (1) القصيدة الثامنة والثلاثون في ثعلب، والسادسة والعشرون في نورعهانية. (٢) رواها الأصمعي – في الأعلم – في ثلاثة أبيات، وجاءت في ثعلب ونور عبانية في خسة أبيات، ووردت في طبقات ابن سلام في أربعة أبيات (ص ٥٦٨ – ٥٦٥) وقال ابن سلام: وحدثني أبو عبيدة قال: كان قراد ابن حنش من شعراء غطفان وكان جيد الشعر قليله، وكانت شعراء غطفان تغير على شعره فتأخذه وتدعيه، منهم زهير بن أبي سلمي ادعى هذه الأبيات.

<sup>=</sup> أَبْلِعْ بَنِي نَوْفَلِ عَنِّى فَقَدْ بَلَغُوا مِنِّى الْحَفِيظَةَ لَمَّا جَاء فِي الْخَبَرُ (١) روى الأعلم (ص ٤٩) خبرها عن أبي حاتم وقال: ولم يعرفها الأصمى وعرفها أبو حبيدة و .

<sup>(</sup>٢) القصيدة السادسة والعشرون في ثعلب ، والسادسة في نور عثمانية . وقوله :

أَبْلِغْ لَدَيْكَ بَنِي الصَّيْدَاء كُلَّهُمُ أَنَّ يَسارا أَتَانَا غَيْرَ مَعْلُول

<sup>(</sup>١) قال الأعلم ص ٥٠: ﴿ قال أبو حاتم : لم يعرفها الأصمعى: وعرفها أبو عهيدة و ,

<sup>(</sup>٢) القصيدة السابعة والعشرون في ثعلب .

<sup>(</sup>٣) القصيدة السابعة في نور عَبَّانية .

ولما كان إجماع الرواة منعقداً على أن زهيراً قالهذا الشعر فإننانرجح أن الأبيات الثلاثة التي رواها الأصمعي صحيحة النسبة لزهير ، أما البيتان الآخران فلعلهما من شعر مُورَاد بن حَنَـش الذي أدخل في شعر زهير .

١٤ لَعَمْرُكَ والخُطُوبُ مُغَيِّرَاتُ وفي طُولِ المُعاشَرَةِ التَّقَالِي
 (١) الثالثة والأربعون في ثعلب، والخامسة والثلاثون في نور عُمانية .

١٥- (١) وقالت أمُّ كَعْبِ لَا تزرْ نِي فَلَا وَاللهِ مَا لَكَ مِنْ مَزَادِ (١) التاسعة والثلاثون في ثعلب .

(٢) والسابعة والعشرون في نور عُمانية .

<sup>(</sup>١) جاء بعد القصيدة الرابعة عشرة - في أصل الأعلم - قصيدة أنكرها الأصبعي ولذلك أسقطناها من روايته وهي :

أَلاَلَيْتَ شِعْرِى هَلْ يَرَى الناسُ مَا أَرَى مِنَ الْأَمْرِ أَوْ يَبْدُو لَهُمْ مَا بَدَالِيا

<sup>(</sup>١) في الأعلم ص ٨٦ وقال الأصمعي : ليست لزهير ويقال : هي لصرمة الأنصاري ولا تشبه كلام زهير .

<sup>(</sup>٢) القصيدة الثالثة والعشرون في ثعلب ، وقد رواها عن حماد ، ثم قال (ص ٢٨٣) : « وزعم بعض الناس أنها لصرمة بن أبي أنس الأنصاري ، . وانظر

كُذَلِكَ كَتَابُ المعمرين لَأَبِي حَاتِم السجستاني : ٦٦ - ٦٧ .

<sup>(</sup>٣) القصيدة العاشرة في نور عبانية .

## لفصل لثاني

### دواوين القبائل

١

إن أول ما يستوقف الباحث في دواوين القبائل هذا الحشد الهائل من أسماء كتب القبائل ودواوين شعرها ، الذي تزخر به بعض كتب القرن الرابع الهجرى وخاصة كتابى : الفهرست لابن النديم ، والمؤتلف والمختلف للآمدى .

فقد ذكر أبو القاسم الحسن بن بشر الآمدى ( المتوفى سنة ٣٧٠ هـ) ستين ديواناً من دواوين القبائل ، هي في ترتيبنا لها على حروف الهجاء كما يلي :

١ ــ أشعار الأزد ٢ ـ كتاب بني أسد ٣ \_ كتاب أسلم ٤ ــ كتاب أشجع کتاب بنی اعصر ٦ \_ كتاب إياد ٧ ــ كتاب باهلة ٨ - كتاب بجيلة ۹ \_ کتاب بکلی ا ١٠ ــ أشعار بني تغلب ۱۲ ــ كتاب بني ُجعْنَى ً ۱۱ – کتاب خرم ١٤ - كتاب بني الحارث بن كعب ۱۳ -- كتاب ُجهينة ١٥ ــ أشعار حمير ١٦ \_ كتاب بني حنيفة

۱۷ – کتاب ُختم ۱۸ – کتاب ُخزاعة ۱۷ – کتاب ُخزاعة ۱۹ – کتاب ُخزاعة ۱۹ – کتاب ُخزاعة ۱۹ – کتاب ُخزاعة

۲۱ ــ كتاب بني رَبيعة بن ذُهُلُ ۲۲ ــ كتاب بني سَعد

۲۳ \_ کتاب بنی سعید ۲۶ \_ کتاب بنی مسلم

| ۲۱ _ کتاب بی تشیبان                                                               | ٧٠ _ كتاب السُّكون                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| ۲۸ ـ کتاب بنی ضُبیعة                                                              | ۲۷ ـ كتاب بنى ضَبَّة                 |
| ٣٠ _ كتاب طبي                                                                     | ۲۹ ــ كتاب بنى 'طهيئة                |
|                                                                                   | ٣١ ـ أشعار بني عامر بن صَعصعة        |
|                                                                                   | ٣٣ ـ كتاب بني عبد الله بن تخطفان     |
| ٣٦ _ كتاب عدوان                                                                   | ۳۵ _ کتاب بنی عجل                    |
| ۳۸ _ کتاب بنی مُعقبل                                                              | ٣٧ _ كتاب بني عُمُذُرَة              |
| ٤٠ _ أشعار بني تعوف بن همام                                                       | ٣٩ _ كتاب عنزة                       |
| <ul> <li>٤٢ _ كتاب مزارة</li> <li>٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠</li></ul> | ٤١ ـ كتاب غنى                        |
| ٤٤ ــ كتاب بني 'قريظة                                                             | ٤٣ ــ أشعار كهم                      |
| ٤٦ _ كتاب بنى قيس بن ثعلبة                                                        | <ul><li>٤٥ – کتاب بی قُشیر</li></ul> |
| <ul><li>٤٨ _ كتاب بنى كلاب</li></ul>                                              | ٤٧ ــ كتاب بي القين                  |
| ۰ ه ـ کتاب کنانه<br>                                                              | ٤٩ _ كتاب كلب بن وَبرة               |
| ۲۵ _ كتاب بني مُرَّة بن عوف                                                       | ۵۱ _ كتاب بني أمحارب                 |
| ه کتاب آنهد                                                                       | ۳۰ ـ كتاب مُزَينة                    |
| ٥٦ _ كتاب بني هاشم                                                                | <ul><li>۵۵ _ کتاب بنی نهشل</li></ul> |
| ۵۸ ــ شعر کُھذَیل                                                                 | ٥٧ ــ كتاب ببي المُـجيم              |
| ٦٠ _ مقطعات الأعراب                                                               | ۹۵ ـ شعر بنی کیشکر                   |

ولم ينسب الآمدى شيئاً من هذه الدواوين إلى جامع أو صانع من الرواة العلماء ، بل أرسلها هكذا عفلاً ، إلا ديوانين منها ، الأول : أشعار بنى تغلب، فقد قال فى معرض حديثه عن ابن علم التغلبي (١) و وله فيا تنخلته من أشعار بنى تغلب مقطعات حسان ، وذلك لا ينبي أنه كان بين يديه ديوان

<sup>(1)</sup> ص : ۸۳ .

لبنى تغلب ، وأنه قد اختار من هذا الديوان قصائد ومقطعات تنخلها . والثانى : أشعار الرباب عن المفضل وحاد ، أشعار الرباب عن المفضل وحاد ، ثم يذكر شعراً . وهذه الإشارة قد تحتمل أن ديوان الرباب كله عن المفضل وحاد ، وقد تعنى أن في هذا الديوان شعراً عنهما كان من جملته هذا الشعر الذى أورده .

والعجيب أن الآمدى يذكر أحياناً فى سياق حديثه أن بين يديه ديوانين لقبيلة واحدة: أحدهما صنعه السكرى ، والآخر يغفل ذكر صانعه . فمن ذلك مثلاً قوله (٢): و وذكر أبوسعيد السكرى بعد حرملة بن عسلة : عبد المسيح ابن عسلة والمسيّب بن عسلة . . . وأنشد لعبد المسيح بن عسلة (ويذكر شعراً)، وأنشد للمسيّب بن عسلة (ويذكر شعراً) . . . وأنشد أبو سعيد لهما مقطعات وأنشد للمسيّب بن عسلة (ويذكر شعراً) . . . وأنشد أبو سعيد لهما مقطعات أخر ، ولم أر لهما فى قبيل شيبان ذكراً وإنما المذكور هناك حرملة وحده » . فين يدى الآمدى إذن ديوانان لقبيلة شيبان ، أحدهما صنعه السكرى وذكر فيه فين يدى الآمدى إذن ديوانان لقبيلة شيبان ، أحدهما صنعه السكرى وذكر فيه غين يدى الآمدى صانعه ، ولم يرد فيه ذكر لهذين الشاعرين ولا شعر لهما ، وإنما المذكور فيه أخوهما حرملة بن عسلة وحده .

أما أبو الفرج محمد بن إسحق النديم (المتوفى سنة ٣٨٥) ، فقد ذكر فى فهرسته ثمانية وعشرين ديواناً من دواوين القبائل ، وكلها منسوبة إلى صانعها ، وهو فى أكثرها أبو سعيد السكرى، ما عدا ديواناً واحداً مها نسبه إلى ابن الكلبى ، وسنذكر هذه الدواوين كما رتبناها على حروف الهجاء ونضيف إليها بعض ما وجد فى غير الفهرست :

۱ – أشعار الأزد – عمله السكرى
 ۲ – أشعار بنى أسد – عمله السكرى

<sup>(</sup>١) ص : ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) ص : ١٥٨ .

\_ عمله السكرى ٣ ـــ أشعار أشجع ٤ - أشعار بجيلة - عمله السكرى اشعار تغلب عمله السكرى (١١) ، وعمله أيضاً أبو عمرو الشيباني (٧٠) . \_ عمله السكرى ۹ ــ أشعار بني تميم ٧ \_ أشعار بني الحارث \_ عمله السكرى ٨ ــ كتاب أخبار الحر وأشعارهم ــ هشام بن محمد الكلبي ٩ \_ أشعار بني حنيفة \_ السكرى ١٠ \_ أشعار بني ُذهل \_ السكرى ١١ \_ أشعار بني ربيعة \_ السكرى ۱۲ \_ أشعار بني شيبان \_ السكري ، ومحمد بن حبيب ١٣ \_ أشعار الضّباب \_ السكرى ١٤ ــ أشعار ضبّة ــ السكرى 10 \_ أشعارطيئ \_ السكرى ١٦ \_ أشعار بني عبد ود" \_ السكرى ١٧ \_ أشعار بني عدوان \_ السكرى ١٨ - أشعار بني عدى - السكرى ١٩ ــ أشعار بني تغرّارة ــ السكرى ۲۰ \_ أشعار الفند \_ \_ السكرى \_ السكرى ۲۱ ـــ أشعار فهم

ــ السكرى

۲۲ ــ أشعار كـنانة

<sup>(</sup>١) زيادة من الخزانة ٢ : ١٥٠ – ١٦١ .

<sup>(</sup>٢) الحزانة ١ : ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) زيادة من الخزانة ٤ : ٢٣١ .

۲۲ – أشعار بنی محارب – السكری
۲۵ – أشعار بنی مخزوم – السكری
۲۵ – أشعار مُزيَّنة – السكری
۲۲ – أشعار بنی بهشل – السكری
۲۷ – أشعار به مذيئل – السكری ، والأصمعی ، وابن الأعرابی (۲) ، واسعق بن إبراهیم الموصلی .
۲۸ – أشعار بنی يشكر – السكری
۲۹ – أشعار بنی يشكر – السكری

ومع هذه الوفرة العددية لدواوين القبائل التى حفظت لنا المصادر العربية أسماءها ، فهى لا تعدو أن تكون جزءاً مما ذكرت المصادر نفسها أن العلماء الرواة قد صنعوه من دواوين القبائل. فقد عددنا للسكرى وحده من هذه الدواوين و كما ذكر ابن النديم \_ ثمانية وعشرين ديواناً لثمانى وعشرين قبيلة ، ومع ذلك فالمعروف أن السكرى لم يستوعب القبائل كلها ، وأنه لم يصنع إلا و قطعة ، منها فقط (٣) . وهذا أبو عمر و الشيبانى لم يذكر له ابن النديم \_ على سبيل المثال \_ ديواناً واحداً من دواوين القبائل التى صنعها ، وذكر له صاحب الخزانة ديوانين فقط هما : ديوان بنى تغلب ، وديوان بنى محارب ، ومع ذلك فقد ذكر ابنه عمر وأن أباه جمع أشعار نيف وثمانين قبيلة ، كل قبيلة وحدها فى ديوان مستقل (١٠) . وذكرت لنا المصادر \_ فضلا عن ذلك \_ أن من العلماء الرواة من جمعوا أشعار القبائل، بهذا الإطلاق والتعميم . وبمن ذكر وهم \_ غير من قدمنا \_ : أبو عبيدة

 <sup>(</sup>۱) زیادة من الخزانة ۱ : ۳۲ – ۳۳.

<sup>(</sup>٢) زيادة من مروج الذهب للمسمودى ٤ : ٧٣ قال إن الطوبى قرأ شعر هذيل على ابن الاعرابي .

<sup>(</sup>٣) الفهرست : ١١٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق : ١٠١ .

معمر بن المثنى (۱) ، وخالد بن كلثوم الكلبى (۲) ، ومحمد بن حبيب (۹) .
ومع كل هذا الجهد الخصب الذى بذله كثير من العلماء الرواة فى جع اشعار القبائل ، ومع كثرة الدواوين التى ذكرت المصادر أن هؤلاء العلماء قد صنعوها ، فقد قال ابن تتيبة (۱): و والشعراء المعروفون بالشعر عند عشائرهم وقبائلهم فى الجاهلية والإسلام أكثر من أن يحيط بهم عيط ، أو يقف من وراء عددهم واقف ، ولو أنفد عمره فى التنقير عهم ، واستفرغ مجهوده فى البحث والسؤال . ولا أحسب أحداً من علمائنا استغرق شعر قبيلة حتى لم يفته من تلك القبيلة شاعر لا عرفه ولا قصيدة إلا رواها . . و فإذا كان ذلك كذلك فنا أشد حسرة الباحث فى دواوين القبائل وروايها إذا علم أن صروف الدهر لم تبق لنا إلا على ديوان فى دواوين القبائل وروايها إذا علم أن صروف الدهر لم تبق لنا إلا على ديوان واحد فقط من هذه الدواوين الكثيرة التى زخرت بأسمائها المصادر العربية ، وهى ليست إلا جزءاً مما صنعه الرواة ، وكل ذلك ليس أيضاً إلا جزءاً مما قاله شعراء القبائل ــ هذا الديوان الوحيد الذى بتى لنا هو : ديوان مُعذ يَكْل .

غير أن حذا قبائل العرب من الشعر لم يكن واحداً ، وإنما كانوا يتفاوتون في كثرة شعرائهم وسعرهم ، وفي ذلك يذكر الجاحظ حديثاً طريفاً ، قال (٥): و وبنو حنيفة – مع كثرة عددهم ، وشدة بأسهم ، وكثرة وقائعهم ، وحسد العرب لم على دارهم وتخومهم وسط أعدائهم ، حتى كأنهم وحدهم يعدلون بكراً كلها – ومع ذلك لم نر قبيلة قط أقل شعراً منهم . وفي إخوتهم عجل قصيد ورجز وشعراء ورجازون . وليس ذلك لمكان الحصب وأنهم أهل مدر وأكالو تمر ، لأن الأوس والخزرج كذلك وهم في الشعر كما قد علمت . وكذلك

<sup>(</sup>۱) ياقوت ۽ إرشاد ۱۹ : ۱۹۱ .

<sup>(</sup>٢) الفهرست : ٩٨ .

<sup>(</sup>٣) المؤتلف والمختلف : ٧١ – ٧٧ ، ١١٩ ، ١٢٠ .

<sup>(</sup>٤) الشعر والشعراء : ١ : ٤ .

<sup>(</sup> ه ) الحيوان ٤ : ٢٨٠ – ٢٨٦ .

جدالقيس النازلة قرى البحرين، فقد تعرف أن طعامهم أطيب من طعام أهل المجامة. وثقيف أهل دار ناهيك بها خصباً وطيباً ، وهم — وإن كان شعرهم أقل — فإن ذلك القليل يدل على طبع فى الشعر عجيب . وليس ذلك من قيبل رداءة الغذاء، ولا من قلة الحصب الشاغل والغنى عن الناس ، وإنما ذلك عن قدر ما قسم الله لم من الحظوظ والغرائز ، والبلاد والأعراق مكانها . وبنو الحارث بن كعب قبيل شريف ، يجرون مجارى ملوك المين ، وجارى سادات أعراب أهل نجد ، ولم يكن لم فى الجاهلية كبير حظ فى الشعر ، ولم فى الإسلام شعراء مفلقون . وبنو بدر كانوا مفحمين ، وكان ما أطلق الله به ألسنة العرب خيراً لم من تصيير الشعر فى أنفسهم . وقد يحظى بالشعر ناس ويخرج آخرون ، وإن كانوا مثلهم أو فوقهم . وقد كان فى ولد زُر ارة لصلبه شعر كثير ، كشعر لقيط وحاجب وغيرهما من ولله . ولم يكن لحذيفة ولا حصن ولا عيبنة بن حصن ، ولا لحمل بن بلو — شعر مذكور ه .

فإذا ما عدنا إلى قول ابن تحتيبة الذى ذكرناه وهو و ولا أحسب أحداً من طمائنا استغرق شعر قبيلة حتى لم يفته من تلك القبيلة شاعر إلا عرفه، ولا قصيدة إلا رواها ، استبان لنا صدق هذا القول من الإشارات المبثوثة فى صفحات المصادر التى بين أيدينا. فقد رأينا أن الآمدى يذكر فى كتابه و المؤتلف والمختلف ، ستين ديواناً لستين قبيلة ، وقد رأى هذه الدواوين كلها ورجع إليها ، وأخذ منها شعراً كثيراً للشعراء الذين أوردهم فى كتابه . ومع ذلك فهو كثيراً ما يذكر أسماء شعراء جاهليين وإسلاميين ، ثم ينص على أنه لم يجد لهم — فيا بين يديه من هواوين قبائلهم — ذكراً أو شعراً . فن ذلك أنه يذكر الأغلب الكلبى ثم يقول (١): ولم أجد له فى أشعار كلب شعراً ، وأظن شعره درس فلم يدرك ، . ويذكر ابن أحمر الإيادى ثم يقول إنه لم يجد له فى كتاب إياد إلا بيتاً واحداً

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۲ .

ذكره (۱). ويذكر الحارث بن البرصاء ثم يقول (۲): « وليس له عندى فى كتاب كنانة ذكر » . ويذكر عبد المسيح بن عسلة وأخاه المسيب بن عسلة ثم يقول (۲): « ولم أر لهما فى قبيل شيبان ذكراً ، وإنما المذكور هناك حرملة وحده » . ويذكر أبا الغول النهشلي ثم يقول (٤): « ذكر أبو اليقظان . . . أنه شاعر . . . . وما أر له ذكراً فى كتاب بنى نهشل » . ويذكر الكيذبان المحاربي ويقول (٥): « ولم أر له ذكراً فى كتاب عارب ذكر ولا أدرى من أين نقلته وليس له عندى شعر! » ويذكر ملاعب الأسنة الحارثي ويقول (١): « ولم أر له شعراً فى كتاب بنى الحارث ويقول (١): « ولم أر له شعراً فى كتاب بنى الحارث ويذكر الحارث بن بكر الذبياني ويقول (٧): « وجدت فى كتاب بنى مرة بن عوف أنه أحد الشعراء النوابغ ولم يذكر له شعراً وأظن شعره درس » . والأمثلة على ذلك كثيرة لا داعى لاستقصائها .

وبعد،

أفيكون ذلك معنى قول أبي عمرو بن العلاء (^): « ما انهى إليكم مما قالته العرب إلا أقله ، ولو جاءكم وافراً لجاءكم علم وشعر كثير ، ؟

<sup>(</sup>١) ص : ۲۸ .

<sup>(</sup>٢) ص : ١٨٠

<sup>(</sup>٣) ص : ١٥٨ .

<sup>.</sup> ۱۹۳ : س : ۱۹۳

<sup>(</sup>ه) ص : ۱۷۱ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۸۷

<sup>(</sup>۷) ص: ۱۹۲ – ۱۹۳ ،

<sup>(</sup> ٨ ) طبقات الشعراء : ٢٣ .

وأمام الباحث سؤالان ، فى الإجابة عنهما جماع البحث عن دواوين القيائل، هما : ما معنى ديوان القبيلة ، وماذا كان يحوى بين دفتيه ؟ ثم : منى نشأت دواوين القبائل ، ومنى جمعت أول مرة ، وما المصادر التي أخذ منها الرواة والعلماء من الطبقة الأولى ما جمعوه من هذه الدواوين ؟

أما السؤال الأول فليس من سبيل إلى الإجابة عنه إلا بتتبع ما ورد في المصادر العربية من إشارات تذكر فيها دواوين القبائل ، ودراسة هذه الإشارات دراسة تعين على استنباط صورة واضحة تبين معى ديوان القبيلة ؛ وذلك لأتنا ذكرفا من قبل أن هذا الحشد الزاخر من دواوين القبائل قد أتى عليه الدهر ، ولم يبق لنا منه إلا ديوان واحد هو ديوان هذيل — وسنخصه بحديث مستقل بعد صفحات. فلا أقل إذن ، بعد أن عزّت دراسة الدواوين نفسها ، من أن ندرس ما بني بين أيدينا من أخبار عن هذه الدواوين وإشارات إليها .

وأول ما نلحظه فی هذه الدراسة هی تسمیة الدیوان ؛ فقد کانوا یطلقون علی دیوان القبیلة : « أشعار بنی فلان » ، أو « شعر بنی فلان » ، أو « کتاب بنی فلان » . فالآمدی مثلا یذکر فی موطن من کتابه « شعر فزارة » (۱) ویذکر فی موطن آخر « کتاب فزارة » (۲) وهما بمعنی ؛ ویذکر « کتاب بنی عقیل » (۵) بنی یشکر » (۱) و « شعر بنی یشکر » (۱) ، ویذکر « کتاب بنی عقیل » (۵)

<sup>(</sup>١) المؤتلف والمختلف : ٥٩ .

<sup>(</sup>۲) ص : ۲۰ ، ۲۷ .

<sup>(</sup>٣) ص : ١٨٦ .

<sup>(</sup>٤) ص : ١٠٠.

<sup>(</sup>ه) مَن : ١١٨ .

و و شعر بنی عقیل ۱<sup>(۱)</sup> ، و و کتاب بنی أسد<sup>(۲)</sup> ، و و أشعار بنی أسده<sup>(۲)</sup>، و و کتاب بنی سلیم ۱<sup>(۱)</sup> و و أشعار الطائبین ۱<sup>(۵)</sup> ، و و کتاب بنی سلیم ۱<sup>(۱)</sup> و و أشعار بنی سلیم ۱<sup>(۱)</sup> ، وهکذا .

وكتاب القبيلة أو ديوانها يضم بين دفتيه ثلاثة أشياء :

۱ \_ يضم شعر شعراء القبيلة أو بعضهم ، وفى ذلك يقول الآمدى فى سياق حديثه عن بعض الشعراء: ووله أشعار فى كتاب بنى ربيعة بن ذهل ، (۱) و و له فى كتاب أسد أشعار ، (۱) ، ووهى أبيات من كتاب خزاعة ، (۱۱) و وله أشعار فى كتاب بنى سليم أشعار و وله أشعار فى كتاب بنى سليم أشعار حسان ، (۱۲) ، ووله أشعار جياد فى كتاب بنى ربيعة بن ذهل وفى بطون قريش ، (۱۲) ، ووله فى كتاب بنى ذهل بن ثعلبة مقطعات حسان ، (۱۱) ، ووهده الأبيات ثابتة فى كتاب بنى عقيل ، (۱۰) ، ووهده الأبيات ثابتة فى كتاب بي عقيل ، (۱۰) ، ووهده الأبيات ثابتة فى كتاب بي عقيل ، (۱۵) ، ووهده الأبيات ثابتة فى كتاب بي عقيل ، (۱۵) ، ووهده الأبيات ثابتة فى كتاب بي عقيل ، (۱۵) ، ووهده الأبيات ثابتة فى كتاب بي عقيل ، (۱۵) ، ووهده الأبيات ثابتة فى كتاب طي الذى نقلت منه شعر الطرماح بن جهم

<sup>(</sup>۱) ص: ۱۲۸ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٣٤ .

<sup>(</sup>٣) ص : ١٨ .

<sup>(</sup>٤) ص : ١٤٨ .

<sup>(</sup>ه) ص: ۵۰.

<sup>(</sup>٦) ص: ٧٦ .

<sup>(</sup>٧) ص : ١٧.

<sup>(</sup>۸) ص: ۱۳.

<sup>(</sup>٩) س : ١٥٠

<sup>(</sup>١٠) ص : ٥٢ .

<sup>(</sup>١١) ص : ٧١ ،

<sup>(</sup>۱۲) (۱۲) ص : ۲۹ ،

<sup>(</sup>۱۱) حق ۱۱۱ .

<sup>(</sup>۱۳) ص : ۲۹ ،

<sup>(</sup>۱٤) ص : ۸۸ ،

<sup>(</sup>١٥) ص : ١١٨ .

<sup>(</sup>١٦) ص : ١١٩ .

السنبسى، (۱) ، (وله فى كتاب كلب أشعار ، (۱) ، (وله فى كتاب. بنى ضبيعة أشعار حسان جياد ، (۳) . . إلى آخر ما يشبه هذه من إشارات .

٧ - ويضم كتاب القبيلة أو ديوانها أخباراً وقصصاً وأحاديث ؛ وفي ذلك يقول الآمدى : و وهو القائل : مكره أخوك لا بطل ، في قصة . . . وشرح ذلك في كتاب فزارة » (١) ، و وقتل أخواه في قصة مذكورة في كتاب بني سعد » (٥) ، و وله في كتاب بني أسد و وله في كتاب بني أسد أشعار وأخبار حسان » (٧) ، و وقصتهما مذكورة في كتاب بني شيبان » (٨) ، و وخبره مع جاهمة في كتاب بني أعصر » (١) ، و وله في كتاب بني إياد أشعار وأخبار وقصة مع أبيه » (١١) ، و وله في هذا حديث وخبر في كتاب بني طهية » (١١) ، و والقصة مذكورة في كتاب بني طهية » (١١) ، و والقصة مذكورة في كتاب بني طهية » (١١) ، و والقصة مذكورة في كتاب بني شيبان » (١١) ، و في قصة مذكورة في كتاب مزينة » (١١) ، و وله أشعار وأخبار في قبيل كل " و في قصة مذكورة في كتاب مزينة » (١١) ، و وله أشعار وأخبار في قبيل كل " والقصص إنما وردت في الإشارات ، ويبدو منا أن تلك الأخبار والأحاديث والقصص إنما وردت في كتاب القبيلة لبيان حادثة تاريخية ذكرت في الشعر ، أو لتوضيع المناسبة التي

<sup>(</sup>١) ص: ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) ص : ١٥٣ .

<sup>(</sup>٣) ص : ١٩٨ .

<sup>(</sup>٤) ص : ٦٥ .

<sup>(</sup>ه) س : ۲۹ .

<sup>(</sup>٦) ص : ٧٦ .

<sup>(</sup>٧) س : ١٨٥.

<sup>(</sup>۸) ص : ۱۰۲ .

<sup>(</sup>٩) ص : ١٠٢.

<sup>.</sup> ١١٧) من : ١١٧

<sup>(</sup>۱۱) ص : ۱۹۳.

<sup>(</sup>۱۲) ص : ۱۷٤ .

<sup>(</sup>۱۳) ص : ۱۸۲.

<sup>(</sup>١٤) ص : ١٨٢.

· نظمت فيها القصيدة ، أو لتفسير بيت من أبياتها .

٣- وفي كتاب القبيلة أو ديوانها - فضلاً عن ذلك - نسب أيضاً . ويبلو ذلك واضحاً من هذه الإشارات التي أوردها الآمدى ينفي بها أنه وجد نسب فلان أو فلان في كتاب هذه القبيلة أو تلك ، مما يدل على أن نسب غيرهم - ممن لم ينص عليهم - موجود مرفوع في كتب قبائلهم ، فهو يقول: ولم يُرفع في كتاب عذرة نسبه على اللهجيم نسبه على اللهجيم نسبه على كتاب عنزة على اللهجيم نسبه في كتاب جهينة نسبه على اللهجيم نسبه في كتاب بني علم يرفع نسبه في كتاب السكون على اللهجيم نسبه في كتاب بني عجل نسبه على اللهجيم نسبه في كتاب بني عجل نسبه على الأخبار والأحاديث والقصص ، لم يُذكر لذاته ، وإنما ذكر لذكر الشاعر فضعه وشعره .

فكتب القبائل إذن \_ فى جوهرها \_ مجموعات شعرية ، تضم بين دفتيها قصائد كاملة ، ومقطعات قصيرة ، وأبياتاً متفرقة ، لشعراء تلك القبيلة أو لبعض شعرائها ، وربما ضمت أكثر شعر هؤلاء الشعراء ، بل ربما ضمت جميع شعر شاعر منهم وديوانه كاملاً . ثم تضيف إلى ذلك من الأخبار والنسب والقصص والأحاديث ما يتصل بالشاعر نفسه ، أو ببعض أفراذ قبيلته ، وما يوضح مناسبات القصائد ، ويفسر بعض أبيانها ، ويبين ما فيها من حوادث تاريخية . فيجىء

<sup>(</sup>١) ص : ٦٥.

<sup>(</sup>۲) ص :۸۰۰

<sup>(</sup>٣) س : ٨٨ .

<sup>(</sup>٤) ص: ٨٩.

<sup>(</sup>ه) س : ۱۰۰

<sup>(</sup>۲) ص : ۱۹۷

<sup>.</sup> (۷) من : ۱۷۹ .

<sup>(</sup>۸) ص : ۱۹۹.

كتاب التبيلة بللك سجلاً لحوادثها ووقائعها ، وديواناً لمفاخرها ومناقبها ، ومعرضاً لشعر شعرائها .

فإذا كان ذلك كذلك، فتى مجمت هذه الدواوين أول مرة ؟ وإلى أى مدى نستطيع أن نتتبع تاريخ تدويها حتى نصل إلى بداية هذا التدوين، أو إلى قريب من بدايته ؟ والإجابة عن ذلك تضطر الباحث إلى أن يسلك مجاهل وقفاراً، تحمله على أن يصطنع الحذر، وأن يتثبت من مواطئ قدميه قبل المضى وفي أثنائه، ولكنه مع ذلك لايعدم بعض المعالم يقيمها على جانبي الطريق، وينصبها بين يديه ومن خلفه يهتدى بها في سيره ؛ ولا عليه بعد ذلك إن لم يبلغ أقصى الغاية، فحسبه أنه قد بذل الجهد وأخلص النية.

وأسلم ما يبدأ به الباحث: هذه الدواوين التي ذكرتها المصادر ، ورفعت إسناد روايتها إلى الطبقة الأولى من الرواة العلماء . فقد مر بنا أن أبا عبيدة معمر ابن المثنى قد جمع أشعار القبائل في كتاب واحد أو كتب عدة (١) . وأن الأصمعى قد جمع أيضاً بعض أشعار القبائل ، ومنها ديوان مدّيل الذي سنتحدث عنه بعد قليل. وأبو عبيدة والأصمعى بصريان . أما علماء الكوفة من رجال الطبقة الأولى الذين جمعوا أشعار القبائل ودواوينهم فهم : حماد الراوية (المتوفى سنة ١٥٨٥) ، وقد ذكرهما الآمدى منة ٢٥٨) ، وقلد ذكرهما الآمدى كما مر بنا (٢) ، وخالد بن كلثوم الكلبي — وهوفي طبقة أبي عمر والشيباني (١٠ — قال عنه ابن النديم ، فيا نقله من خط ابن الكوفي (١٠) ، إنه من علماء الكوفيين و د من رواة الأشعار وعارف بالأنساب والألقاب وأيام الناس ، وله صنعة في الأشعار والقبائل . . . وله من الكتب . . . كتاب أشعار القبائل ويحتوى على عدة قبائل ، . غير أن أشهر من جمع دواوين القبائل من الكوفيين :

<sup>(</sup>١) ياقوت ، إرشاد ١٩ : ١٦١ .

۲۲ ) المؤتلف والمختلف : ۲۲ .

<sup>(</sup>٣) السيوطي، البنية : ٢٤١.

<sup>(</sup>٤) الفهرست : ٩٨ .

أبو عمرو الشيباني الذي جمع أشعار العرب حتى صنع شعر نيف وثمانين قبيلة ، و فكان كلما عمل منها قبيلة وأخرجها إلى الناس كتب مصحفاً وجعله في مسجد الكوفة حتى كتب نيفاً وثمانين مصحفاً بخطه ه(١) ، و وكان يكتب بيده إلى أن مات ه(١) . وقد قرأ دواوين الشعراء على المفضل(١) . وبلغ من شهرته في جمع دواوين القبائل أن الناس أخذوا و عنه دواوين أشعار القبائل كلها ه(٤) ، ولم يبق لنا من هذه الدواوين التي صنعها وجمعها شيء ، بل لم تحفظ لنا المصادر من أسمانها إلا ديوانين : أشعار تغلب(١) ، وأشعار قبيلة محارب بن خصفة ابن قيس عيلان ، وقد رآه عبد القادر البغدادي ، وكانت لديه منه نسخة قديمة ، وماثنين ، وكانبها أبو عبد الله الحسين بن أحمد الفزاري ، قال : نقلتها من نسخة وماثنين ، وكانبها أبو عبد الله الحسين بن أحمد الفزاري ، قال : نقلتها من نسخة أبي الحسن الطوسي ، وقد عرضت على ابن الأعرابي ع .

ثم أخذ عن هذه الطبقة الأولى من الرواة العلماء تلاميذهم من علماء الطبقة الثانية ، فأخذ ابن الأعرابي عن المفضل وعن أبي عمرو الشيباني حتى اشهر أيضاً بأنه و راوية لأشعار القبائل (٢)، وأخذ محمد بن حبيب عن أبي عمر و الشيباني ، ولم يبق لنا ذكر شيء من دواوين القبائل التي صنعها ابن الأعرابي وابن حبيب إلا و ديوان أشعار بني شيبان ، صنعه محمد بن حبيب (٨). ثم أخذ عن هؤلاء من تلاهم مثل السكرى — وقد مر بنا ذكر دواوين القبائل التي صنعها ، وسنفصل القول فيه حين نتحدث عن ديوان هذيل .

<sup>.</sup> ١٠١ : الفهرست : ١٠١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان ١ : ١٥.

<sup>(</sup>٤) الفهرست : ١٠١ .

<sup>(</sup>٥) الخزانة ١ : ١٠ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٣ : ١٦٥ .

<sup>(</sup>٧) طبقات النحويين واللغويين : ٢١٣.

<sup>(</sup>٨) الخزانة ٤ : ٢٣١ .

هذا هو المعملم الأول في سبيل دراستنا لدواوين القبائل، ونرى منه أن هذه المعاوين كانت موجودة ـ مكتوبة مدونة ـ في القرن الثاني الهجري ، أي من نهاية الربع الأول من القرن الثاني على التقريب إلى مطلع القرن الثالث ، وهي الحقبة التي كان يحيا فيها هؤلاء العلماء الرواة من رجال الطبقة الأولى ، وبلغ فيها نشاطهم ذروته . غير أن ذلك لا يعني أن هذه الكتب قد دُوَّنت في تلك الحقبة لأول مرة . فقد كانت تلك الدواوين هي النسخ الحاصة بهؤلاء العلماء : كتبوها بأنفسهم، بعد أن نظروا في هذا التراث الشعرى الذي وصل إليهم ، وغصوه ونقدوه ونخلوه ، واستخرجوا ما صح منه لكل واحدمهم ، ثم صار وا يقرثون هذه النسخة تلامذتهم في مجالس علمهم ، ويقرأها عليهم أولئك التلاميذ ، ويتناقلونها جيلاً بعد جيل على أنها رواية ذلك العالم الأول . ولقد ذكرنا في حديثنا عن تدوين الشعر الجاهلي ، في الباب الثاني ، وعن الدواوين المفردة ، في الفصل الأول من هذا الباب ــ أن هؤلاء العلماء الرواة من رجال الطبقة الأولى كانوا يَوُولُونَ إِلَى نَسْخُ مَدُونَةُ وَصَلَّتَ إِلَيْهُمْ مِنَ الْعَصُورِ الَّتِي سَبَقَتُهُمْ ، وأنهم كانوا أحياناً يجمعون بين هذه النسخ، ويضيفون إليها ما يصلهم بالرواية الشفهية عن شيوخ مدرسهم أو شيوخ المدرسة المخالفة ، وعن الأعراب الرواة ، ثم ينظرون ف كل ذلك نظرة تمحيص ونقد، حتى يستخرجوا منه ما ترجيع لديهم صحته، فيضمُّنوه في نسخهم التي يرويها عنهم تلاميذهم . ذلك في الدواوين المفردة ، فهل الأمر نفسه في دواوين القبائل؟

إن بين أيدينا ثلاثة أخبار يحسن بنا أن نعرضها ولاء "لنستبين دلالها: الأول: ما ذكره أبو العباس ثعلب قال(١١): وجمع ديوان العرب وأشعارها وأخبارها وأنسابها ولغاتها: الوليد بن يزيد بن عبد الملك ، ورد الديوان إلى حماد وجناد ،

والثانى: ما ذكره حماد نفسه قال(٢): ﴿ أَرْسُلُ الْوَلِيدُ بِنْ يُزْيِدُ إِلَى ۖ بِمَاثِّتِي

<sup>(</sup>١) الفهرست : ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) الأغال ٦ : ٩٤ .

دينار ، وأمريوسف بن عمر بحملي إليه على البريد. قال ، فقلت : لا يسألني إلا عن طرفيه : قريش وثقيف ، فلما قدمت عليه سألني عن أشعار بل" ، فأنشدته منها ما استحسنه . . »

والثالث: ما ذكره ابن النطاح من أن حاداً عثر على ديوان فيه وجزء من شعر الأنصار، فقرأه حماد فاستحلاه وتحفيظه ، ثم طلب الأدب والشعر وأيام الناس ولغات العرب بعد ذلك (١٠) . . . . »

ومهما تكن قيمة هذه الأخبار، ومهما يكن مدى الثقة في صحبها ، فإن لها \_ لا شك \_ دلالتها التي تتسق مع ما قدمنا ، في مواطن متفرقة ، عن انتشار التدوين واتصاله في تلك الحقبة . ودلالة هذه الأخبار في أنها تصل دواوين القبائل بالدواوين المفردة \_ التي تحدثنا عبا \_ في قيد م تدوينها ، فهي تدل على أن كتب القبائل كانت مكتوبة مدونة قبل مطلع القرن الثاني الهجرى ، وأن العلماء الرواة من رجال الطبقة الأولى في القرن الثاني \_ قد وصلهم هذه المدونات من القرن الأول الهجرى ، فاعتمدوها مصدراً من مصادر تدوينهم نسخهم الحاصة التي من سخهم الحاصة التي من سخهم الحاصة التي من رواينها إليهم .

فإذا أضفنا إلى ذلك أن الوليد بن يزيد لم يكن وحده الذى عنى بجمع ديوان العرب وأشعارها وأخبارها وأنسابها ولغابها، وإنما شاركه فى كل ذلك بعض خلفاء بني أمية ، وخاصة عبد الملك بن مروان ومن قبله معاوية بن أبي سفيان؛ وأن هؤلاء الحلفاء كانوا — كما مربنا — يطلبون من رواة الشعر والأخبار ، من تعمر بهم مجالسهم الحاصة والعامة ، وأنهم كانوا يأمرون غلمانهم وكتبابهم بكتابة ما ينشده هؤلاء الرواة والعلماء من الشعر وما يقصونه من الأخبار (٢) ؛ إذا أضفنا هذا إلى ما قدمنا رجحت لدينا صحة الأخبار الثلاثة التي ذكوناها ، ورجح عندنا أن هذه الدواوين كانت مدونة فى القرن الأول نفسه . ونكون بذلك قد

<sup>(</sup>١) الأغاني ٦ : ٨٧ .

١١٠١ من هذا الكتاب ٢٠٧ من هذا الكتاب .

نصبنا المعلم الثاني الذي نستأنس به في سبيل بحثنا هذا .

وبتى معلم ثالث إذا أقمناه ، استقام لنا وجه الطريق، وانتهى عنده مطافنا ، هذا المعلم الثالث قيوامه خبران ، أو خبر ونص شعرى:

١ – أما الخبر ففيه تأييد لما قدمناه من أمر عثور حماد على جزء من شعر الأنصار ، وذلك أن أبا الفرج الأصفهاني يروى عن شيوخه في إسناد طويل قوله (١): و نهى عمر بن الحطاب الناس أن ينشدوا شيئاً من مناقضة الأنصار ومشركي قريش ، وقال : في ذلك شمّ الحي بالميت وتجديد الضغائن ، وقد هدم الله أمر الحاهلية بما جاء من الإسلام » . ثم يروى لنا في خبر طويل أن عبد الله بن الزَّبَعْرَى السهمي وضرار بن الحطاب الفهري أنشدا حسان بن ثابت شعراً بما كانا قالاه قبل الإسلام ، فشكاهما حسان إلى عمر . . . وكان من نتيجة ذلك أن قال عمر لمن حضر مجلسه: وإني كنت نهيتكم أن تذكروا بما كان بين المسلمين والمشركين شيئاً دفعاً للتضاغن عنكم وبث القبيح فيا بينكم ، فأما إذ أبوا ، فا كتبوه واحتفظوا به » قال: و فدو نوا ذلك عندهم . قال خلاد بن محمد: فأدركته والله وإن الأنصار لتجدده عندها إذا خافت بلاه » .

٢ – أما النص الشعرى ، فقول بشر بن أبى خازم – وهو شاعر جاهلى
 لم يدرك الإسلام – قال (٢) :

وَجَدْنَا فِي كِتَابِ بَنِي تَمِيمٍ : وَأَحَقُّ الخَيْلِ بِالرَّكْضِ المِعَارُ ، وقد تحدثنا عن هذا البيت ، وعن ترقيمنا إياه ووضعينا شطره الثانى بين علامتى اقتباس — في الباب الثانى من هذا البحث (٣) . ولكننا نحب أن نضيف إلى قولنا السابق شيئاً جديداً ، وهو : أن بعض انباحثين قد شك في هذا البيت ،

<sup>(</sup>١) الأغانى ٤ : ١٤٠ - ١٤١ .

<sup>(</sup>٢) المفضليات : ٩٨ .

<sup>(</sup>٣) أنظر ص: ١٦٣ – ١٦٤ من هذا الكتاب.

فقد كتب جولدتسيهر في مجلة الجمعية الآسيوية الملكية - عدد إبريل سنة المعهد المريل الله المعهد المراز (١): « ولا بد أن كتاب بني تميم - الذي وجهت الأنظار إليه في مناسبة سابقة - قديم جدًا ، ومع فلك فإن هذه العبارة من شعر بشر التي يذكر فيها هذا الكتاب ، إذا كانت تشير حقيقة إلى مجموعة مدونة عن مآثر بني تميم وأشعارها، تجعل نسبة البيت إلى بشر بن أبي خازم واهية الأساس . فليس من المحتمل - بل من المستحيل - أن توجد مثل هذه المجموعة في عصر مبكر كهذا العصر الذي عاش فيه بشر » .

ولا نحب أن نطيل في الحديث عن هذا البيت ، غير أننا لا تملك أنفسنا من أن نلحظ أن كلام جولد تسيهر ليس إلا افتراضاً لم يقدم عليه دليلاً ، ولم يدعمه بما يقيمه ؛ وأن الأساس الوحيد الذي بني عليه هذا الافتراض هو أنه وليس من المحتمل — بل من المستحيل — أن توجد مثل هذه المجموعة في عصر مبكر كهذا العصر الذي عاش فيه بشر » . وقد قلنا من قبل ، في إسهاب وتفصيل ، إن هذا الأساس واه لأنه يعتمد على فكرة شاعت بين جهرة الباحثين من العرب والمستشرقين ، وهي : أن الجاهلية كانت أمية جاهلة — وهو ما سميناه وقد قصدنا أن نؤخر الحديث عن هذا البيت ، وأن نقدم الحديث عن الأخبار والنصوص التي تحدثنا عها قبله ، مبتدئين بالحقبة الواضحة بعض الشيء وهي والنصوص التي تحدثنا عها قبله ، مبتدئين بالحقبة الواضحة بعض الشيء وهي النصف الثاني من القرن الثاني — ثم نعود أدراجنا إلى الوراء: إلى العصر الأموى ، ثم العصر الجاهلي نفسه ، نقول : قصدنا أن نسير في هذه السبيل حتى تمهد بين يدى هذا النص بأخبار وروايات تكشف عن اتصال تدوين هذه الكتب الشعرية ، وحتى يبدو هذا البيت متصلاً اتصالاً طبيعيًا على عليه تلك الأخبار . ثم إنه من التأويل الواهي الذي لا سند له يدعمه أن تعلن عليه تلك الأخبار . ثم إنه من التأويل الواهي الذي لا سند له يدعمه أن

<sup>(</sup>١) انظر ترجمة المقال بقلم الدكتور حسين نصار فى مجلة الثقافة عدد ٦٣٣ ، ١٢ فبراير سنة ١٩٥١ .

ميشك فى أن لفظة وكتاب ، فى هذا البيت وتشير حقيقة إلى مجموعة مدونة من مآثر بنى تمم وأشعارها ، وذلك لأن اللفظة صريحة واضحة وقد فهمها الأقدمون أيضاً على وجهها الصحيح ، فقال المرزباني يشرح بيت بشربعد أن أورده ، قال(١١): و فعناه : وجدنا هذه اللفظة مكتوبة »

ومع ذلك فقد أوضحنا من قبل أنه ليس من منهجنا في هذا البحث أن نعتسف الطريق اعتسافاً ، ولا أن نحملً النصوص فوق ما تحتمل، بل إن منهجنا يقوم على جمع مادة البحث وتتبع نصوصه ، ثم ترتيب هذه النصوص ، واستنطاقها واستخراج دلالاتها .

ونحسب أننا غير مغالين – بعد أن جعنا هذه النصوص ورتبناها واستنبطنا منها دلالاتها اف القرن الثانى قد كانت بين أيليهم منها دلالاتها إذا ذهبنا إلى أن العلماء الرواة في القرن الثانى قد كانت بين أيليهم دواوين القبائل مكتوبة مدونة، وأنهم اعتمدوا هذه المدونات مصدراً من مصادر تدوينهم نسختهم الخاصة من كتب القبائل الى نسبت بعد روايتها إليهم ونحسب أننا كذلك غير مغالين إذا رجحنا – مجرد ترجيح ، ولكنه ترجيح قوى تدعمه الأخبار والنصوص الى قدمناها – أن هذه المدونات الى وصلت إلى علماء القرن الثانى قد كتب بعضها منذ مطلع القرن الأول ولعل بعضها الآخر قد كتب منذ الجاهلية نفسها .

٣

أما شعر هذيل — وهو الديوان الوحيد الذى وصل إلينا من دواوين القبائل — فنحب ، قبل الحديث عن عدد ما فيه من الشعراء وأبيات الشعر ، ومدى موافقته لما رواه لنا العلماء . فقد قال

<sup>(</sup>١) المؤمج : ١٧٩ .

أبو سعيد (۱): وقيل لحسان بن ثابت الأنصارى — رضى الله عنه — : أى الناس أشعر ؟ فقال : رجل بأذنه ،أم قبيل بأسره ؟ قال : هذيل فيهم نيف وثلاثون شاعراً أو نحو ذلك ، وبنو سنان مثلهم مرتين ليس فيهم شاعر واحد » . فإذا كان المقصود من هذه العبارة أن جميع من رُوى له شعر من هذيل و نيف وثلاثون شاعراً أو نحو ذلك » ، يكون ديوان هذيل الذى بين أيدينا قد ضم بين دفتيه جميع هؤلاء الشعراء ، إذ أن الشعراء الهذليين فيه نحو أربعين شاعراً . غير أن أكثر من نصفهم قد رُوى لكل مهم أقل من خسة وعشرين بيتا ، بل إن بعض هؤلاء لم يرو له إلا بيتان أو ثلاثة أو أربعة . أما الشعراء الذين تجاوز شعرهم ماثة بيت فسبعة فقط . وإذ كان غير عتمل أن يسمى مسان — في عبارته المتقدمة — من لم يقل إلا البيتين أو الثلاثة أو الأربعة — شاعراً ، فنحن إذن بين اثنتين : إما أن يكون عدد الشعراء كاملاً أو مقارباً ، ولكن ما روى لم من الشعر ناقص غير مستوفى ، وإما أن يكون كثير من الشعراء لم يُذ كروا في الديوان الذي بين أيدينا .

وكلا الأمرين ينهيان بنا إلى نتيجة واحدة ، هي : أن ما بين أيدينا من شعر هذيل غير كامل . وثمة دليلان على ذلك - غير ما تقدم - أولهما : ما قيل عن الإمام الشافعي أنه (٢) و كان يحفظ عشرة آلاف بيت من شعر هذيل ، بإعرابها وغريبها ومعانيها » . والذي بين أيدينا من هذا الشعر - في أطول رواياته - لا يكاد يبلغ ثلاثة آلاف بيت . ولعل قائل هذا القول لا يقصد بالعدد الذي ذكره إلى التعيين الدقيق ، وإنما قصد إلى كثرة ما كان يحفظه الشافعي من هذا الشعر ، ومع ذلك فإن الشعر الذي بين أيدينا سيبقي أقل من

<sup>(</sup>١) ديوان الهذلين (ط. دار الكتب) ٢ : ٣٨ ، والكنية و أبو سعيد ، مجمة قه تني الأصمى ! !

 <sup>(</sup>٢) ابن حجر : توالى التأسيس بمعالى ابن إدريس ، المطبعة العامرة ببولاق سنة ١٣٠١
 ص : ٥٩ .

نصف ماكان يحفظه الشافعي . وكان الشافعي إماماً في الحفظ والرواية ، وكان صحاب الأدب يأتونه فيقرأون عليه الشعر فيفسره ، وذكر الأصمغي أنه قرأ شعر هذيل عليه (١) .

والدليل الثانى أن بعض العلماء قد استدركوا ما فات السكرى ذكره من شعر هذيل ، ومنهم أبو الفتح عثمان بن جندى (المتوفى سنة ٣٩٧هـ) الذى ألف وكتاب التمام فى تفسير أشعار هذيل مما أغفله أبو سعيد الحسن بن الحسين السكرى — رحمه الله — وحجمه خسمائة ورقة بل يزيد على ذلك (٢) ، .

وقد ُطبع ديوان هذيل في مجموعتين : الأولى في أوربا ، والثانية في مصر. الطبعة الأوربية : أما الطبعة الأوربية ، فقد جاءت في أربع مجموعات :

١ – ١ شرح أشعار الهذليين صنعة أبى سعيد الحسن بن الحسين السكرى»،
 طبعت فى لندن سنة ١٨٥٤ م، وقد حققها وقدم لها بمقدمة قصيرة باللغة الإنجليزية
 المستشرق جودفرى كو زجارتن .

٢ - ٩ أشعار الهذايين ما بتى منها فى النسخة اللغدونية غير مطبوع » ،
 طبعت فى براين سنة ١٨٨٤ م ، وفيها تعليقات وترجمة للشعر باللغة الألمانية
 للمستشرق فلهاوزن .

٣ ــ ديوان أبى ذؤيب ، ، وهو الجزء الأول من د مجموع دواوين من أشعار الهذليين ، اعتنى بنشره واستخراجه لأول مرة المستشرق الألمانى يوسف هل، وطبعه فى هانوفر سنة ١٩٢٦ .

٤ - « أشعار ساعدة بن جُوريَّة وأبى خيراش والمتنخل وأسامة بن الحارث »،
 وهو الجزء الثانى من « مجموعة أشعار الهذليين » ، اعتنى بنشرها كذلك يوسف هل
 وطبعها فى ليبزج سنة ١٩٣٣ .

وقد ُطبعت المجموعتان الأولى والثانية عن نسخة مخطوطة مضبوطة قديمة

<sup>(</sup>١) المزهر ١ : ١٦٠ .

<sup>(</sup> ۲ ) ياقوت ۽ إرشاد ۱۲ : ۱۰۹ .

مغوظة فى ليدن كتبت فى سنة ٥٧٩ – ٥٣٩ ه ، كتبها محمد بن على بن إبراهيم ابن زبرج العتبابى (ولد سنة ٤٨٤ وتوفى سنة ٥٥٦ ، وكان إماماً فى النحو وطوم العربية مشهوراً بحودة الحط مع الصحة والضبط ، قرأ النحو على أبى السعادات ابن الشجرى ، واللغة على الحواليقى) (١) ، وقد نقلها من نسخة بخط السمسمى (هو أبو الحسن على بن عبيد الله بن عبد الغفار ، كان صدوقاً صاحب خط متمن مرغوب فيه لتحقيقه ، تصدر ببغداد للرواية وأقرأ الأدب. توفى سنة ١٤٥) (٢) . وذكر العتابي فى آخر المخطوطة أنه قابلها أيضاً بنسخ أخرى ، منها نسخة بخط شيخه الحواليقى ، ونسخة بخط الحميدى (٣) .

وقد روى هذه النسخة أبو الحسن على بن عيسى بن على بن عبد الله الرمانى (كان فى طبقة الفارسى والسيرافى، وأخذ عن الزجاج وابن السراج وابن مريد، ولد سنة ٢٩٦ وتوفى سنة ٣٨٤)(٤)، عن أبى بكر أحمد بن محمد بن عاصم الحلوانى (بينه وبين أبى سعيد السكرى نسب قريب، فروى عنه كتبه وكانت كثيراً ما توجد بخطه) (٥) ، عن أبى سعيد الحسن بن الحسين السكرى (المتوفى سنة ٧٥٠).

فهذه النسخة إذن تنتبى فى رواياتها إلى السكرى ، غير أنها ناقصة ، والموجود منها هو الجزء الثانى فقط ، وهو المطبوع فى لندن سنة ١٨٥٤ م ، وفى برلين سنة ١٨٨٤ م .

والمثان النسخة قيمة كبيرة لمن يدرس تاريخ الرواية وتسلسل الإسناد فى الشعر ، وهي تكشف ، فى وضوح ، عن طريقة السكرى فى الجمع بينالروايات المختلفة ، والنص عليها . وتظهر لنا صدق الأقدمين فى وصفهم السكرى بأنه

<sup>(</sup>۱) إرشاد ۱۸: ۲۰۱۱

<sup>(</sup> ٢ ) إنباه الرواة ٢ : ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر وصف المخطوطة في مقدمة وشرح أشمار المذليين و ص : ١٠.

<sup>(</sup> ٤ ) نزمة الألباء : ٢١٠ – ٢١١ ، و إنباه الرواة ٢ : ٢٩٤ .

<sup>(</sup> ه ) ياقيت ، إرشاد ؛ : ١٨٧ – ١٨٨ ، وإنباه الرواة ١ : ٩٨ .

كان الغاية في الجمع . وتفصيل ذلك أننا وجدنا – بعد دراسة النسخة – أن السكرى قد اعتمد – في جمعه ديوان هذيل – على ثلاث روايات ، هي الروايات التي نص عليها نصًا صريحاً في مطلع ديوان أبي ذؤيب ، وهي :

- (١) رواية بصرية: الرياشي، عن الأصمعي، عن عمارة بن أبي طرفة المدلى (١)
- (<sup>1</sup>) ورواية كوفية : محمد بن حبيب ، عن ابن الأعرابي وأبي عمرو الشيباني .
- (ح) ورواية جمعت بين الروايتين : محمد بن الحسن الأحول (٢) ، عن عبد الله بن إبراهيم الجمحي(٣) .

ومع أن السكرى قد جمع بين هذه الروايات المختلفة إلا أنه كان حريصاً في جمعه على ألا تضيع معالم كل رواية وعلى ألا تختلط بغيرها — فنص من أجل ذلك على كل قصيدة انفرد بها بعض هؤلاء الرواة دون غيرهم ، وترك القصائد التي أجمعوا جميعاً عليها من غير أن ينص على روايتها ، وحسبنا أمثلة قليلة توضح ذلك:

(۱) فقد أورد تسعة عشربيتاً لمالك بن الحارث، اتفق الرواة جميعاً على نسبة الأبيات التسعة الأولى منها له ثم اختلفوا بعد ذلك، فنهم من جعل بقيتها قصيدة منفصلة نسبوها لتأبط شراً يرد بها على مالك بن الحارث، ومنهم من جعلها كلها قصيدة واحدة منسوبة إلى مالك، ولذلك قال السكرى عند البيت التاسع منها (١٤)

<sup>(1)</sup> لم نعثر لمهارة هذا على ترجمة في كتب الطبقات والرجال ، غير أن الأصممي قد روى عنه أخباراً وشعراً ، (انظر : ابن قتيبة : عيون الأخبار ٢ : ٢٨ ، والشعر والشعراء ١ : ٢٧١) .

<sup>(</sup>٢) في ديوان أبي خؤيب ط هانوفر ص ١ ه محمد بن الحسن ، فقط ، وقد استقصينا من اسمه محمد بن الحسن بن يصح أن يروى عنه السكرى ، فرجحنا أنه : محمد بن الحسن بن ديهاو الأحول ، وهو عن جمع بين المذهبين وخلطهما (ابن النديم : الفهرست : ١١٧) وكان الطماء يقرأون عليه دواوين الشعراء في سنة خسين وماثنين (ياقوت : إرشاد ١٨ : ١٢٥) وجمع دواوين عليه دواوين الشعراء في سنة خسين وماثنين (ياقوت : إرشاد ١٨ : ١٢٥)

<sup>(</sup>٣) ذكره الجاحظ في الحيوان ه : ٨٥ ، وروى عنه خبراً حدثه به .

<sup>(</sup>٤) شرح أشعار الهذليين ط . لندن ص : ٤ .

و هذا آخرما في رواية الجمحى وأي عبد الله ، قالا : فأجابه تأبط شرًّا الفهمى ثم العدوى؛ وأما أصحاب الأصمعى فيجعلونها قصيدة واحدة ويروونها لمالك ابن الحارث إلى آخرها .

(س) وأورد قصيدة لحبيب الأعلم ، وقال في مقدمتها (۱۰): «لم يروها أبو نصر ، ولا أبو عبد الله ، ولا الأخفش ورواها الباهلي والجمحي » .

(ح) وأورد قصيدة لساعدة بن العجلان ، وقال في مقدمتها (٢): « رواها الأصمعي ، ولم يروها ابن الأعرابي » .

(د) وأورد عشرة أبيات لساعدة بن العجلان ، قال عند البيت السادس في (٣): وهذا آخرها في رواية الأصمعي ، والباقي عن الجحمي والباهلي ونصران وأبي عرو ، قال أبو نصر : لم يرو الأصمعي من هاهنا إلى آخرها ٤.

( ه ) وأورد قصيدة لأبي جندب ، قال عند البيت الرابع منها (١٠): و هذا أولها عند أبي عبيدة » .

(و) وأورد قصيدة لأبي جندب أيضاً قال في مقدمتها (٥٠): « رواها الأصمعي، ولم يروها ابن الأعرابي ولا أبو عمرو ولا الحمحي،

(ز) وقصيدة أخرى لأبي جندب قال في مقدمتها (١): « قال الأصمعي : وردي لأبي ذويب ،

(ح) وقصيدة رابعة لأبي جندبقال في مقدمها (٧): « لم يروها أبوعبدالله ولا أبو نصر ولا الأخفش ، ورواها نصران والجمحي » .

<sup>(</sup>١) شرح أشعار الهذليين : ٦٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر.السابق : ٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٧٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق : ٨٠ .

<sup>(</sup> ٥ ) المصدر السابق : ٨٣ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٩٤.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق : ٩٦ .

والأمثلة على ذلك كثيرة ليس من غايتنا استقصاؤها ، وإنما بحسبنا أمثلة توضح ما ذكرنا . وقد بالغ السكرى في التحرى والتحقيق ، فلم يكتف بالنص على رواية القصيدة في جملها ، وإنما زاد على ذلك أن نص على رواية الأبيات التي اختلفوا عليها ، فكان يذكر البيت - في القصيدة - ثم ينص على أن فلاناً مروه ، وأن فلاناً رواه ، فن ذلك :

(١) أنه أورد بيتاً في قصيدة لصخرالغي ثم قال(١): ولم يرو هذا البيت والبيتين بعده الأصمعي ، ورواها الجمحي وابن الأعرابي .

(س) وأورد بيتاً في قصيدة أخرى لصخر أيضاً ، ثم قال (٢) : ورواه أبو عبد الله والجمحي .

(ح) وأورد بيتاً لأبى المثلم، ثم قال (٣): ولم يروهذا البيت والبيتين اللذين بعده أحد غير الباهلي عن الأصمعي ، ولم يرو هذا أبو عمرو ولا أبو عبد الله ولا أبو نصر ولا الأخفش » .

( د ) وأورد بيتاً في قصيدة لصخر الغيّ، وقال ( ا ): « لم يرو هذا البيت والبيت الذي بعده الأصمعي وأبو عبد الله » .

( ه ) وأورد بيتاً فى قصيدة لأبى المثلم، وقال ( ° ) : « رواه الجمحى وأبو عمرو وأبو عبد الله » .

(و) وذكر بيتاً آخر من القصيدة نفسها وقال (١): ولم يروه والبيت الذي بعده إلا أبو عمرو وأبو عبد الله والجمحي » .

(ز) وأورد أرجوزة لصخر الغيّ قال عنها (٧) : « وروى الأصمعي من

<sup>(</sup>١) شرح أشعار الهذليين : ١٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ١٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢١.

<sup>(</sup>٤) المصدر البابق: ٢٥.

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق: ۲۷.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٣٠.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق : ٣٧.

هذه الأرجوزة ثلاثة أبيات عليها صعصع، وسأثرها عن أبي عبدالله والجمعى ع. (ح) وقال عن بيت في قصيدة أخرى لصخر (١١): ولم يروه الأصمعي ورواه أبو عبد الله والجمعي ع.

(ط) وقال عن بيت آخر في القصيدة نفسها (٢): د لم يروه إلا عبد الله وأبو عمر و والجمحي ، .

(ى) وأورد بيتاً فى قصيدة لعامر بن العجلان ثم قال(٣): ولم يروو والبيت الذى بعده الأصمعي ، ورواهما أبو عمرو والجمحي وأبوعبد الله ۽ .

(ك) وأورد بيتاً في قصيدة لأبي جندب ثم قال (1): ﴿ لَمْ يَرُوهُ أَبُو عَبِدُ اللَّهُ وَلَا أَبُو عَبِدُ اللَّهُ وَلا أَبُو نُصَرَ وَلا الْأَخْفُشُ وَرُواهُ الْجُمْحَى وأَبُوعُمُ وَ وَالْأَصْمَعَى . . ٤

والأمثلة على ذلك كثيرة جدًّا أيضاً ، وقد اجتزأنا منها بما قدمنا ، وما نحسبها إلا واضحة الدلالة على ما ذكرناه من مبالغة السكرى فى التحرى والتحقيق ، بل إن السكرى لم يكتف بالنص على رواية القصيدة فى جملتها ، ولا بالنص على رواية الأبيات التى اختلف عليها الرواة ، وإنما ذهب إلى أبعد من ذلك فى تحريه ودقته ، فقد نص ، فى داخل البيت نفسه ، على روايات ألفاظه المختلفة ، فذكر فى كثير من الأبيات رواية الأصمعى أو أبى عمرو أو ابن الأعرابي أو ابلمحى أو الأخفش لهذه اللفظة أو لتلك ، ومحسبنا أن نفتح كتاب وما نحسب أن المجال هنا يتسع لعرض أمثلة من ذلك ، وبحسبنا أن نفتح كتاب و شرح أشعار الهذليين ، على أية صفحة لنجد الأمثلة وافرة على ذلك .

وقد قدم السكرى بذكره رواية الديوان فى مجموعه ، ثم رواية القصيدة فى جلها ، ثم رواية الألفاظ فى جلها ، ثم رواية الألفاظ فى القصيدة الواحدة ، ثم رواية الألفاظ فى البيت الواحد ــ قدم السكرى بذلك كله للدارس مادة خصبة ، فيستطيع الدارس

<sup>(</sup>١) شرح أشعار الهذليين : ٤٧ .

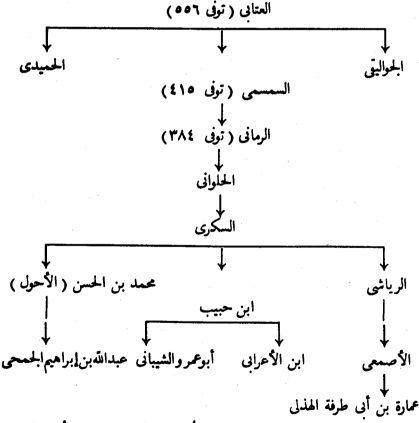
<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدر المابق : ٥٠ .

<sup>( )</sup> المصدر النابق : ۸۷ .

المتتبع ، إذا اهتدى بضوم هذه الروايات، أن يستخرج رواية الديوان البصرية : أى رواية الأصمعى ، ويفردها وحدها ، ويستطيع كذلك أن يستخرج رواية الديوان الكوفية : أى رواية ابن الأعرابي وأبي عمرو الشيباني ، ويفردها وحدها ، ثم يثبت ما بينهما من اختلاف واتفاق ، وينتهى من كل ذلك إلى دراسة ممتعة لهذا الديوان .

ونحسب أننا نزيد الأمروضوحاً إذا لخصنا إسناد هذه النسخة الثمينةورواياتها في الجدول الآتي :



وبعد ؛ فهذه هي النسخة الليدنية التي ُطبعت منها المجموعتان الأولى والثانية من الطبعة الأوربية ، وأما المجموعة الثالثة ، وهي « ديوان أبي ذويب » التي طبعها يوسف هل في هانوفر سنة ١٩٢٦ ، فع أنه طبعها عن نسخة في دار الكتب سرقمها ١٩ أدب ش \_ إلا أن هذه النسخة أيضاً من رواية السكرى ، ونحن نرجع أنها منقولة عن النسخة الليدنية أو عن نسخة منقولة عنها ، فتكون بذلك جزءاً من القسم الأول المفقود من النسخة الليدنية ، وترجيحنا قائم على السبين التاليين :

(۱) أن السكرى يذكر فى مطلع الديوان الرواة الذين أخذ عهم ، وهم أنفسهم الذين ذكرناهم فى النسخة الليدنية وكانوا ثلاثة أصناف : رواة بصريين : الرياشى عن الأصمعى عن عمارة بن أبى طرفة الهذلى؛ ورواة كوفيين : ابن حبيب عن ابن الأعرابي وأبى عمر و الشيبانى ؛ ورواة جمعوا بين المذهبين : محمد بن الحسن (الأحول) عن عبد الله بن إبراهيم الجمحى .

(س) جاء فى هذه النسخة أيضاً أنها أخذت عن نسخة الحلوانى ، وذلك قوله(١): « ليس ذكر الأصمعي ها هنا فى كتاب الحلواني » .

ومن أجل هذا كنا في غنى عن أن نتحدث عن هذه النسخة إذ أن ما ذكرناه عن النسخة السابقة ينطبق عليها أيضاً.

وأما المجموعة الأخيرة من الطبعة الأوربية ، وهي « مجموعة أشعار الهذليين الجزء الثانى » المطبوعة في ليبزج سنة ١٩٣٣ بتحقيق يوسف هل ، وتشتمل على أشعار ساعدة ابن جؤية وأبي خراش والمتنخل وأسامة بن الحارث – فتفقة في إيراد الشعر وترتيبه وشرحه مع ما ورد من أشعار هؤلاء الشعراء الأربعة في طبعة دار الكتب ، ولذلك سنستغنى عن الحديث عنها بما سنورده من حديث عن هذه الطبعة .

#### طبعة دار الكتب:

وأما طبعة دار الكتب فأخوذة من نسخة خطية محفوظة في الدار برقم ٦ أدب ش، مكتوبة بخط مغربي ، وكانت ملك الشيخ محمد الشنقيطي، وقد كتب

<sup>(</sup>١) ديوان أبي ذؤيب : ٢٥.

عليها و ملك هذا المجموع ... محمد محمود بن التلاميد الشنقيطي المدنى ثم المكى، ثم وقفه على عصبته بعده كسائر كتبه وقفاً مؤبداً ، فمن بدله أو غيره فإنمه عليه والله تعالى حسيبه ، وكتبه مالكه واقفه محمد محمود سنة ثلاث وتسعين وماثتين وألف » . وقد كتبت هذه النسخة من أصل بخط يحيى بن المهدى الحسيني كتبه سنة اثنتين وثمانين وثمانمائة .

وفى أول الأصل هذه المقدمة « كتاب ديوان الهذليين ، وهو يشتمل على ثمانية أجزاء : خمسة مها من رواية أبى سعيد عن الأصمعى ، وهى الثانى والثالث والرابع والحامس والسابع . ولم نظفر من نسخة رواية أبى سعيد إلا بهذه الحمسة ، وضاع الثانى ، وهى ثلاثة من نسخة الأصل ، ثم وقفنا بعد ذلك على نسخة أخرى ليست من رواية أبى سعيد — وهى كتاب واحد غير مجزأ يخالف نسخة رواية أبى سعيد فى الترتيب وفى رواية بعض الأشعار ونسبها إلى قائليها ، فأخذنا ما وجدناه فيها مما ليس فى رواية أبى سعيد ، وقسمناه إلى ثلاثة أجزاء وهى : الأول والسادس والثامن ، وجعلناه تماماً لهذه النسخة ، وألحقنا كل شيء من ذلك بموضعه اللائق به حسما أمكن ، وبالله تعالى التوفيق »

ومع اختلاط هذه النسخة وتداخلها فإن الشرح فيها محتصر موجز، والرواية قليلة لا تكاد تسعف الدارس، وذكر أبي سعيد فيها فيه لبس وإبهام، فهو أحياناً أبو سعيد السكرى، كما في قوله (١١): «قال أبو سعيد . . . وحدثني الرياشي قال: قال الأصمعي . . . » ، وأحياناً أخرى أبو سعيد عبد الملك ابن تُوريب الأصمعي، ونستدل على ذلك ممن يروي عنهم، وذلك مثل قوله (٢): «وأنشدنا أبو عمرو بن العلاء» ، وكثيراً ما يورد شروحاً أو استشهادات شعرية يرويها عن أبي عمرو بن العلاء . ومثل قوله (٣): «وسمعت

<sup>(</sup>١) ديوان الهذليين ٢ : ٢٣٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١ : ٢١٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر البايق ١ : ١٨٧ و ٢ : ٩٢ .

عيسى بن عمر يقول ، أو «حدثنى عيسى بن عمر » (١) ، وقوله (٢): «قال أبو سعيد : أبو سعيد : وحدثنا شعبة عن سماك بن حرب » . وقوله (٣): «قال أبو سعيد : سألت ابن أبى طرفة عن هذا فلم يعرفه ، ولم يكن عند أبى عمرو فيها إسناد » ؛ وقوله (٤): «قال أبو سعيد . . . وأنشدنا الهذل » .

فهذه كلها قاطعة الدلالة على أن أبا سعيد هنا هوالأصمعى . وهذه الأمثلة التى قدمناها تكشف عن المصادر التى استى منها الأصمعى وروى عنها . غير أننا لا نريد أن نمضى في دراسة هذه النسخة بأكثر من هذا فقد أغنتنا عنها النسخة الليدنية التى درسناها آنفاً .

۱۸۷ ، ۱٤٩ : ۱ مذليين ۱ ، ۱۸۷ ، ۱۸۷ ،

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١ : ٢١٣ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ١٥٩ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣ : ١٧ .

# الفصلالثاليث

#### المختارات

١

أما مختارات الشعر العربى فأقدم ما وصل إلينا مَهَا المجموعة التى اختارها المفضل بن محمد الضبى — رأس علماء الكوفة في عصره — والتي عرفت بالمفضليات. ولم يبلغنا أن أحداً قبل المفضل اختار شيئاً من الشعر وجمعه في مجموعة مستقلة — إلا ما قدمناه من أمر المعلقات .

وتحتوى المفضليات التي بين أيدينا على ماثة وست وعشرين قصيدة أضيف إليها أربع قصائد وجدت في إحدى النسخ للسبعة وستين شاعراً ، منهم ستة شعراء إسلاميون ، وأربعة عشر مخضرمون ، والباقون وهم سبعة وأربعون شاعراً جاهليون لم يدركوا الإسلام .

ويبدو أن كثيرين من تلامدة المفضل رووا هذه المختارات عنه ، ولذلك اضطربت روايها بعض الشيء، وأصح رواياتها هي التي رواها أبوعبد الله محمد ابن زياد الأعرابي تلميد المفضل وربيبه ، قال ابن النديم (١) وهي ماثة وثمانية وعشرون قصيدة ، وقد تزيد وتنقص ، وتتقدم القصائد وتتأخر بحسب الرواية عنه ، والصحيحة التي رواها عنه ابن الأعرابي . . ، ولم يشرح المفضل هذه المختارات ، إذ أن المعروف عنه أنه و إنما كان يروى شعراً مجرداً ، ولم يكن بالعالم بالنحو ولا كان يشدو منه شيئاً (١) ، و وكان بقول : إني لا أحسن شيئاً بالعالم بالنحو ولا كان يشدو منه شيئاً (١) ، و وكان بقول : إني لا أحسن شيئاً

<sup>(</sup>١) الفهرست : ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) مراتب النحويين : ١١٥ .

من الغريب ولا من المعانى ولا تفسير الشعره (١).

وما في هذه المفضليات من شرح إنما صنعه أبو محمد القاسم بن محمد ابن بشار الأنباري (المتوفى سنة ٢٠٤) وقد أخذها إملاء مجلساً مجلساً عن أبي عكرمة عامر بن عمران الضبي ( المتوفى سنة ٢٥٠ ) ، وأخذها أبو عكرمة عن ابن الأعرابي (المتوفى سنة ٢٣٢) ؛ ولم يكتف أبو محمدابن الأنبارى بذلك ، وإنما كان يرجع إلى علماء آخرين مثل: أبي عمرو بندار الكرخي ، وأبي بكر العبدي، وأبي عبد الله محمد بن رسم ، وأبي الحسن على بن سنان الطوسى ، فيسألهم عن الشيء بعد الشيء مها ؛ فلما فرغ مها كلها عرضها على أبي جعفر أحمد ابن عبيد بن ناصح ( المتوفى سنة ٢٧٣ ) وقرأها عليه : شعرَها وغريبها . فلما تمّ له ذلك أقرأها تلامذته ، فكان ممن قرأها عليه ابنه أبو بكر محمد بن القاسم الأنباري ، وقرأها على أبي بكر هذا أبو بكر أحمد بن محمد الجراح الخزاز؛ وبذلك تمت لهذه المجموعة روايتها في إسناد متصل من ابن الجراح إلى المفضل الضبي . وقد ُ فصِّل ذلك كله تفصيلاً دقيقاً في مطلع النسخة التي بين أيدينا ، وهذا نصه و أخبرنا أبو بكر أحمد بن محمد الجراح الحزاز قراءة عليه ، قال : حدثنا أبو بكر محمد بن القاسم الأنباري ، قال : قرأت على أبي هذا الكتاب : الشعر والتفسير ، والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا محمدالنبي وآله وسلم كثيراً سرمداً دائمًا ، وحسبنا الله ونعم الوكيل . قال أبو محمد القاسم بن محمد بن بشار الأنبارى : أملى علينا عامر بن عمران أبو عكرمة الضبى هذه القصائد المختارة المنسوية إلى المفضل بن محمد الضبي إملاءً مجلساً مجلساً من أولها إلى آخرها ، وذكر أنه أخذها عن أبي عبد الله محمد بن زياد الأعرابي ، وذكر أنه أخذها عن المفضل الضبي . قال أبو محمد : وكنت أسأل أبا عمرو بندار الكرخي ، وأبا بكر العبدى ، وأبا عبد الله محمد بن رسم ، والطوسي وغيرهم ، عن الشيء

<sup>(</sup>١) مراتب النحويين : ١١٤ .

بعد الشيء مها، فيزيدوني على رواية أبي عكرمة البيت والتفسير، وأنا أذكر ذلك في موضعه إن شاء الله. فلما فرغنا مها صرت إلى أبي جعفر أحمد بن عبيد بن ناصح فقرأتها عليه من أولها إلى آخرها شعرها وغريبها ، فأنكر على أبي عكرمة أشياء أنا مبينها في مواضعها ومسند إلى أبي جعفر ما فسر وروى في موضعه إن شاء الله والمعين الله جل وعز والحول له والقوة به . وعمود الكتاب على نسق أبي عكرمة وروايته .

ومع هذا الإسناد ، والرواية الكاملة ، والتحقيق والإستقصاء اللذين بلغا الغاية في الدقة ، فإن هذه المجموعة من المختارات لم تسلم من الشك في عدد قصائدها وفي أنها جميعاً مما روى المفضل . وتفصيل ذلك : أن أبا على القالى قال (١٠) و وقرأت على أبي الحسن على بن سليان الأخفش في المفضليات قصيدة عبد يغوث بن وقاص الحارثي ... وقال أبو الحسن على بن سليان : حدثني أبوجعفر عمد بن الليث الأصفهاني قال : أملى علينا أبو عكرمة الضبي المفضليات من أولها إلى آخرها ، وذكر أن المفضل أخرج مها ثمانين قصيدة للمهدى ، وقرئت بعد على الأصمعي فصارت مائة وعشرين . قال أبو الحسن : أخبرنا أبو العباس بعد على الأصمعي فصارت مائة وعشرين . قال أبو الحسن : أخبرنا أبو العباس تعلي الأصمعي فصارت مائة وعشرين ، وعافية بن شبيب — وهؤلاء كلهم بصريون من أصحاب الأصمعي — أخبروه أنهم قرأوا عليه المفضليات ، ثم استقرأوا بصريون من أصحاب الأصمعي — أخبروه أنهم قرأوا عليه المفضليات ، ثم استقرأوا الشعر فأحذوا من كل شاعر خيار شعره ، وضموه إلى المفضليات ، وسألوه الشعر فأحذوا من كل شاعر خيار شعره ، وضموه إلى المفضليات ، وسألوه عا فيه مما أشكل عليهم من معاني الشعر وغريبه فكثرت جداً ،

ونحن نرى من هذا النص أموراً ، منها : أن ثمة تلميذاً غير أبي عمد القاسم بن محمد بن بشار الأنبارى ، أخذ المفضليات إملاء عن أبي عكرمة ، وهو أبو جعفر محمد بن الليث الأصفهاني . وأن أبا جعفر هذا قال إن أبا عكرمة ذكر أن أصل المفضليات التي اختارها المفضل ثمانون قصيدة فقط ، ثم قرئت

<sup>(</sup>١) الأمال ٣: ١٣٠.

على الأصمعى فصارت ماثة وعشرين . ثم إن ثعلباً روى عن ثلاثة من أصحاب الأصمعى أنهم قرأوا عليه المفضليات ، وأنهم بعد ذلك استقرأوا الشعر فأخلوا من كل شاعر خيار شعره وضموه إلى المفضليات ــ وسألوا الأصمعى عن معانيه وغريبه ، وبذلك كثرت المفضليات جداً .

فإذا صحت هذه الرواية ، فعنى ذلك أن ثلثى القصائد المذكورة في هذه المجمُّوعة فقط من اختيار المفضل، وأن سائرها من الزيادات التي أضافها الأصمعي وتلاميذه . غير أن في هذا الحبر ما يستوقف الباحث ، وذلك أن أبا محمد القاسم ابن محمد بن بشار الأنبارى قد أخذ هذه المفضليات إملاء مجلساً عجلساً عن أبى عكرمة الضبى ، فلو أن أبا عكرمة ذكر في مجالسه و أن المفضل أخرج ثمانين قصيدة للمهدى ، وقرثت بعد على الأصمعي فصارت ماثة وعشرين ، لسمعها ابن الأنباري - كما سمعها محمد بن الليث الأصفهاني فيا روى الأخفش -ولاثبتها في هذه المقدمة المفصلة التي بيَّن لنا فيهاكيف أخذ المفضَّليات وشرحها . هذه واحدة ؛ ثم إن أبا عكرمة ذكر أنه أخذ هذه القصائد عن ابن الأعرابي -ما عدا ستًّا مها وهي في المطبوعة بتحقيق ليكل رقم ٣ و ١٣ و ١٦ و ٣٠ و ٣٢ ، إذ أن ابن الأنباري لم يروها عن أبي عكرمة وإنما ذكر أنه رواها عن أبي جعفر أحمد بن عبيد بن ناصح ، وأبو جعفر هذا سمع ابن الأعرابي وأخذ عنه ـ وقد عاصر ابن الأعرابي الأصمعي ، واكنه كان شديد العصبية للكوفيين ، ولشيخه المفضل خاصة ، خصماً للأصمعي كثير النيل منه والتنقص له . فإذا كانت هذه القصائد الست والعشرون كلها رواها ابن الأعرابي عن المفضل كما ذكر ابن الأنبارى ؛ فإن من غير المحتمل أن يكون ابن الأعرابي قد روى ــ زيادة على ما اختاره المفضلــ الإضافات التي زادها الأصمعي وتلامذته . هذه ثانية ؛ وأما الثالثة : فإن ابن النديم قد ذكر في كتابه ( الذي كتبه سنة ٣٧٧) أن المفضليات (١) و مائة وثمانية وعشرون قصيدة . . . والصحيحة التي رواها عنه ابن الأعرابي ».

<sup>(</sup>١) الفهرست : ١٠٢.

وقد تنبه ليكل لكل ذلك وأورده في مقدمة طبعته من المفضليات (١١) ، وانتهى من ذلك إلى قوله و ولهذه الأسباب يبدو أننا لا نستطيع أن نسلم بالخبر الذي رواه الأحفش ؛ ومع ذلك فإن هذه المسألة ليست مما يمكن حله حلا قاطعاً ؛ أما مسألة صحة هذا الشعر ونسبة قصائده إلى قائليها ، فإن مكانة الأصمعي في الرواية والحكم على مثل هذه الأمور لا تقل في قيمتها وعلوها عن مكانة المفضل ».

ولكن يبدو أن الأستاذين أحمد محمد شاكر وعبد السلام محمد هارون لم يطمئنا إلى ما اطمئن إليه ليل ، وإنما أعادا \_ في طبعهما للمفضليات \_ هذا الموضوع جدعاً ، فأكدا و أن هذه الثمانين هي أصل الكتاب عن المفضل ، لم يتجاوزها ، ثم قرثت على الأصمعي ، فأقرها وزادها قصائد ، وزاد في بعض قصائدها أبياتاً ، واختار قصائد أخر . ثم جاء من بعد الأصمعي ، وزادوا في القصائد \_ أصلها ومزيدها \_ أبياتاً دخلت في روايتي المفضل والأصمعي ، حتى اختلطت كلها ، فلم يكن ميسوراً أن يجزم جازم بما كان أصلاً وما كان مزيداً ، الا قليلاً ، ونحن موقنون أن السبعين التي بني عليها الكتاب ، والعشرة التي زادها المفضل ، ليست الثمانين الأولى من هذه المجموعة ، وإنما هي ثمانون قصيدة زادها المفضل ، ليست الثمانين الأولى من هذه المجموعة ، وإنما هي ثمانون قصيدة أن الكتاب ، لا نوقن في قصيدة بعينها أنها منها أو من غيرها إلا قليلاً أنضاً ، ا

وواضح أن هذا الكلام مأخوذ من الحبر الذى رواه الأخفش وأورده القالى في أماليه ، ولكن الأستاذين المحققين ، قد بحثا بحثا طويلاً ، فيه استقصاء دقيق ، عن أدلة يؤيدان بها هذا الحبر ، وأن قصائد من الأصمعيات أدخلت في المفضليات . وقد فصلا القول في ذلك في مقدمة طبعتهما ، ولسنا بحاجة إلى أن نعيده هنا فليراجع في موطنه ؛ غير أننا قد نذكر بعضه موجزاً في الحديث التالى .

<sup>(</sup>۱) ص: ۱۵ - ۱۶.

<sup>(</sup>٢) المفضليات ط. دار المعارف: ١٢.

أما الأصمعيات فاثنتان وتسعون قصيدة ومقطعة (١) ، لواحد وسبعين شاعراً ، منهم سنة شعراء إسلاميون ، وأربعة عشر شاعراً مخضرمون ، وأربعة وأربعون جاهليون، وسبعة مجهولون ليست لهم في المظان تراجم تكشف عن عصرهم . وليس في النسخة الحطية التي طبع عنها وليم بن الورد الطبعة الأوربية ، ولا في النسخة الحطية المحفوظة في دار الكتب التي طبع عنها الأستاذان عبد السلام هارون وأحمد مما كر الطبعة المصرية - إسناد يكشف عن الرواية التي انتقلت عبها هذه المختارات من الأصمعي . وذلك - في رأينا - عيب النسختين الحطيتين نفسهما ، أو عيب النسخة أو النسخ التي نقلت عنها هاتان النسختان ، وليس عيباً في تاريخ الرواية الأدبية ، لأننا قد رأينا حرص العاماء الرواة على ذكر الإسناد الذي انتقلت إليهم به الدواوين والمجموعات الشعرية ، ولو وصلت إلينا النسخ الأصلية القديمة التي كتبها العلماء أنفسهم لرأينا في كل نسخة - على خصاً للدراسة واليحث .

أما إسناد الأصمعي عن قبله ، فقد ذكرنا من قبل أن الأصمعي ومن في طبقته من علماء المدرستين : البصرية والكوفية ، كانوا الطبقة الأولى من الرواة العلماء ، وأن متن بعدهم قد روى عهم وأسند روايته حتى ارتفعت إليهم ثم انتهت عندهم ، وأنهم هم لم يكونوا يسندون إلا في القليل النادر ، وأضفنا إلى ذلك أن إغفال الطبقة الأولى للإسناد لا يعنى انقطاع الرواية ، بل لقد وضحنا أن الرواية كانت متصلة مسلسلة من آخر العصر الجاهلي وصدر الإسلام حتى

 <sup>(</sup>١) ذلك مددها في الطبعة المصرية بتحقيق الأستاذين عبد السلام هارون وأحد محمد شاكر ،
 وأما الطبعة الأوربية بتحقيق وليم بن الورد فليس فيها إلا سبع وسبعون قصيدة ومقطعة .

نمن هؤلاء الرواة العلماء من رجال الطبقة الأولى ، لم تنقطع خلال هذا الزمن فترة مهما تكن قصيرة . وذكرنا فى مواطن متفرقة من هذا البحث أن مصادر هذه الطبقة الأولى من العلماء كانت ثلاثة : الصحف والمدونات الى وصلت اليهم من العصور السابقة ؛ والأخذ عن الشيوخ العلماء من رجال المدرسة الواحدة أو المدرستين معا بالرواية الشفهية وبالقراءة وبالإملاء ، ثم الرواية عن الرواة من الأعراب. ثم قلنا إن هؤلاء العلماء كانوا يجمعون كل ذلك وينقدونه ويمحصونه ثم يبقون منه ما رجحت لهم صحته ، فيدونونه فى نسختهم الحاصة التى يرويها عهم تلاميذهم .

ومع هذا كله ، فقد كان علماء الطبقة الأولى يسندون أحياناً ، وكذلك فعل الأصمعى فى بعض مختاراته هذه ، فنص فى ست منها على أنه رواها عن أبى عمرو بن العلاء وهي :

۱ – و قال المنخل بن عامر . . . اليشكرى ، قال أبو سعيد : قرأتها على أبي عمرو بن العلاء ، (۱) .

٢ ــ وقال أبو الفضل الكنانى ، قال أبو سعيد : أنشدنيها أبو عمرو بن العلاء ، (٢) .

٣ ـ ١ قال أبو سعيد ، قال أبو عمرو بن العلاء : قال عمرو بن الأسود
 هذه القصيدة يوم ذى قار ، (٣) .

٤ - ٤ قال أبو سعيد : سمعت أبا عمرو بن العلاء ينشد هذه القصيدة لامرئ القيس ، (٤) .

و الله الأصمعي ، سمعت أبا عمرو بن العلاء يقول : ساب يزيد

<sup>(</sup>١) الأصنعيات - ط. دار المارف: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ٧٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق : ١٤٢.

ابن الصعق رجلاً من بني أسد ، فقال يزيد في ذلك ... ، فأجابه الأسدى (١٠). 7 - 10 = 10 . 10 - 10 = 10

ونص فى واحدة منها على أنه رواها عن خلف الأحر و قال عبد الله بنجيئع النَّكرى ــ قال الأصمعي : أنشدنيها خلف الأحر (٣) ،

ونص فى أخرى على أنه رواها عن أعرابي سماه من أهل نجد عن أبيه عن الشاعر نفسه ، وذلك قوله (٤٠): « قال أبو سعيد ، عن حبيب بن شوذب ، رجل من أهل نجد مسن ، عن أبيه ، أنشدنيها كعب بن سعد مواقفاً لى براذان » .

وكذلك نص فى واحدة على أنه رواها عن راوية من قبيلة الشاعر نفسه ، وذلك قوله (٥): • قال الأصمعى: حدثنا رجل من بنى رياح قال: جاء رجل للى الأخوص والأبيرد — وهما من ولد عتاب بن هرى — يطلب هيناء "، فقالا: إن بله عنا مسيم بن وثيل بيتاً وأتيتنا بجوابه . قال: نعم، هاتياه . فأنشداه :

إِنَّ بُدَاهَتِي وَجِـرَاء حَوْلِي لَذُو شِقَّ عَلَى الحُطمِ الحَرُونِ فلما أنشده إياه أخذ عصاه ، وجعل يهدج في الوادي ويقول :

أنا ابن ُ جلا وطلاع الثنايا . . . ( القصيدة )

ونص فى الأخيرة منها على أنه أخذها عن الحارث بن مطرف، وذلك قوله (٢٠): وقال الأصمعى، خبرنى الحارث بن مطرف قال: استب حجل ومعاوية بن شكل عند بعض الملوك . . فقال حجل . .

بني أمر آخر يتصل برواية الأصمعيات ، وهو ما ذكره ابن النديم في

<sup>(</sup>١) الأصمعيات : ١٦١ - ١٦٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٦٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٢٠.

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق : ٩٤ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق: ٣ - ه.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ١٥٣ - ١٥٤ .

قوله(١١): ووعمل الأصمعي قطعة كبيرة من أشعار العرب ليست بالمرضية عند العلماء لقلة غريبها واختصار روايبها ، . وفي هذا الحكم ــ الذي انفرد بذكره ابن النديم \_ إشكالان يبدو أنه لا سبيل إلى حلهما حلا ً قاطعاً يقينياً . الأول: ما الذي يقصده ابن النديم بهذه القطعة الكبيرة من أشعار العرب ؟ أهي القصائد التي اختارها الأصمعي فنسبت إليه وسميت الأصمعيات ؟ أم هي جميع الدواوين الشعرية التي عملها الأصمعي ؟ ولقد كان من الجائز أن يكون المقصود بها الأصمعيات \_ كما ذهب إلى ذلك ليكل (٢) \_ لولا أمران ، الأول : أنه وصفها بأنها و قطعة كبيرة ، والأصمعيات ليست كذلك ، أو على الأقل ما بين أيدينا منها ليس كذلك ، والمفضليات أكبر منها كثيراً (٣) . أما الدواوين التي عملها الأصمعي فهي وقطعة كبيرة ، حقًّا . ثم إن ابن النديم يستخدم أحياناً لفظة ( القطعة ) من الأشعار ويقصد بها دواوين الشعر ، فمن ذلك قوله عن السكرى إنه عمل و قطعة من القبائل ، (١٤) . والأمر الثاني الذي يجعلنا فشك في أنه يريد بقوله هذا الأصمعيات هو أنه ذكره في آخر حديثه عن الأصمعي، بعد أن ذكر أسماء كتبه في اللغة والحديث ، ولم يذكر له مما عمله من الشعر إلا كتاب و القصائد الست ! ٥(٥) ، فلعله أغفل ذكر الدواوين التي عملها الأصمعي ليجملها في هذا اللفظ العام و قطعة كبيرة من أشعار العرب ، .

هذا هو الإشكال الأول في نص ابن النديم ، أما الإشكال الثاني فني قوله واختصار روايتها ». ونحن نرى أن « الرواية » هنا قد تعني أحد أمرين : إما إسناد الرواية ، وإما الشعر المروى نفسه . فإذا كان المقصود : الإسناد ، فله وجهان أيضاً :

<sup>(</sup>١) الفهرست : ٨٣.

<sup>(</sup>٢) مقلمة المفضليات ٢ : ١٦ .

<sup>(</sup>٣) الأسميات ٩٢ تسيدة فيا ١٤٣٩ بيتاً ، والمفسليات : ١٣٠ تسيدة فيا ٢٩٦٤ بيتاً .

<sup>(</sup>٤) الفهرست : ١١٧.

<sup>(</sup> ه ) المعدر السابق : AY .

ا ← إسناد الأصمعي عمن قبله من العلماء الذين أخذ عهم ، وقد فهمه بهذا المعنى ليكل في مقدمة طبعة المفضليات (۱) . غير أننا نستبعد أن يكون هذا المعنى هو الذي ذهب إليه ابن النديم ، لأننا قد عرفنا من دراستنا المفصلة أن علماء الطبقة الأولى كانوا منهى الإسناد ، وأنهم لم يكونوا يسندون إلى من قبلهم من العلماء إلا في القليل النادر ، وأن ذلك لم يكن عيباً ولا نقصاً فيهم ، ولا فيا يروون حتى تكون « ليست بالمرضية عند العلماء » .

٢ - إسناد الرواية بعد الأصمعى حتى زمن ابن النديم ، ويكون معنى ذلك
 - إذا كان المقصود به الأصمعيات - أن هذه القصائد المختارة لم يروها عن
 الأصمعى تلامذُته ، وأن إسناد الرواية بعد الأصمعى غير مكتمل الحلقات .

وأما الأمر الثانى الذى قد تعنيه لفظة ( الرواية ) فى هذا النص ، وهو الشعر المروى نفسه ، فلعل معناه – إذا كان المقصود به الأصمعيات – أن الأصمعى حين اختار هذه الأشعار ، لم يرو فى كثير منها القصيدة كاملة ، وإنما اختار منها أبياتاً أو قطعة صغيرة ، وأغفل ذكر سائرها . وفى الأصمعيات التي بين أيدينا شعراء لم يورد لهم الأصمعي إلا بيتين أو ثلاثة أو أربعة . فلعل هذا معنى قوله ( اختصار روايتها » .

٣

وثمة ضرب آخر من المختارات يختلف عن المفضليات والأصمعيات فى أنه بنى على أساس معلوم فى اختياره، ثم فى تقسيمه وتبويبه . وهذا الضرب مجموعتان: حماسة أبى تمام ، وجمهرة أشعار العرب .

أما الحماسة فقد ُبنى اختيار ما فيها من الشعر على أبواب المعانى : فباب لشعر الحماسة وهو أول الأبواب وأكبرها وبه سميت المجموعة كلها ، وباب للمراثى ، وباب للأدب ، وباب للنسيب ، وباب للهجاء ، وباب للأضياف والمديح ، وباب للصفات ، وباب للسير والنعاس ، وباب للملح ، وباب لمذمة

<sup>(</sup>۱) ص : ۱۹ .

النساء. وأما جمهرة أشعار العرب فقد ُقسم ما فيها من الشعر سبعة أقسام هي : السموط ، المجمهرات ، المنتقيات ، المذهبات ، المراثى ، المشوبات ، الملحمات. أما المفضليات والأصمعيات فلم يبين فيهما أساس الاختيار ، وليس فيهما

تبويب وتقسيم ، وقد التقت الحماسة والجمهرة في هذه الصفة وحدها — ثم اختلفتا في غيرها ؛ فانضمت الجمهرة إلى المفضليات والأصمعيات في أنها قصائد كاملة طوال (١٠). أما الحماسة فأبيات مقتطفات ومقطعات قصار ؛ ولذلك قال التبريزي (٢٠): ومن أجود ما اختاروه من القصائد المفضليات ، ومن المقطعات الحماسة ».

وليس من شأننا في هذا البحث أن نتناول بالحديث الشعر نفسه من حيث خصائصه وميزاته ، وإنما هدفنا أن نقصر الحديث على رواية القصائد ورواية الحجاميع جملة . وسنرى أن حديثنا عن هاتين المجموعتين من المختارات حديث موجز نتخذه معبراً نصل منه إلى ما سنجمله في آخر هذا الفصل من رواية كتب المختارات وقيمتها التاريخية من حيث هي مصدر من مصادر الشعر الحاهلي . أما الحماسة فليست لها رواية انتقلت بها إلى أبي تمام ، ولا رواية أخيذت بها

من أبى تمام ، وإنما أخذها أبوتمام من الكتب ، وانتقاها من الدواوين والمجاميع ، في حديث طويل سنذكره بعد قليل . ثم كتب أبو تمام ما اختاره ، وبق كتابه دهراً مطوياً لم يقرأه عليه أحد ، كما لم يقرأه هو على أحد ، إلى أن أتيح له أن ينشر ويظهر بعد وفاة أبى تمام (٣) ؛ فأخيذ ما فيه من الصحف المكتوبة نفسها لا من العلماء . وهذا المرزوق شارح الحماسة ، وبينه وبين أبى تمام نحو ماثمى عام ، لا يذكر إسناداً انتقل إليه به الكتاب ، بل إنه لينص على أنه أخذه من الكتب، وأنه كانت بين يديه نسخ عدة منه فهو يقابل بيها ويثبت ما يجدفيها (١). المحتب ، وأنه كانت بين يديه نسخ عدة منه والأمر الوحيد الذي يباعد بين الحماسة وليس فقدان الرواية والإسناد هو الأمر الوحيد الذي يباعد بين الحماسة وليس فقدان الرواية والإسناد هو الأمر الوحيد الذي يباعد بين الحماسة

<sup>(</sup>١) ليست كل الأصمعيات قصائد ، بل فيها مقطعات قصار ، وإن كانت القصائد أكثر عدداً.

<sup>(</sup>٢) شرح ديوان الحاسة : ٣.

<sup>(</sup>٣) مروج الذهب ۽ ٧٤.

<sup>(</sup>٤) شرح ديوان الحياسة ١ : ٢٥٥ .

وبين بحثنا هذا ، بل إن ثمة شيئاً آخر لا يقل عن سابقه في المباعدة بين هذا الكتاب وبين بحثنا ، وهو صنيع أبي تمام فيا اختاره من تغيير للنص الشعرى مما أوضحه المرزوقي في مقدمته ، قال (۱): و وهذا الرجل لم يعمد من الشعراء إلى المشهرين مهم دون الأغفال ، ولا من الشعر إلى المتردد في الأفواه ، المجيب لكل داع ، فكان أمره أقرب ؛ بل اعتسف في دواوين الشعراء جاهليهم ومخضرمهم وإسلاميهم ومولدهم ، واختطف مها الأرواح دون الأشباح ، واخترف الأثمار دون الأكمام ، وجمع ما يوافق نظمه ويخالفه ، لأن ضروب الاختيار لم تخف حليه ، وطرق الإحسان والاستحسان لم تستتر عنه ، حتى إنك تراه ينتي إلى البيت الجيد فيه لفظة تشينه ، فيجبر نقيصته من عنده ، ويبدل الكامة بأخها في نقده . وهذا يبين لمن رجع إلى دواويهم ، فقابل ما في اختياره بها » .

من أجل هذا كله رأينا أننا لا نستطيع أن نتحدث عن الحماسة حديثاً يتصل بموضوعنا، فأوجزنا الكلام إيجازاً يغنى عن التطويل، ويكفى لأن فصل به بعد قليل ما يدخل في بحثنا إلى الصميم.

وأما الجمهرة فتحتاج إلى بحث مستفيض قائم بذاته مستقل عن بحثنا هذا ، فنسبها إلى صاحبها عقدة تحتاج إلى حل ، والتعريف بصاحبها وترجمته عقدة أخرى لا تقل عن الأولى ، وأكثر الرواة الذين يروى عهم مجاهيل لم نجد لمم ذكراً فيا بين أيدينا من كتب الرجال والطبقات ، وهي عقدة ثالثة تنافس في الصعوبة سابقتها . وتفصيل ذلك أن هذا الكتاب \_ في طبعاته الثلاث : طبعة بولاق سنة ١٣١١ ه ، وطبعة المطبعة الخيرية سنة ١٣٣١ ه ، وطبعة المطبعة التجارية \_ وهي كلها عن أصل واحد ولا اختلاف بينها \_ قد أنسب إلى أبي زيد عمد بن أبي الحطاب القرشي ؛ وهو مجهول ليس له أدني ذكر في جميع كتب

<sup>(</sup>١) شرح ديوان الحماسة : ١٣ – ١٤.

الطبقات والرجال ، فلم يذكر مع المحدُّثين ورواة الحديث ، ولا مع اللغويين والنحويين ، ولا مع الشعراء والأدباء ، ولا مع مؤلى الكتب وجامعي الدواوين .

ثم تتبعنا ذكره وذكر جمهرته فيا بين أيدينا من كتب الأدب عامة ، فوجدناه مذكوراً في خزانة الأدب للبغدادي (١) ، وفي المزهر للسيوطي (٢) ، وفي العمدة لابن رشيق (٦) . أما في الخزانة فقد ذكره البغدادي ست مرات لم يسمه في أربع مها ، وإنما ذكر الكتاب من غير نسبة مرة ، وقال في مرة أخرى : صاحب جمهرة أشعار العرب . وقال في المرتين الأخريين : شارح جمهرة أشعار العرب . وسماه في الموطنين الباقيين باسم محمد بن أبي الحطاب ، من غير كنية ومن غير نسبة بعد الاسم . غير أنه في أحد هذين الموطنين نقل اسمه من العمدة ، فقال : وفي العمدة لابن رشيق : قال محمد بن أبي الحطاب في كتابه الموسوم بجمهرة أشعار العرب ، فلعله في الموطن الثاني الذي سماه فيه قد تأثر بتسمية ابن رشيق أشعار العرب ، فلعله في الموطن الثاني الذي سماه فيه قد تأثر بتسمية ابن رشيق له ، ولعله أيضاً كان بين يديه كتاب الجمهرة فنقل منه ما نقل من غير أن يسميه لأنه كان في شك من أمر نسبته إلى صاحبه .

وأما السيوطى فى المزهر فقد ذكره فى موطن واحد ، ونقل ما جاء فى العمدة عنه .

فرد تسمية صاحب الجمهرة في هذين الكتابين - كما رأينا - إلى ابن رشيق في العمدة حيث سماه في موطنين ، فقال مرة : « وقال محمد بن أبي الخطاب في كتابه الموسوم بجمهرة أشعار العرب »، وقال مرة أخرى: « وزعم ابن أبي الخطاب» . وعند كتاب الجمهرة ، ويكون بذلك وعند كتاب الجمهرة ، ويكون بذلك ابن رشيق أقدم من ذكر محمد بن أبي الخطاب ونسب إليه الجمهرة ، فإذا كانت تسمية هذا الرجل مما جرى به قلم ابن رشيق حقاً ، ولم يكن زيادة أقحمها

<sup>010 607 6 17 7 : 1 4 00 :</sup> Y 1 7 1 6 1 0 ; 1 (1)

<sup>. 4 . . . . ( 7 )</sup> 

<sup>.</sup> v4 - va : 1 (T)

أحد النساخ ، فإن معنى ذلك أن محمد بن أبى الحطاب قد عاش قبل منتصف القرن الحامس الهجرى ( مات ابن رشيق سنة ٤٦٣ هـ ) .

ثم إننا وجدنا في معهد إحياء المخطوطات العربية صورة من نسخة أصلها في مكتبة كوبريلي ، وعنوانها وجمهرة أشعار العرب في الجاهلية والإسلام ، وما وافق القرآن على ألسنهم واشتقت بهم لغنهم وألفاظهم » . والنسخة مكتوبة في سنة ٦٨٣ هجرية كما هو مذكور في آخرها. وهي تتفق مع النسخة المطبوعة في العنوان وفي المحتويات ، وإن كان بينهما من الاختلاف ما يكون عادة بين النسخ الحطية المتعددة للكتاب الواحد . غير أن هذه النسخة المصورة مذكور في أولها أن مؤلفها وشارحها هو : محمد بن أيوب العزيزي ثم العمرى ! ! وهو مجهول أيضاً لم نعثر له على ترجة ، أفيكون رجلاً آخر غير محمد بن أبي الحطاب ؟ أم أنه هو هو ؟ ويكون بذلك أبوه أيوب هو أبا الحطاب كنية ؟

وأمر ثالث: هل محمد بن أبى الحطاب أو محمد بن أيوب هو مؤلف هذا الكتاب، أو شارحه وراويه ؟ ولرب قائل يقول: إن محمد بن أبى الحطاب أو محمد بن أبوب هو مؤلف الكتاب من غير ريب. وأن على ذلك دليلين ؟ الأول: نص واضح فى أول الكتاب، فنى المطبوعة وهذا الكتاب جمهرة أشعار العرب فى الحاهلية والإسلام. تأليف أبى زيد محمد بن أبى الحطاب القرشى ...»، وفى المخطوطة وألفه وشرحه محمد بن أبوب العزيزى ثم العمرى ». والدليل الثانى: أن أكثر الأخبار والروايات فى القسم الأول من الكتاب وهو مقدمته ، مصدرة بقوله وقال محمد » ثم يذكر إسناد الرواية.

ومع أن هذين الدليلين كان يصع أن يكفيا للتدليل على أن هذا الرجل هو مؤلف الكتاب – إلا أننا لا نستطيع ، بعد الدرس ، أن نسلم بهذه النتيجة وذلك لأننا وجدنا أن محمداً هذا يروى الكثرة الغالبة من أخبار مقدمته عن رجل بعينه هو و أبو عبد الله المفضل بن عبد الله بن محمد بن الحبير (١) بن

<sup>(</sup>١) في المطبوعات الثلاث « المحبر » وهو تصحيف ، صوابه « المجبر » بالجيم المعجمة==

عبدالرحمن بن عمر بن الحطاب، . حتى إذا وصل فى مقدمته إلى القسم المهم منها ، وهو هذا التقسيم السباعى المشعر الذى يورده - وهو تقسيم لم يرد فى غير هذا الكتاب فيا نعرف - ذكر هذا التقسيم وذكر سبعة شعراء سماهم بأسمائهم فى كل قسم ، ثم قال (١) ، « قال المفضل : فهذه التسع والأربعون قصيدة عيون أشعار العرب فى الجاهلية والإسلام ، وأنفس شعر كل رجل منهم . » فيكون إذن هذا التقسيم ، مع النص على الشعراء بأسمائهم وذكر القصائد بذواتها ، من صنع المفضل هذا ، لا من صنع عمد ، ويكون فضل محمد فى أنه روى هذا التقسيم المفضل هذا ، لا من صنع عمد ، ويكون فضل محمد فى أنه روى هذا التقسيم والشعر عن المفضل ، ثم شرحه ذلك الشرح الموجز الموجود فى الكتاب .

والمفضل بن عبد الله المجبرى هذا مجهول كذلك لم تذكره كتب الرجال والطبقات ، غير أنه في هذا الكتاب يروى الاعن أبيه عن الأصمعي "(١) ، و هذا أبيه عن جده عن أبي عبيدة "(١) ، فيكون المفضل بذلك من رجال القرن الثالث ومطلع القرن الرابع ، ويكون محمد راوى الجمهرة وشارحها من رجال القرن الرابع ؛ وسائر الأسانيد التي عن غير المفضل في المقدمة تتفق في هذه النتيجة على وجه التقريب . أما ما ذكره سركيس في معجم المطبوعات من أن محمداً توفى في سنة ١٧٠ ه فأمر عجيب لا ندرى كيف وصل إليه ، ولعله استنتجه استنتاجاً حين رأى محمداً في أول النسخة يروى عن المفضل بن محمد الضبي ، وهو خطأ محض ، صوابه ما في المخطوطة الأخرى المثبت على هامش الصفحة الثالثة من أنه و المفضل بن عبد الله المجبرى » ويؤيد ذلك تكرار هذا الصفحة الثالثة من أنه و المفضل بن عبد الله المجبرى » ويؤيد ذلك تكرار هذا

<sup>=</sup> فق نسب قريش للمصعب الزبيرى ص٥٦٥ «وأما عبد الرحن الأصغر "ابن عمر بن الحطاب" فهلك وترك ابناً له ، فسمى به ، فسمته حفصة بنت عمر : عبد الرحن ، ولقبته " المجبر ، ، فالت " يجبره الله " فولده يعرفون ببى المجبر » . وانظر أيضاً جهرة أنساب العرب لابن حزم ص : ١٤٦ .

<sup>(</sup>١) جمهرة أشعار العرب : ٣٥ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٦.

<sup>(</sup>٣) ألمصدر السابق : ١٧ هامش : ٤ .

الاسم بهذا النسب في صفحات المقلمة .

وهذا التاريخ التقريبي الذي وصلنا إليه من رواية المقدمة – وهو أن محمداً هذا قد عاش في خلال القرن الرابع الهجري – يؤيده، بعض الشيء ، ما ذكرناه من أن مؤلف كتاب جمهرة أشعار العرب لا بد أن يكون قد عاش قبل منتصف القرن الحامس لأن ابن رشيق القير واني روى عنه في العمدة، وابن رشيق مات سنة ٤٦٣ ه.

ونحب أن نكتنى بهذا القدر من بحث هذا الكتاب ودراسته ، ونترك مواصلته وإكماله لمن سيستقل فى المستقبل بعبء تحقيقه ونشره. فإذا أضفنا إلى ذلك أن جميع ما فى كتاب جمهرة أشعار العرب من إسناد ورواية محصور فى المقدمة نفسها وما فيها من أخبار وأحكام نقدية ، وأما القسم الثانى من الكتاب وهو الشعر نفسه فخال من أى إسناد ورواية \_ إذا أضفنا هذا إلى كل ما تقدم تبين لنا فى وضوح أن فيا أسلفنا من حديث ما يغنى عن الإطالة .

٤

وبعد ، فإننا لم نتحدث عن أخطر ما فى مجموعات القصائد المختارة من دلالات تتصل ببحثنا عن تاريخ الرواية ومصادر الشعر ، وقد اقتطعنا هذا الجزء من البحث من مواضعه المتفرقة وادخرناه لنخم به هذا الفصل؛ ولا نريد أن نمهد بإيراد بعض النصوص والأخبار التي تنبي بنا إلى ما نريد :

١ – قال التبريزى (١): وكان سبب جمع أبى تمام الحماسة أنه قصد عبد الله بن طاهر ، وهو بخراسان، فمدحه، وكان عبد الله لا يجيز شاعراً إلا إذا

 <sup>(</sup>۱) شرح دیوان الحماسة ۱ : ۳ – ۱ .

رضيه أبو العميثل وأبو سعيد الضرير ؛ فقصدهما أبو تمام وأنشدهما القصيدة التي أولها :

أَهُنَّ عَوَادِى يُوسُفِ وَصَوَاحِبُدَ فَعَزْماً فَقِدْماً أَدْرَكَ السَّوْلَ طَالِبُهُ فَلَما سَمَا هذا الابتداء أسقطاها ، فسألهما استهام النظر فيها ، فراً بقوله :

وَرَكْبِ كَأَطْرَافِ الْأَسِنَّةِ عَرَّسُوا على مثلها والليلُ تَسْطُو غَيَاهِبُهُ لِأَمْرِ عَلِيهِم أَنْ تَمَّ عُواقبُهُ

فاستحسنا هذين البيتين وأبياتاً أخرى . . . فعرضا القصيدة على حبد الله ، وأخذا له ألف دينار . وعاد من خراسان يريد العراق ، فلما دخل همذان اغتنمه أبوالوفاء ابن سلمة ، فأنزله وأكرمه ؛ فأصبح ذات يوم وقد وقع ثلج عظيم قطع الطرق ومنع السابلة ، فغم أبا تمام ذلك وسر أبا الوفاء ، فقال له : وطن نفسك على المقام فإن هذا الثلج لا ينحسر إلا بعد زمان . وأحضره خزانة كتبه ، فطالعها واشتغل بها ، وصنف خسة كتب في الشعر ، منها : كتاب الحماسة ، والوحشيات

وهى قصائد طوال ، فبقى كتاب الحماسة فى خزانة آل سلمة ، يضنون به ، ولا يكادون يبرزونه لأحد ، حتى تغيرت أحوالهم ، وورد همذان رجل من أهل دينور يعرف بأبى العواذل ، فظفر به ، وحمله إلى أصبهان ، فأقبل أدباؤها عليه ، ورفضوا ما عداه من الكتب المصنفة فى معناه ، فشهر فيهم ثم فيمن يليهم » .

٢ - وروى عن المفضل أنه قال (١١): ( كان إبراهيم بن عبد الله بن الحسن متوارياً عندى ، فكنت أخرج وأتركه ، فقال لى : إنك إذا خرجت ضاق صدرى ، فأخرج إلى شيئاً من كتبك أتفرج به . فأخرجت إليه كتباً من الشعر، فاختار مها السبعين قصيدة التي صدرت بها اختيار الشعراء ، ثم أتممت عليها باقى الكتاب » .

<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبيين : ٣٧٣ – ٣٧٣ .

٣ ـ وروى النجيرى أن العباس بن بكار قال للمفضل (١٠): « ما أحسن اختيارك للأشعار ؛ فلو زدتنا من اختيارك! فقال : والله ما هذا الاختيار لى ، ولكن إبراهيم بن عبد الله استر عندى ، فكنت أطوف وأعود إليه بالأخبار ، فيأنس ويحدثنى . ثم عرض لى خروج إلى ضيعتى أياماً ، فقال لى : اجعل كتبك عندى لأستريح إلى النظر فيها ، فتركت عنده قمطرين فيهما أشعار وأخبار ، فلما عدت وجدته قد علم على هذه الأشعار ، وكان أحفظ الناس للشعر ، فجمعته وأخرجته ، فقال الناس : اختيار المفضل » .

٤ ــ وقال أبو عكرمة الضبي (٢): ومر أبو جعفر المنصور بالمهدى وهو ينشد المفضل قصيدة المسيتب التي أولها : أرحلت ، وهي هذه :

أَرَحَلْتَ مِنْ سَلْمَى بِغَيْرِ مَتَاعِ قَبْلَ العُطَاسِ وَرُعْتَها بِوَدَاعِ فلم يزل واقفاً من حيث لا يشعر به ، حتى استوفى سماعها ؛ ثم صار إلى مجلس له وأمر بإحضارهما . فحد شالمفضل بوقوفه واستاعه لقصيدة المسيب واستحسانه إياها ، وقال له : لوعمدت إلى أشعار الشعراء المقلين واخترت لفتاك لكل شاعر أجود ما قال لكان ذلك صواباً ؛ ففعل المفضل » .

وأحسب أن هذه النصوص ، بهذا النسق الذي أوردناها فيه ، وبهذه الحطوط التي وضعناها تحت بعض عباراتها — قد دلت على ما نريد أن ننهى إليه ؛ وخلاصته : أن العلماء في القرن الثاني كانوا قد فرغوا من تدوين أشعار الشعراء المكثيرين ، ومن دراسة دواوين الشعراء المشهورين ، ومن أجل هذا كان لابد لمم من أن يعمدوا و إلى أشعار الشعراء المقلين ، فيختار وا منها و لكل شاعر أجود ما قال ، . ثم إن الرواية عن الشيخ : قراءة وإملاء " ، كانت وسيلة من وسائل

<sup>(</sup>١) المزهر ۲ : ۲۱۹ .

<sup>(</sup>٢) القالى: الأمالى ٣: ١٣٠.

اختيار بعض هذه المختارات ـ كما رأينا في بعض القصائد الأصمعيات ـ غير أن الوسيلة الكبرى التي كانت أكثر اتباعاً في اختيار المختارات كانت الرجوع إلى دواوين الشعراء وكتب الشعر التي كانت متوفرة بين يدى علماء القرن الثاني. فأبوتمام ( المتوفى في نحو سنة ٧٧٨ هـ) يجد أمامه في همذان ــ في شرق الدولة الإسلامية ـ خزانة كتب ، لا كتاباً أو كتابين ، فيطالعها ويشتغل بها ويختار منها قصائد ومقطعات تكفي لأن يؤلف منها خسة كتب . وإذا كان الباحث في تاريخ الرواية الأدبية وتدوين الشعر يأسي لأن الأخبار التي بين يديه لا تعينه على معرفة تاريخ كتابة هذه الكتب الموجودة في خزانة آل سلمة في همذان ، ولا تدله على أكثر من أن هذه الكتب كانت مدونة في آخر القرن الثاني الهجري، فإن مما يخفف أسى هذا الباحث أن بين يديه نصبًا آخر ، لا يحتمل الشك ولا التأويل ، يشير إلى أن خزائن كتب الشعر ودواوين الشعراء كانت موجودة منذ مطلع القرن الثاني وربما نهاية القرن الأول الهجري ، وبذلك استطاع المفضل الضبي أن يترك بين يدى إبراهيم بن عبد الله ( في نحو سنة ١٤٥ هـ) و قمطرين فيهما أشعار وأخبار، . وأن يعلمُ إبراهيم علىسبعين قصيدة منها يصدِّر بها المفضل اختياره ، ثم يتم عليها باقى كتابه حين يدعوه المنصور إلى تأديب ابنه المهدى ، ويطلب منه أن يعمد إلى أشعار الشعراء المقلين فيختار لكل شاعر أجود ما قال . إن هذا المعلم الواضع الذي نصبناه ـ في طريق بحثنا في نهاية القرن الأول الهجرى ومطلع القرن الثانى ليكشف لنا عن وجود دواوين الشعراء وكتب الشعر منذ هذا العهد المبكر - هذا المعلم الواضح يدعم ما قدمنا الحديث عنه من معالم ، استخرجناها من النصوص الكثيرة التي جمعناها في طريق بحثنا لتحددُ لنا اتجاهه ، ولتبين لنا أن مدونات الشعر الجاهلي قد انتقلت إلى القرن الثاني والطبقة الأولى من الرواة العلماء ــ من القرن الأول الهجرى ، وأن بعضها ربما كتب منذ صدر الإسلام. وبذلك يكون التدوين: في الصحف المتفرقة وفي الدواوين المجموعة ــ رافداً كبيراً يساير الرافد الآخر ، وهو الرواية الشفهية ، ويعاصره ، ولايقل عنه قيمة ؟ وهما معا يكونَّنان مذا الجدول العظيم الذي نسميه: الرواية الأدبية .

## لفصل الابع

### الشعر الجاهلي في غير الدواوين

١

فى الكتب العربية ، على اختلاف موضوعاتها وفنونها ، شعر كثير ، بعضه جاهلى .. ولو قصرنا حديثنا على ما ألنف منها فى القرنين الثانى والثالث واستخرجنا ما تفرق فى صفحاتها من شعر جاهلى وحده ، ثم جمعناه معاً ، لجاء كثيراً غزيراً بحيث يملأ أسفاراً عدة . ومن هنا كانت هذه الكتب جديرة بأن نقف عندها وقفة قصيرة ، نختم بها حديثنا عن مصادر الشعر الجاهلى . وإذ كنا نرى أن هذه الكتب ليست مصدراً أوليناً من مصادر الشعر الجاهلى — على ما سنبينه بعد قليل — فلم نر ما يدعونا إلى الإحاطة بها كلها والاستقصاء فى بحثها ، وإنما بحسبنا نماذج قليلة ندل بها على طريقة هذه الكتب فى إيراد الشعر الجاهلى، ونخلص منها إلى ما نريد من نتائج تتصل بموضوعنا الأصيل .

وقد اخترنا من كتب النحو كتاب سيبويه ، ومن كتب اللغة كتابي يعقوب ابن السَّكِّيت : ( إصلاح المنطق) و ( تهذيب الألفاظ ) .

أما كتاب سيبويه فقد كان أول ما استوقفنا فيه ما ذكره أبو عمر الجرمى من قوله (۱): « نظرت في كتاب سيبويه فإذا فيه ألف وخمسون بيتاً ، فأما الألف فعرفت أسماء قائليها ، وأما الحمسون فلم أعرف قائليها » . ثم جاء عبد القادر البغدادى فأورد قول الجرمى هذا وذكر ما يوضحه قال (۲): « فإن سيبويه إذا

<sup>(</sup>١) طبقات النحويين واللغويين : ٧٧ .

<sup>(</sup>۲) الخزانة ۱ : ۳۳۳ – ۳۳۴ .

استشهد ببیت لم یذکر ناظمه ، وأما الأبیات المنسوبة فی کتابه إلی قائلیها فالنسبة حادثة بعده ، اعتی بنسبها أبو عمر الجری . . . وإنما امتنع سیبویه من تسمیة الشعراء لأنه کره أن یذکر الشاعر ، وبعض الشعر یروی لشاعرین وبعضه منحول لا یعرف قائله لأنه قلم العهد به . وفی کتابه شیء مما یروی لشاعرین ، فاعتمد علی شیوخه ونسب الإنشاد إلیهم فیقول : أنشدنا ، یعنی الحلیل ، ویقول : أنشدنا یونس ، وکذلك یفعل فیا یحکیه عن أبی الحطاب وغیره ممن أخذ عنه . وربما قال : أنشدنی أعرابی فصیح . و زعم بعض الذین ینظرون فی الشعر أن فی وربما قال : أنشدنی أعرابی فصیح . و زعم بعض الذین ینظرون فی الشعر أن فی کتابه أبیاتاً لا تعرف ، فیفال له : لسنا ننکر أن تکون أنت لا تعرفها ولا أهل زمانك ، وقد خرج کتاب سیبویه إلی الناس والعلماء کثیر ، والعنایة بالعلم و تهذیبه أکیدة ، ونظر فیه و فتش فیا طعن أحد من المنقدمین علیه ، ولا ادعی معرفة جمیع ما فیها ولا رووا حرفاً منها ه .

وكلام البغدادى - على ما فيه من فائدة وغناء - غير ملزم للجرى ، ولا يُفهم بالضرورة من كلامه الذى أوردفاه . فكلام الجرمى لا يفيد أن سيبويه لم ينسب شيئاً من أبياته التى استشهد بها ، وكل ماذكره الجرمى أنه وجد في كتاب سيبويه ألفاً وخسين بيتاً ، عرف أسماء قائل الف منها فأثبتها، ولم يعرف أسماء قائل الحمسين الباقية . وهذا القول يحتمل أن يكون سيبؤيه قد عزا بعض هذه الأبيات الألف إلى قائليها ثم جاء الجرمى ونسب ما لم ينسبه سيبويه . ويحتمل أيضاً أن سيبويه لم يعز شيئاً منها وإنما الفضل في نسبتها إلى الجرمى . ولا سبيل إلى ترجيع أحد هذين الاحتمالين من كلام الجرمى وحده . ولكن البغدادى قطع ترجيع أحد هذين الاحتمالين من كلام الجرمى وحده . ولكن البغدادى قطع قطعاً يقينيًا بأن سيبويه لم يعز شيئاً من أبياته وإنماكان الجرمى هو الذى عزاها . قطعاً مضى البغدادى فعلل لنا امتناع سيبويه من تسمية الشعراء .

فإذا عدنا نحن إلى كتاب سيبويه وجدنا فيه نحو تسعمائة وخسة وأربعين بيتاً ، تكرر منها بعضها مرة أو مرتين في نحو مائة وخسة مواضع ، فيكون بللك مجموع الأبيات التي استشهد بها ألفاً وخمسين بيتاً مع المكرر منها. وقد تتبعنا الأبيات التي لم تعز إلى قائل فوجدنا أنها نحو من مائتي بيت وسبعين بيتاً. فكان لا بد لنا أن نتساءل هل معنى ذلك أن سيبويه قد نسب نحو ثمانين وسبعمائة بيت إلى قائلها ، ثم جاء أبو عمر الجرى فتتبع الأبيات التي لم ينسبها سيبويه فاستطاع أن ينسب منها نحو عشرين وماثتي بيت ، فيكون بذلك قد عرف نسبة ألف بيت وعجز عن معرفة قائلي الحمسين الباقية ؟

ولقد كان من الجائز أن نجيب عن هذا التساؤل بالإثبات ، وأن نقبل هذه النتيجة التي وصلنا إليها عن طريق العد والإحصاء لولا شكنا في أصالة النسخة الخطية التي طبع عها كتاب سيبويه . فقد رأينا في هذه الطبعة من الكتاب مواضع كثيرة تجعلنا نقطع بأن نسخته الخطية ليست النسخة الأصلية التي كتبها سيبويه ، وإنما أضيف إليها وأقح عليها من أقوال تلاميذه و من بعدهم ممن رووا هذا الكتاب ما لا يجوز بحال أن يكون من أقوال سيبويه نفسه ، وخاصة في نسبة الشعر والتعقيب عليه . فن ذلك ما جاء في صلب الكتاب (۱) « واعلم أنه ليس شيء من هذا يمتنع من أن يجمع بالتاء، وزعم الحليل أن قولم ظريف وظروف لم يكسر على ظريف كا أن المذاكير لم تكسر على ذكر . وقال أبوعم والدليل على ذلك أنك إذا صغرت قلت ظريف يغير بنائه وليس مثل مذاكير ، وأبو عمر الجوي ، وواضح أنه ممن لم يرو عهم سيبويه فقد وأبو عمر المحو عن الأخفش وغيره ، وقوأ كتاب سيبويه على الأخفش ولتي يونس بن حبيب ولم يلق سيبويه . » (۱) ومات سنة خمس وعشرين وماتين (۱) . فإذن كان جميع ما قاله أبو عمر في هذه العبارة مقحماً على كتاب وماتين . فإذن كان جميع ما قاله أبو عمر في هذه العبارة مقحماً على كتاب وماتين . فاذن كان جميع ما قاله أبو عمر في هذه العبارة مقحماً على كتاب وماتين (۱) . فإذن كان جميع ما قاله أبو عمر في هذه العبارة مقحماً على كتاب وماتين . فإذن كان جميع ما قاله أبو عمر في هذه العبارة مقحماً على كتاب

<sup>(</sup>١) الكتاب ٢ : ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٢) أخبار النحويين البصريين : ٧٢ .

<sup>(</sup>٣) إنباه الرواة : ٨١.

ومن ذلك أيضاً ما جاء في الكتاب من قوله (١): و وقد جاء في الشعر ، فزعوا أنه مصنوع ، ثم استشهد ببيتين من الشعر . ونحن نرجح أن قوله و فزعوا أنه مصنوع ، مما أضيف على الكتاب وليس في أصله . ومما يجعلنا نرجح ذلك أن المبرد قال عن هذين البيتين (٢): و وقد روى سيبويه بيتين محمولين على الفرورة ، وكلاهما مصنوع ، وليس أحد من النحويين المفتشين يجيز مثل هذا في الفرورة ، ولو رأى المبرد في أصل الكتاب قوله و فزعوا أنه مصنوع ، لما قال ما قال ، أو لكان على الأقل أشار إليه . وهذا أبو جعفر النحاس قد وقعت بين يديه نسخة من الكتاب أضيفت إليها هذه العبارة فظن أنها من الأصل ولذلك بين يديه نسخة من الكتاب أضيفت إليها هذه العبارة فظن أنها من الأصل ولذلك وزعوا أنه مصنوع . فهو عنده مصنوع لا يجوز ، فكيف يلزمه منه غلط ؟ » . وفحن نرى أن كلام أي جعفر النحاس مردود لأنه لو كان البيت عند سيبويه مصنوع لا يجوز المن الميت عند سيبويه مصنوع لا يجوز المن الميت عند سيبويه مصنوع لا يجوز المن البيت عند سيبويه مصنوع لا يجوز المن الميت عند سيبويه مصنوع لا يجوز المن الميت عند سيبويه مصنوع لا يجوز المن الميت عند الميبوية مصنوع لا يجوز المن الميت عند الميبوية مصنوع لا يجوز الميبوية الميبوية والمي الميتشهد به .

ومما نرجح ترجيحاً يقرب إلى اليقين أنه مضاف إلى الكتاب مقحم عليه قوله يستشهد (٤)؛ و وقال وهو مصنوع على طرفة وهو لبعض العباديين :

أَسَعْدَ بنَ مالِ أَلَمْ تَعْلَمُوا وَذُو الرَّأَي مَهْما يَقُل يَصْدَقِ وَنَحَن نرى أَن الأصل: و وقال: البيت... و أما عبارة و وهو مصنوع على طرفة وهو لبعض العباديين و فما زيد على الكتاب بعد . ومن أوضح الأمثلة على الزيادة والإقحام أيضاً قوله (٥٠): و وقال الآخر ( و يقال وضعه بعض النحويين) و فإذا كانت الأمثلة التي أو ردناها مما زيد على الكتاب ، فإننا نرى أن كثيراً

<sup>(</sup>١) الكتاب ١: ٩٦.

<sup>(</sup>٢) الكامل (ليبك) : ٢٠٥ – ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٣) الخزافة : ٤ : ٢٠١ – ٢٠٠٢.

<sup>(</sup>٤) الكتاب ١ : ٣٣٧ – ٣٣٧ .

<sup>(</sup>ه) الكتاب ١ : ٣٤ .

من نسبة الشعر قد استحدثت بعد سيبويه وأضيفت إلى كتابه ، وجاءت في هذه الطبعة كأنها من الأصل ، وإن وضعت أحياناً بين قوسين . فن ذلك (١) و وقال أيضاً . . وهو الشهاخ » و و قول الشاعر وهو مقاس العائلنى » (٢) و و قول الشاعر وهو أبو ذؤيب » (٤) و و قول الشاعر وهو أبو ذؤيب » (٤) و و قال الشاعر بشر بن أبي خازم » (٥) . والأمثلة على ذلك كثيرة لا مجال لاستقصائها . غير أن من أوضع الدلائل التي قد تجعل الباحث يرجع ما ذهب إليه البغدادي في خزانته من أن سيبويه لم ينسب الشعر الذي استشهد به في كتابه ما جاء في الكتاب (١٦): و وقال المرار الأسدى » ثم يورد بيتين ويقول: وحدثنا به أبو الخطاب عن شاعره » . ونحن نرجع أن كلمتي و المرار الأسدى » من الشاعر الذي لم يسمه ، ولو كان من منهجه أن يعزو الشعر إلى قائله لقال عن المرار الأسدى » .

ونحن نرى ألا سبيل إلى القطع الجازم فى هذا الأمر إلا إذا عثرنا على النسخة الحطية الأصلية التى كتبها سيبويه أو رواها عنه أحد تلاميذه ولم يضف إليها شيئاً. ومع ذلك فإنه سيان عندنا – فى هذا البحث – أن يكون سيبويه قد أهمل نسبة جميع الشعر الذى أورده أو أهمل نسبة بعضه ، فإن ما نريد أن نستنتجه من كتابه هو أن الشعر لم يكن عنده إلا وسيلة للاستشهاد أو الاستثناس ، ومن هنا لم يكن هذا الشعر غاية يقصد إليها فينص على نسبته إلى قائله وتحقيق هذه النسبة ، وإنما كان يكفيه أن يكون هذا الشعر من القديم الذى يصح أن

<sup>(</sup>١) الكتاب ١: ١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١: ٢١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ٣٤ - ٣٥ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١ : ١٦ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ١ : ٢٩٠ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١ : ٥٠ .

یستشهد به علی لغة العرب . ولا علیه بعد أن یکون قائله امراً القیس او طرفه أو عبیداً أو رجلا غیر معروف من إحدی القبائل العربیة . ومن أجل هذا نجد فی الکتاب شعراً غیر منسوب إلی شاعر بعینه بل إلی رجل من القبیلة ، ففیه : و وقال رجل من باهلة  $a^{(1)}$ ، و و قال بعض السلولیین  $a^{(1)}$ ، أو و قال رجل من بی سلول  $a^{(1)}$ ، و و قال المذلی  $a^{(1)}$ ، و و قال القرشی  $a^{(2)}$ ، و و قول رجل من عمان  $a^{(2)}$ ، و و قال رجل من قیس عیلان  $a^{(2)}$ ، و غیرها کثیر .

أما كتابا ابن السكيت: إصلاح المنطق، وتهذيب الألفاظ، فإنهما لا يكادان يختلفان عن كتاب سيبويه فيا عرضنا من أهور. ففي الكتابين إضافات وإقحام وضيع بعضها بين علامتين مميزتين، وأرسيل بعضها إرسالاً يوهم أنها من أصل الكتاب. ومع ذلك فني الكتابين شعر كثير غير معزو إلى قائله، وإنما أصل الكتاب. ومع ذلك فني الكتابين شعر كثير غير معزو إلى قائله، وإنما اكتنى ابن السكيت بقوله « قال الشاعر »(^) ، أو « قال الآخر »(¹) ، أو « قال الراجز »(¹) ، أو « قال الإصمعي »(¹) ، أو « أنشد الأصمعي »(¹) ، النسبة إلى الشاعر مثل « أنشد أبو زيد »(¹) ، أو « أنشد الأصمعي »(¹) ،

<sup>. 44 : 11 - 11 : 1 (1)</sup> 

<sup>. 171:1(7)</sup> 

<sup>. 40% : 1 (4)</sup> 

<sup>. 4.4 : 4/41 : 148 : 1 (4)</sup> 

<sup>. 74. : 1 (4)</sup> 

<sup>. 47 : 1 (7)</sup> 

 $<sup>. \ \</sup>lambda \vee - \lambda \neg : 1 \ (\vee)$ 

<sup>(</sup> A ) إصلاح المنطق ١٠ ، ٢٢ ، ٢٨ ، ٣٣ ، ١٠١ ، ٣٢٠ وغيرها كثير ؛ وتهذيب الألفاظ ١ : ٣٨ ، ٤٠ ، ٨١ ، ٨٩ ، ٨٧ ، ١١٧ ، ١٣٤ إلخ .

<sup>(</sup>٩) إصلاح : ٢٩ ، ٢٤ ، ١١ – ٢٤ ، ١٦٣ .

<sup>(</sup>١١) إصلاح : ٢٥ ، ١٨٥ وتهذيب ١ : ٨٨ .

<sup>(</sup>۱۲) اصلاح : ۱۶، ۱۲۶، ۱۲۱، تهلیب ۲، ۲۸.

<sup>(</sup>١٢) إصلاح : ١١ ، ٢٨ ، ٢٧ ، ٥٠ .

أو وأنشد الكسائى » (١) ، أو وأنشدنى ابن الأعرابى (٢) ، وربما أورد البيت منسوباً مرة وأهمل نسبته مرة أخرى (٣) .

وكما ورد فى كتاب سيبويه شعر معزو إلى رجل من إحدى القبائل العربية مع إغفال النص على الشاعر نفسه ، كذلك ورد مثل ذلك فى و إصلاح المنطق » و « تهذيب الألفاظ » ؛ مثل و قال الهذلى » (٤) ، أو « قال الأسدى » (٥) أو و قال رجل من ربيعة » (١) ، وغيرها كثير .

والناظر في كتب النحو واللغة في القرنين الثاني والثالث يجد أنها كلها تسير على هذا النهج ، وقد قدمنا أننا سنستغنى عن الإحاطة بها واستقصائها – بالبحث في هذه الكتب الثلاثة وحدها إذ أنها تدل على غيرها .

وخلاصة بحثنا هذا أن الشعر عامة ومنه الشعر الجاهلي لا يعدو أن يكون في كتب النحو واللغة وسيلة للاستشهاد والاحتجاج ، ومن هنا أهمِلت نسبة الكثير منه إلى قائله ، أو نص على نسبة البيت إلى رجل غير مسمى من إحدى القبائل العربية ، ولذلك فنحن نرى أن كتب النحو واللغة ليست مصدراً أولياً من مصادر الشعر الجاهلي التي تثبت بها نسبة البيت أو الأبيات إلى شاعر بعينه .

<sup>(</sup>١) إصلاح : ١١٣ .

<sup>(</sup>٢) إصلاح : ٣٤ ، ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) إصلاح : ٣٤ ، ٣٥ .

<sup>(</sup>ه) إصلاح : ٨٠ وتهذيب ٨٦ ، ٢٤١ .

<sup>(</sup>٦) إصلاح: ٢٩ ، ٢٠١ - ٢٠٤٠

وأمر الشعر الحاهلي في كتب السيرة والتاريخ لا يكاد يختلف ــ في جوهره ــ عما قدمنا من حديث عن كتب النحو واللغة . ولو أننا قصرنا حديثنا على كتاب واحد هو ماحفظه لنا ابن هشام من السيرة التي صنعها محمدبن إسحق لوجدنا فيه شعراً كثيراً جديراً بالبحث والدرس. وأول مايبدو لنا من شأنه أن محمد بن إسعق لم يكن أول من أدخل الشعر فيما يروي من أخبار، بل لقد سبقه إلى ذلك كل من كتب في السيرة قبله ، مثل : عروة بن الزبير ، وعبد الله بن أبي بكر بن حزم ، وابن شهاب الزهري ، وغيرهم ؛ فإن الأخبار التي تروَّى عنهم تدل على أنهم كانوا من رواة الشعر وحفاظه ومتذوقيه ، وما بني لنا من آثار السيرة التي كتبوها ـ متفرقة في مواطن عدة من كتب التاريخ والسيرة ـ يدل على أنهم كانوا يوردون في كتبهم الأشعار التي قالها الرجال الذين يرد ذكرهم في حوادث السيرة (١). وقد مر بنا في فصل مضي أن السيرة والتاريخ والقصص عامة كانت مجالاً واسعاً للاستشهاد بالشعر ، بل لقد كان الشعر ضرورة لازمة لها يزينها ويكسبها ثقة وقوة في نفوس المستمعين والقارثين ، كأنما كان الشعر دليلاً على صدق ما يروكي من خبر ، حتى لقد رووا أن معاوية بن أبي سفيان طلب من عبيد بن شرية - حيمًا كان يقص عليه أخباره المتضمنة في كتاب « أخبار عبيد بن شرية » \_ أن يورد في أخباره وقصصه كل ما يتصل من شعر وقال له(٢): «وسألتك ألا تمر بشعر تحفظه فيا قاله أحد إلا ذكرته». ومع أن عبيداً كان لا يقصّر فى الاستشهاد بالشعر ، فقد عاد معاوية يلحف عليه بقوله (٣): ﴿ سَأَلْتُكَ إِلاَسْدُدُتُ

<sup>(</sup>١) أنظر هوروفتس المفازي الأولى ومؤلفوها : ٢٤ ، ٤٤ ، ٦٨ .

<sup>(</sup>۲) أخبار عبيد بن شرية : ۳۱۴ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٣١٨.

حديثك ببعض ما قالوا من الشعر ولو ثلاثة أبيات! ، وحيها ذكر عبيد أن يعرب ، وحيثا ذكر عبيد أن يعرب كان يقول الشعر قال له معاوية (١١): و اذكر الشعر الذي قال يعرب ، وكان معاوية كلما سمع الشعر الذي قيل في إحدى الحوادث اطمأن إلى صحة الحبر وقال لعبيد (٢): و لقد جئت بالبرهان في حديثك يا عبيد ، أو و قد دوك فقد جئت بالبرهان » (٣) . ونحن لا يعنينا من كل ذلك تحقيق هذه الأخبار والأقوال ، وإنما نريد أن نقول إن الاستشهاد بالشعر في التاريخ عامة والقصص التاريخية خاصة كان من مألوف عادة القوم منذ أقدم ما نعرف من آثارهم .

وقد استتبع ذلك أن بعض القصاصين كانوا يجتلبون الشعر اجتلاباً ليضعوه في المكان المناسب له من قصصهم ، ويطلبون المصنوع ليكثروا به الأحاديث ويستعينوا به على السهر عند الملوك ، والملوك لا تستقصى (٤) ، أو عند عامة الناس وهم أقل استقصاء وتدقيقاً .

ولم يكن جميع كتاب السيرة والتاريخ ممن يجتلبون المصنوع اجتلاباً ويطلبون من يصنعه لم ويضعه ، ولكهم – مع ذلك – اتفقوا جميعاً في إيراد شعر موضوع كثير ، بعضهم يعمد إليه عمداً لما قدمنا من أسباب ، وبعضهم يجد هذا الشعر أمامه مروياً أومدوناً ، فيضطر إلى الوفاء بواجبه وهو الجمع والتأليف ، من غير تحقيق لصحة الشعر ونسبته ، ويعتذر عن ذلك – حيما يلام عليه – بأنه لا علم له بالشعر وإنما جمع منه ما وجده أمامه أو ما رُوى له .

من هذا الضرب الثانى محمد بن إسحق صاحب السيرة . فقد كان مشهوداً له بالعلم بالمغازى والسيرة حتى قال عنه ابن سلام (٥): « كان من علماء الناس بالسير » ، وقال الزهرى (١) « لا يزال في الناس علم ما بتى مولى آل نخرمة ، وكان

<sup>(</sup>١) أخبار عبيدة : ٣١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٣٤٩.

<sup>(</sup> ٤ ) طبقات الشعراء : ٥٠ .

<sup>(</sup> ه ) المصدر السابق : ٩ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق : ٨ .

أكثر علمه بالمغازى والسير وغير ذلك ». ومع ذلك فإنه لم يكن له علم بالشعر ، وكان يعتذر عن الأشعار التي أوردها في سيرته بقوله (١): « لا علم لى بالشعر ، أوتني به فأحمله »، ولم يقبل منه ابن سلام هذا العذر ، وذلك لأنه و كتب في السير أشعار الرجال الذين لم يقولوا شعراً قط ، وأشعار النساء فضلاً عن الرجال ، ثم جاوز ذلك إلى عاد وثمود ، فكتب لهم أشعاراً كثيرة . . . أفلا يرجع إلى نفسه فيقول: من حمل هذا الشعر ؟ ومن أدًاه منذ آلاف السنين ؟ . . فكأن ابن سلام كان يفترض أن هذا القدر من التمييز والعلم بالشعر مما لا يجوز لأحد من العلماء أن يجهله . ومن أجل ذلك نرى في أحكام ابن سلام على ابن إسحق شيئاً من القسوة والتعميم فهو يقول (٢): « وكان ممن أفسد الشعر وهجنّه وحمل كل غثاء منه : محمد بن إسحق » . وقال (٣): « فلو كان الشعر مثل ما وصع لابن إسحق ، منه : محمد بن إسحق » . وقال من رواه الصحفيون ، ما كانت إليه حاجة ولا فيه دليل على علم » . وقال أيضاً في معرض حديثه عن أبي سفيان بن الحارث (٤): « ولسنا نعد ما يروى أبضاً في معرض حديثه عن أبي سفيان بن الحارث (٤): « ولسنا نعد ما يروى ابن إسحق له ولا لغيره شعر ، أحسن من أن يكون أبل ها دلك له من أن يكون أبل ها دلك لهم » .

ومع ذلك كله فإن الأمر فى حاجة إلى التقييد بعد هذا الإطلاق الذى ذهب إليه ابن سلام فى أمر الشعر الذى أورده ابن إسحق . فإذا ما عرضنا الشعر الذى أورده ابن إسحق فى سيرته – وبتى لنا بعد تهذيب ابن هشام – وجدنا أن الشعر عنده على ثلاثة ضروب :

الأول: الشعر الذي لا خلاف في أنه موضوع مصنوع ، وهو الذي 'نسب إلى آدم وإسماعيل والأمم القديمة والعرب البائدة . وليس في السيرة التي بين أيدينا إلا القليل منه ، وإن كان قسم كبير منه قد حفظ في كتب التاريخ مرويبًا عن

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء : ٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١١.

<sup>( ؛ )</sup> المصدر السابق : ٢٠٩ .

ابن إسحى، وذلك لأن ابن هشام قد حذف هذا القسم في مهذيبه السيرة ونص على ذلك في مقدمته (١) . ومع ذلك فإن الأمثلة التي بقيت في السيرة من هذا القسم تدل على أن ابن إسمى نفسه لم يكن يثق في صحة هذه الأشعار بل في صحة الأخبار' نفسها ، ولكنه وجدها أمامه مدونة أو مروية ، فأثبتها كما قرأها أو سمعها . وكان يذكر من العبارات ما يبرئ به نفسه من تبعثها ، فهو مثلاً حين يذكر خبر انتشار النصرانية في نجران ينص على أن « هذا حديث محمد بن كعب القرظي ، وبعض أهل نجران »(٢) عن ذلك ، فليس عليه إذن من تبعته شيء وإنما هو يرويه كما سمعه ، وكأنه يؤكد براءته من هذه التبعة بقوله بعد ذلك « والله أعلم أى ذلك كان » . وهو يذكر خبر سامة بن لؤى ثم بورد له شعراً قاله حين أحس بالموت ، ولكنه لا يتحمل تبعته ، ومن هنا ذكر أن سامة قال ذلك الشعر « فما يزعمون »(٣) . ويورد رجزاً لثعلبة بن سعد بن ذبيان فيقيده أيضاً بهذا القيد نفسه قال(١): ﴿ وَتَعْلَبُهُ - فَمَا يَزْعُمُونَ - الذِّي يَقُولُ لَعُوفُ حَيْنَ أَبْطَى بِهِ فَمْرَكُهُ قومه » . ويروى رجزاً للغوث بن مرّ ، ويحتاط لنفسه فيقول (°): « فيما زعموا » . ويورد خبر عثور بعض الناس على حجر في الكعبة قبل الإسلام بأربعين سنة مكتوب عليه بعض الحكم، فيُدخل بين الكلام قيده الذي يقيِّد به مثل هذه الروايات فيقول (٦): « وزعم ليث بن أبي سليم . . . إن كان ما ذكر حقًّا . . » . فكأن ابن إسحق يرى ـ بمثل هذا الاحتياط الذي كان يصطنعه ـ أن هذه الأخبار والأشعار أصبحت من التراث المروى ، وأن لا سبيل إلى البحث العلمي في صحبها وصدق نسبتها ، بل لو كان إلى ذلك سبيل ، فليس هو ذاك الرجل الذي يضطلع بهذا

<sup>(</sup>١) السيرة ١ : ٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١ : ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ١٠١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١٠٢: ١

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ١ : ١٢٥ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١ : ٢٠٨ .

العبء ، فهو ليس عالماً بالشعر ، على حفظه له وروايته إياه – وليس من عمله أن يحققه ويمحصه ؛ وإنما عمله فى أن يورد الأخبار إيراداً ، ويسرد الروايات سرداً ، ويزين كل خبر بما يستطيع أن يعثر عليه من شاهد شعرى . وكل ما يستطيع أن يأخذ به نفسه فى مثل هذا الموضوع هو أن ينثر فى حديثه مثل هذه العبارات التى قدمناها كقوله « فيا يزعمون » ، أو « إن صح ما قالوه » ، ليبرئ نفسه من تبعة ما يروى .

الثانى : أما القسم الثانى من الشعر الذى تضمنته السيرة فهو الذى قيل تمين البعثة أو فى السنوات الأولى منها ، فهو بذلك أقرب إلى الصحة ، بل إن بعضه صحيح لا شك فيه وإن اختلف بعض الرواة فى نسبته . وهنا يتجلى لنا أيضاً حدر ابن إسمى وحيطته ، وتبرؤه من التبعة ، فكأنه يريد أن يؤكد المعنى الذى لمحناه فى القسم الأول وهو أنه ليس من علماء الشعر المحققين له ، وإنما يروى منه ما وجده أمامه وينقل ما نقله إليه غيره . ولذلك نراه يتبع إحدى طريقتين فى هذا القسم من الشعر ؛ الأولى: أنه يستعمل القيود نفسها التى استعملها فى القسم الأول ، فهو ينقل الحبر أو الشعر ويبدؤه أو يعقب عليه بقوله « فيا يزعمون » (١)، أو « فهذا الذى بلغنى من هذا الحديث » أو « فهذا حديث الرواة من أهل المدينة » (٥) أو ما شاكل هذه العبارات . وأما الطريقة الثانية التى اتبعها فى هذا القسم من الشعر فهى نسبة الشعر إلى شاعر بعينه والتعقيب على ذلك بأنها قد تروك لغيره . فن ذلك أنه يورد شعراً نسبه إلى أنى بكر الصديق ثم يقول (١) « ويقال : بل عبد الله ذلك أنه يورد شعراً نسبه إلى أنى بكر الصديق ثم يقول (١) « ويقال : بل عبد الله ذلك أنه يورد شعراً نسبه إلى أنى بكر الصديق ثم يقول (١) « ويقال : بل عبد الله ذلك أنه يورد شعراً نسبه إلى أنى بكر الصديق ثم يقول (١) « ويقال : بل عبد الله ذلك أنه يورد شعراً نسبه إلى أنى بكر الصديق ثم يقول (١) « ويقال : بل عبد الله

<sup>(</sup>١) السيرة ١ : ٢٤٦ ، ١٤٧ / ٢ : ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢ : ٢٤٢ / ٣ : ٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ٢٠٩ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١ : ١٥٣ .

<sup>(</sup>ه) المعمدر السابق ١ : ٣٧١ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٢ : ٢٥٦ .

ابن جحش قالها ، ويورد شعراً آخر ويقول (١١): و فقال عبد الله بن رواحة أو أبو خيثمة ، ويقول (٢): و وكان مما قيل فى بنى النفير من الشعر قول ابن لُقيم العبسى ، ويقال : قاله قيس بن بحربن طريف ، ويقول (٣): و وقال قائل من بنى جذيمة ، وبعضهم يقول امرأة يقال لها سلمى ، ثم يقول : و فأجابه عباس بن مرداس ، ويقال بل الجحاف بن حكيم السلمى » .

<sup>(</sup>١) السيرة ٢ : ٣١٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣: ٢٠١ - ٢٠٠٠.

۲۵ – ۷٤ : المصدر السابق ٤ : ۲۵ – ۷۵ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١ : ٨٦ ، ٢٠٦ ،

<sup>(</sup>ه) المصدر البابق ١ : ٨٨ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١ : ١٤٤/١٤٣ .

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ١ : ٢١٠٠

« فقالت امرأة من العرب » (١٠) ، أو « قال رجل من بنى جذيمة » (١٠) ، أو « قال الآخر » (٣) . وأكثر هذا الشعر الذي لا ينص ابن إسحق على قائله هو ما قيل في رجل من الرجال الذين يرد ذكرهم في السيرة . فيذكر مثلاً جرير بن عبد الله البجلي ، فيريد أن يزيده تعزيفاً بقوله (٤) : « وهو الذي يقول له القائل » ، ويذكر هاشم بن حرملة فيقول (٥) : وهو « الذي يقول له القائل » ، ويعرقف سعد بن سيكل بقوله (٢) : « ولسعد بن سيل يقول الشاعر » ، ويذكر أبا سيارة عميلة بن الأعزل فيقول (٧) : « ففيه يقول شاعر من العرب » ، ويذكر الطلب ووفاته فيقول (١٠) : « فقال رجل من العرب يبكيه » ؛ ومثل ذلك كثير .

فنحن نرى إذن أن الشعر فى كتب التاريخ والسيرة ليس هدفاً يقصد لذاته، ولم يكن موضعاً للتحقيق والتمحيص، وإنما كان حلية أحياناً، ودليلاً على القصة أو الحبر أحياناً أخرى، وكان فى جميع هذه الأحايين يتقصد منه التأثير فى نفوس السامعين أو القارئين حتى يندمجوا فى جو الحوادث نفسها وتصغو إليها أفئدتهم فيصد قوها، أو على الأقل لا يناقشوا أمر صحتها. ومن أجل هذا رأينا أصحاب التاريخ أو السيرة يروون شعرًا لا يكاد يشك أحد فى أنه مختلق موضوع، بل إنهم هم أنفسهم — كما رأينا فى سيرة ابن إسحق — يشكنون فى هذا الشعر، ويوردونه بعد عبارات تكشف عن بعض هذا الشك، ولكنهم مع ذلك لا يملكون ويوردونه بعد عبارات تكشف عن بعض هذا الشك، ولكنهم مع ذلك لا يملكون من أن يوردوه لأنه — كما ذكرنا — أصبح تراثاً شعبيناً ، وأصبح لا مفر للمؤرخ من أن يجمعه ويورده مع كل حادثة قيل فيها. ومن أجل هذا وجدنا أيضاً أن

<sup>(</sup>١) السيرة ١: ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ۽ ٧٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر الاابق ٤ : ٧٨ .

<sup>(</sup>٤) المصدر البابق ١ : ٧٦ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ١: ٥٠٥.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١ : ١١٠ .

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ١ : ١٢٨ .

<sup>(</sup> ٨ ) المصدر السابق ١ : ١٤٥ .

بعض الشعر الذى ورد فى كتب التاريخ والسيرة أرسيل إرسالاً ، ولم ينسب إلى شاعر ، أو لم ينص على نسبته لشاعر ، وذلك لأن ما يعني المؤرخ أو كاتب السيرة هو هذا الشعر نفسه وأنه قيل فى حادثة بعيها أو فى رجل بذاته ، أما تحقيق نسبة الشعر فليس مما يصرفون إليه جهدهم .

وما أحسبني بعد ذلك مغالياً إذا ضممت كتب التاريخ أو السيرة إلى كتب اللغة والنحو ــ ولم أعد ها كلها مصدراً من مصادر الشعر الجاهلي يطمأن فيه إلى صحة ذلك الشعر الوارد فيه أو إلى نسبته إلى شاعر بعينه .

#### ٣

وكتب الأدب العامة لا تختلف ، في طريقة إبراد الشعر ، عن كتب النحو واللغة والسيرة والتاريخ ، ولو اقتصرنا في حديثنا على كتابين من كتب الجاحظ هما : البيان والتبيين ، والحيوان ، لوجدنا فيهما مصداق ما ناهب إليه . فالجاحظ — شأنه كشأن جميع من ألبّف في الأدب العام — لا يورد الشعر على أنه غاية تقصد لذاتها ، فلا يكلبّف نفسه مشقة تمحيصه وتحقيقه والتثبت من نسبته وروايته ، وإنما يورد الشعر ليكون مثلاً أو شاهداً يتوسيل بهما لتوضيح ما يسوق من أخبار ، أو لدعم ما يذهب إليه من مناظرات ومناقشات . ومن أجل ذلك نراه — حين يذكر عادات العرب في الحطابة ويرد على الشعوبية في ذلك — يقول (١١): « وفي كل ذلك قد روينا الشاهد الصادق والمثل السائر » . وحين يتحدث عن أنواع الشعراء وطبقاتهم ، يورد على كل نوع وطبقة بيتاً أو أبياتاً من الشعر فيها ذكر لهذه الأنواع والطبقات أو لبعضها متخذاً من هذا الشعر دليلاً على صدق قوله (٢) . والأمثلة على ذلك أكثر من أن تحصي ، بل إننا دليلاً على صدق قوله (٢) . والأمثلة على ذلك أكثر من أن تحصي ، بل إننا

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ٢ : ٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢ : ٩ - ١٢ .

لنكاد نذهب إلى أن جميع ما أورده الحاحظ فى كتابيه هذين إنما ينهج فيه هذا النهج .

وإذا كان الجاحظ ومؤلفو كتب الأدب العامة يشتركون مع مؤلني كتب النحو واللغة والسيرة والتاريخ في هذه الخاصة وهي : إيراد الشعر على أنه دليل أوشاهد، فإن الجاحظ ومعه مؤلفوكتب الأدب العامة ينفردون عن مؤلفي الكتب التي ذكرناها بخاصة أخرى ، وهي : أنهم لايرمون من وراء كتبهم التي يؤلفوها في الأدب العام إلى الفائدة العلمية وحدها، ولا يقتصرون فيها على التعليم والتثقيف وحدهما، أو قل إنهم لا ينهجون فيما ينقلون من العلم نهج الأسلوب العلمي الحاف الذي يرمى إلى القارئ بالقول من أقرب السبل ، وإنما يهجون في ذلك مهج الأسلوب الأدبى ، وياجأون إلى الاستطراد والتنويع والتنقل من باب إلى باب ، ومن موضوع إلى موضوع ، ثم يعودون إلى ما بدأوا به ، ولا يكادون يمضون فيه قليلاً حيى يتجاوزوه إلى حديث آخر . فهم بذلك يجمعون بين التعليم والتسلية ، وبين التثقيف والإمتاع . ومن كان هذا شأنه لا يعنيه أن يقف عند موضوع بعينه وقفة طويلة يستغرق فيها جميع أطرافه ، وليس من شأنه أن يأخذ نفسه ويأخذ القارئ بالتحقيق والتمحيص . ومن أجل هذا نرى الجاحظ حريصاً على أن يوضِّع طريقته هذه توضيحاً لا لبس فيه فيقول (١١) : « وقد ذكرنا من مقطعات الكلام وقصار الأحاديث بقدرما أسقطنا به مؤونة الخطب الطوال. وسنذكر من الخطب المسندة إلى أربابها مقداراً لا يستفرغ مجهود من قرأها ، ثم نعود بعد ذلك إلى ما قصر منها وخف م. ويقول أيضاً (٢): « هذا \_ أبقاك الله \_ الجزء الثالث من القول في البيان والتبيين ، وما شابه ذلك من غرر الأحاديث ، وشاكله من عيون الحطب ، ومن الفقرَر المستحسنة ــ والنُّتـَف المستخرجة ، والمقطعات المتخيرة ،وبعض

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ٢ : ١١٧ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السَّابِق ٢ : ٥ .

ما يجوز فى ذلك من أشعار المذاكرة، والجوابات المنتخبة ». ويقول (١٠): « كانت العادة فى كتب الحيوان أن أجعل فى كل مصحف من مصاحفها عشر ورقات من مقطعات الأعراب ونوادر الأشعار ، لما ذكرت عجبك بذلك . . . »

ويعلل الجاحظ اتباعه هذه الطريقة بقوله (٢): « وجه التدبير في الكتاب إذا طال أن يداوي وزلفه نشاط القارئ له ، ويسوقه إلى حظه بالاحتيال له ، فن ذلك أن يخرجه من شيء إلى شيء ومن باب إلى باب . . . ونقصد من ذلك إلى التخفيف والتقليل ، فإنه يأتى من وراء الحاجة ، ويعرف بجملته مراد البقية ». ويقول بعد أن يورد بعض الأخبار والنوادر (٣): «فجعلنا بعضها في باب الاتعاظ والاعتبار وبعضها في باب المزل والفكاهة . ولكل جنس من هذا موضع يصلح له . ولا بد للن استكدا والحد من الاستراحة إلى بعض الهزل » .

ومن كانت هذه غايته ، كان خليقاً أن يجمع بين دفتى كتابه ما يحقق له هذه الغاية ، يستوى عنده فى ذلك الحبر الصحيح والزائف ، والشعر الثابت والمشكوك فيه والموضوع ، وربما أورد من الأخبار والأشعار ما يعرف يقيناً زيفها ووضعها ، واكنه يسوقها لأنه يستحسلها أو لأن فيها نادرة تناسب ما قبلها . فمن ذلك أن الجاحظ يورد خبراً فيه شعر ثم يقول (١٠): « وأخلق بهذا الحديث أن يكون مولداً ، ولقد أحسن من ولده » .

ومن أجل هذا كله نرى الجاحظ لا يكلف نفسه مشقة التثبت والتمحيص ، والرجوع إلى ما بين يديه من كتب ومصادر ، وإنما يرتجل القول ارتجالاً ، ويسوقه في كثير من التجاوز والتسامح ، ويدفعه إلينا كما ورد في خاطره ساعة كتابته أو إملائه ، فهو يورد بيتاً من الشعر ثم يقول (٥): « وهي أبيات لم أحفظ منها إلا هذا البيت » . ويقول أيضاً في باب الحطب (٢): « وخطبة أخرى ذهب عنى

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ٣ : ٣٠٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣ : ٣٦٦ - ٣٦٧ ،

<sup>(</sup>٣) المصدر النابق ٢ : ٢٢٢ .

<sup>( ؛ )</sup> المصدر السابق ؛ ٣٦ .

<sup>(</sup>ه) الحيوان ٢ : ١٣ .

<sup>(</sup>٦) البيان والتبيين ٢ : ١٢١ .

ولم يكن ارتجال الجاحظ للكلام ، ولا إلقاؤه إياه كما حضره في ذاكرته ، عن قلة الكتب التي بين يديه ، وإنما كان ذلك لأن طريقة التأليف في مثل كتب الأدب العامة لا تستدعى التثبت والتحقيق والرجوع إلى المصادر - كما بيناً في مواطن كثيرة في هذا الفصل . وإلا فقد عرف الجاحظ بكثرة ما لديه من كتب وبكثرة ما قرأه واطلع عليه منها، حتى لقد قال أبو هفان (٣): و ثلاثة لم أرقط ولا سمعت أحب إليهم من الكتب والعلوم : الجاحظ ، والفتح بن خاقان ، وإسماعيل بن إسماق القاضى . فأما الجاحظ فإنه لم يقع بيده كتاب قط إلااستوفى قراءته كائناً ما كان حتى إنه كان يكترى دكاكين الوراً اقين ويثبت فيها للنظر .... بل إن في كتابيه هذين ذكراً لبعض الكتب التي استمد منها بعض ما فيهما من أخبار وخطب وأشعار (١٤) .

ومع كل ذلك فقد نثر الجاحظ فى كتابيه إشارات متفرقة عبر بها عن شكه فيا أورد من شعر ، وهو شك قد يوهم بالتحقيق والتمحيص ، ولكن السياق الذى ورد فيه هذا الشك سياق له دلالة خاصة ، فالجاحظ مثلاً يورد بيتاً من الشعر ثم يقول (°): « فخبرنى أبو إسحق أن هذا البيت فى أبيات أخر كان أسامة صاحب روح بن أبى همام هو الذى كان ولله هان التهمت خبر أبى إسحق فسم الشاعر ،

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١ : ٩٧ .

<sup>(</sup>٢) الحيوان ١ : ٢٧٦ – ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن النديم ، الفهرست : ١٦٩ .

<sup>(</sup> ٤ ) انظر مثلا : البيان والتبيين ١ : ٩٧ ، ٩٣ / ١٣٦ ، ٣٧٥ ، ٣٧٠ ؛ ٣٧٨ ؛ ٣٧٨ . ٣٧٠ . ٣٠ – ٥٠ .

<sup>(</sup>ه) الحيوان ٦ : ٢٧٨ .

وهات القصيدة ، فإنه لا يقبل فى مثل هذا إلا بيت صحيح ، صحيح الجوهر ، من قصيدة صحيحة لشاعر معروف ، ويورد بيتاً لأوسى بن حجر ثم يقول: و وهذا الشعر ليس يرويه لأوس إلا من لا يفصل بين شعر أوس بن حجر وشريح ابن أوس » . ويورد بيتاً لبشر بن أبى خازم ويقول (١١): و وقد طعنت الرواة فى هذا الشعر الذى أضفتموه إلى بشر بن أبى خازم . . . وقالوا : فى شعر بشر مصنوع كثير مما قد احتملته كثير من الرواة على أنه من صحيح شعره . » ويورد شعراً للأفوه الأودى ثم يقول (٢): و وما وجدنا أحداً يشك فى أن القصيدة مصنوعة » .

وهذه الإشارات الكثيرة إلى وضع الشعر وردت كلها فى موطن واحد ، وهو حديثه عن علامات النبوة وانقضاض الكواكب ، فى معرض رد الجاحظ على من يزعم أن انقضاض الكواكب أمر معروف فى الجاهلية وقد ذكره الشعراء الجاهليون فى شعرهم ، ومن هنا ذهب بعضهم إلى أنه : ليس فى انقضاض الكواكب دلالة على النبوة . فكان من بين ما رد به الجاحظ على هؤلاء أن شك فى هذا الشعر ودفعه وذهب إلى أنه مصنوع . فالجاحظ إذن لم يشك فى هذا الشعر لأن تحقيق الشعر وتمحيصه غايته ومقصده ، وإنما اتخذ ذلك سبيلا ، من سبل كثيرة اصطنعها ، للرد على مناظريه أو المخالفين له فى الرأى . ومن أجل هذا نراه لا ينقد الشعر الذى يورده ابتداء " ، إلا فى مواطن قليلة جداً حيث يورد عبارة واحدة متكررة هى قوله و إن كان قالها » . فهو يقول (٢) : و وقال أمية سان كان قالها » ثم يورد شعراً ، و يقول (١) : و وقال تأبط شراً الن كان قالها » . هورد أبياتاً و ويقول (٥) : و وقال العبدى ان كان قاله . » و ربما كانت هذه العبارة تفيد شكه فى نسبة الشعر الذى يورده للشاعر الذى ذكره ، ولكنها أيضاً

<sup>(</sup>١) الحيوان ٦ : ٢٧٩ .

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ٦ : ٢٨٠ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣: ٤٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣ : ٦٨ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ؛ ٢٤٨ .

قد تفيد ، فيا نرى ، شكه فى ذاكرته وحفظه ، فقد ذكرنا قبل قليل أن الجاحظ لا يكاد يرجع إلى ما بين يديه من كتب ومصادر ، وإنما يكتب أو أيملى ما يرد فى خاطره وما يحضر فى ذاكرته ، فلعله أيضاً فى هذه المواطن يقصد بهذه العبارة المتكررة أنه إنما يكتب من ذاكرته ، ولذلك فهويشك فى حفظه لنسبة الشعر الذى يورده ، فإن كان ذلك كذلك ، يكن هذا دليلا جديداً على ما نذهب إليه من أن الجاحظ إنما يورد الشعر وسيلة لا غاية ، وأنه لا يتكلف مشقة تحقيقه وتمحيصه والتثبت من نسبته وصحته .

ومن الأدلة على هذا الذى نذهب إليه ما ورد فى الكتابين: الحيوان، والبيان والتبيين، من أخطاء فى نسبة الشعر. وهى أخطاء لا يصح أن تقع إلامن السرعة أو الاعتماد على الحافظة لأنها فى أغلبها نتيجة لتشابه فى الأسماء، فمن ذلك أن الجاحظ ينسب فى الحيوان شعراً لحُه مَاف بن ند بة (١)، وينسبه فى البيان والتبيين للبرجمي (٢)، والصواب أن هذا الشعر لحفاف بن عبد قيس البرجمي (١). ومن ذلك أيضاً أنه ينسب بيتين فى البيان والتبيين لحميد بن ثور الهلالى، والصواب أنهما لحميد الأرقط (١). ونسب فى الحيوان لحفاف بن ندبة البيت التالى (٥): أيما لحميد الأرقط (١). ونسب فى الحيوان لحفاف بن ندبة البيت التالى (٥): أبهما لحميد الأرقط (١). ونسب فى الحيوان لحفاف بن ندبة البيت التالى (١)؛ وأبها خواشة هي كنية تحفاف بن ندبة ، فليس هو إذن صاحب هذا البيت وإنما هو المخاطب به ، وقائله العباس بن مرداس السلمى .

ودليل آخر على ما نذهب إليه هو هذا الاختلاف فى نسبة الشعر بين الحيوان والبيان والتبيين فمن أمثلة ذلك أن شعراً نسب فى الحيوان إلى أبى ذؤيب الهذلي (١٦) . ونسب أله المتنخل الهذلي (١٦) . ونسب

<sup>(</sup>١) الحيوان ١ : ١٣٣ .

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ٢ : ١١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، هامش : ٦ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١ : ٦ .

<sup>(</sup>ه) الحيوان ه : ۲۶ ، وهامش : ۳ .

<sup>(</sup>٦) الحيوان ه : ه ٢٨٠.

<sup>(</sup>٧) البيان والتبيين ١ : ١٧ .

الجاحظ بيتين فى البيان والتبيين للفزارى (١) ، وكان نسبهما فى الحيوان لحريز ابن نشبة العدوى (٢) ، ونسب أبياتاً فى البيان لسالم بن وابصة (٣) ، بينا نسبها فى الحيوان للعرجى (١) . إلى آخر ما فى الكتابين من خلاف فى نسبة الشعر .

وآخر هذه الأدلة ما ذكرناه آنفاً عند حديثنا عن كتب النحو واللغة والسيرة والتاريخ، وهو: إغفال اسم الشاعر، والاقتصار على قوله و قال الشاعر، (٥)، أو و قال آخر، (١)، أو و قال أعرابي، أو ما شابه ذلك من العبارات التي تدل على أن المؤلف غير حريص على تحقيق نسبة الشعر ولا يعنيه من أمره إلا أنه وجد بيتاً أو أبياتاً تناسب ما أورد من حديث. وكثيراً ما يغفل اسم الشاعر ويكتني بذكر القبيلة وحدها مثل قوله و قال بعض القرشيين، (١)، أو و قالت امرأة من بني أسد، (١١)، أو و قال الفزاري، (١١)، أو و قال العبدي، (١٦)، وكثيراً ما يقول في مواطن متفرقة و قال المذلى، ثم يورد أبياتاً من الشعر لشعراء مختلفين من هذه

<sup>(</sup>١) البيان والسين ٢ : ١٦٠ .

<sup>(</sup>٢) الحيوان ٤ : ١٥١ .

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ١ : ٢٣٣ .

<sup>(</sup> ٤ ) الحيوان ٣ : ١٢٧ .

<sup>(</sup>ه) الأمثلة على ذلك كثيرة انظر مثلا البيان والتبيين ١ : ٩٤ ، ١٠٩ ، ٢/٢٧٤ : ٣٢٩ والحيوان ٣ : ٣١٠ ، ٣١٧ ، ٤٤٤ .

<sup>(</sup>٦) انظر مثلا البيان والتبيين ١ : ٧٨ ، ١٩٠ ، ٢١٢ ، ٢٣١ ، ٢٣٢ ؛ ٢٨٤ . والحيوان ٣ : ٣١٧ ، ٣٨٨ ، ٢١٧ ، ٢٣٢ .

<sup>(</sup>٧) انظر مثلا البيان والتبيين ١ : ٢١٢ ، ٢١٣ .

<sup>(</sup> ٨ ) البيان والتبيين ١ : ١٨ .

<sup>(</sup> ٩ ) البيان والتبيين ١ : ١٥٩ / ٢ : ١٦٠ ، ٢٨٠ .

<sup>(</sup>١٠) المصدر البابق ١ : ١٨٠ .

<sup>(</sup>١١) المصدر السابق ٢ : ١٦٠ .

<sup>(</sup>١٢) الحيوان ١ : ١.٣٤ .

<sup>(</sup>١٣) الحيوان ٤ : ٢٤٨ .

القبيلة ، فحيناً يكون البيت لأبى العيال الهذلى (١) ، وحيناً ثانياً لحبيب بن عبد الله الهذلى (٢) ، وحينا رابعاً لأبى خواش الهذلى (٢) ، وحينا رابعاً لأبى خواش الهذلى (١) ، وهكذا . .

وخلاصة كل ما تقدم في هذا الفصل أن الشعر في هذه الفهروب المختلفة من الكتب ليس غاية "تقصد، وإنما هو وسيلة تلتمس لغيرها من الغايات، فهو يساق حيناً للاستدلال والاحتجاج كما في كتب النحو واللغة ، وهو يساق حيناً آخر للاستشهاد والتمثل وتقوية الخبر وتزيينه كما في كتب السيرة والتاريخ والأحب العام . وبذلك لا يمني مؤلفو هذه الكتب بتحقيق نسبة الشعر إلى شاعر بذاته ، وإنما حسبهم أن يكون هذا الشعر قديماً قيل في عصر يصح الاستشهاد والاحتجاج به، أو قالته قبيلة من القبائل بحيث يكون شاهداً على لهجها — كما هو الشأن في كتب النحو واللغة ؛ أما كتب السيرة والتاريخ والأدب العام فبحسب مؤلفيها أن يجدوا لديهم شعراً قيل في الحادثة التي يروونها ، أو أبياتاً تناسب الحديث الذي يسوقونه ، وليس يعنيهم بعد ذلك تحقيق نسبة الشعر إلى شاعر بعينه ، بل لا يعنيهم موضوع ، ولكن ذلك لا يمنعهم من إيراده لما فيه من نادرة أو حديث مستطرف . ومن أجل هذا كله لا نحسبنا مغالين إذا قلنا إن هذه الكتب كلها ، بأنواعها ومن أجل هذا كله لا نحسبنا مغالين إذا قلنا إن هذه الكتب كلها ، بأنواعها المختلفة ، ليست بطبيعها مصدراً أصيلاً من مصادر الشعر التي يعتمد عليه ، واعما المصدر الأصيل الذي يصح للباحث المحقق أن يطمئن إليه ويعتمد عليه ،

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١ : ٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١ : ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١ : ٢٣٩ .

هوهذه الدواوين الشعرية التى اقتصرت على الشعر نفسه واتخذته غاية "لذاته ، وأهر على جامعوها وصانعوها وشر احها جهدهم في التثبت من صحة كل قصيدة بل كل بيت ، وانتحقق من نسبة كل ذلك إلى شاعره ، ودفع ما لا تثبت لم صحته أو نسبته ، والنص على ما يشكّون فيه منه . هذا الجهد الخصب المثمر الذى بذله العلماء الرواة منذ مطلع القرن الثانى الهجرى ، وبلغ غاية نشاطه فى النصف الأخير من القرن الثانى ومطلع القرن الثالث ... هذا الجهد الحصيب المثمر من التنقيب والتدقيق والتحقيق والتحقيق الأدواوين التي تناقلها التلاميذ من الرواة العلماء عن شيوخهم بالرواية جيلاً بعد الدواوين التي تناقلها التلاميذ من الرواة العلماء عن شيوخهم بالرواية جيلاً بعد علماء الطبقة الأولى فى النصف الأخير من القرن الثانى . هذه الدواوين وحدها علماء الطبقة الأولى فى النصف الأخير من القرن الثانى . هذه الدواوين وحدها هى المصدر الأولى الوحيد الذى يُعتمد عليه فى إثبات صحة الشعر وفى التحقق من نسبته إلى شاعر بذاته . وقد وفينا كل ذلك حقه من البحث فى الفصول من نسبته إلى شاعر بذاته . وقد وفينا كل ذلك حقه من البحث فى الفصول الثلاثة السابقة من هذا الباب .

الخاتمة

خلاصة البحث



### خاتمة

## الخلاصة :

لهذا البحث \_ على تشعبُ طرُقه وتباعد أطرافه \_ وحدة عامة تنتظمه كلَّه: تقرُّب منه ما تباعد، وتجميع ما تفرّق . ولهذه الوحدة العامة دعائم ترتكز عليها وتقوم بها :

١

أولها: أن هذا الموضوع ، كغيره من الموضوعات ، يدور في نطاق إطار معين من الزمان والمكان والسكان . فكان لا بد النا من أن نمه بين يدى بحثنا بتحديد معالم هذا الإطار . وخلصنا من كل ذلك إلى أن موطن العرب ، في جاهليهم ، كان متفاوتا في طبيعة أرضه ، وفي طبيعة مناخه ، وفي طبيعة سكانه . أما السكان أنفسهم فكانوا طوائف ثلاثا: أعراباً موغلين في الصحراء ، يرتادون الكلا ، وينتجعون مواقع القطر ، ويحيون حياة لا تكاد تعرف من أسباب الحضارة والمدنية شيئا . ثم سكان الجواضر من أهل المدر الذين كانوا يحيون حياة مستقرة ثابتة ، في المدن والقرى ، في داخل الجزيرة العربية وعلى أطرافها : في مكة والمدينة والطائف والحيرة والأنبار وقرى الهامة . ثم طائفة ثالثة هم سكان البادية الذين ابتعدوا عن جوف الصحراء واستوطنوا مشارف المدن والقرى في ظواهرها وضواحيها ، يحيون حياة فيها شيء من الاستقرار ، وشيء من الأخذ بأسباب الحضارة والمدنية .

والقبيلة العربية نفسها لم تكن شيئاً غير هذا ، بل إن هؤلاء العرب بطوائفهم الثلاث لم يكونوا إلا قبائل عربية ؛ فليست القبيلة كلها إذن أعراباً موفلين فى الصحراء ، بعيدين عن كل أسباب الحضارة والمدنية ، وإنما كانت القبيلة الواحدة فى الجاهلية — كما كانت فى صدر الإسلام ، بل كما هى لعهدنا هذا — ثلاثة أقسام : قسم ما زال ضارباً فى جوف الصحراء ، وقسم تحضر واستقر وسكن المدن والقرى ، وقسم بين هذين القسمين : يبتعد عن جوف الصحراء ولكنه لا ينزل قلب المدن والقرى ، وإنما يستوطن باديبها وظاهرها . وعلى ذلك كانت : قريش والأوس والخزرج وهمُذيل وعبد القيس وبكر وتغلب وأكثر قبائل العرب ، يتحضر بعضها ويسكن المدر فى : مكة ويثرب والطائف وقرى اليمامة والجزيرة ، ويبدو بعضها فينزل فى ظواهر هذه المدن والقرى وضواحيها ، اليمامة والجزيرة ، ويبدو بعضها فينزل فى ظواهر هذه المدن والقرى وضواحيها ، مم يبتى بعضها على ما كان عليه أصلاً فى جوف الصحراء .

وكما انقسمت القبيلة العربية الواحدة ثلاثة أقسام فى موطنها وحياتها الاجهاعية ، كانت كذلك فى دينها : فقد كانت أكثر القبائل فى الصحراء وثنية مشركة ، وكان كذلك بعض هذه القبائل فى البادية والحواضر ، ولكن من هذه القبائل نفسها من كان يعبد الله ، إما لأنه دخل فى النصرانية أو اليهودية ، وإما لأنه ما زال مقيماً على بعض دين إبراهيم . فاليهود والنصارى فى بلاد العرب كانوا فى أكثرهم قبائل عربية تهودت أو تنصرت .

وكانت هذه المدنية التي عرفها سكان الحواضر وقطًان البوادى المطيفة بها على تفاوت نصيبهم منها في الجاهلية الأخيرة القريبة من الإسلام - نتاج عاملين كبيرين : عامل تليد موروث يحسنون به ولا يكادون يستبينونه في وضوح، ويدركون أطرافاً منه ، ولكنهم لا يقوون على بعث الحياة فيه ، وكانت آثار هذه المدنية الموروثة وشواهدها ماثلة أمام أعينهم ، يرونها في حيلتهم وترحالهم ، حيى إذا نزل القرآن ذكرهم بها واستمد منها العظة والعبرة . وعامل طريف مقبوس يستمدونه من اتصالهم الوثيق بالحضارات القائمة من حولم في بلاد فارس والروم ومصر

ومن أجل ذلك كله كان لا بد للباحث من أن يتنبَّه لهذه الفروق الكبيرة في

حياة العرب ومجتمعاتهم في الجاهلية ، فلا 'يلقي القول إلقاء عاماً يشمل عرب الجاهلية كلهم . فإن من الحطأ أن نعمم على سكان الحواضر والبوادى أحكاماً يتصف بها قطان الصحارى وحدهم ، أو أن نصيم أهل المدر بالجهل والبدائية اللذين كانا من صفات بعض أهل الوبر .

وإذ كان ذلك كذلك ، كان لا بد لسكان الحواضر المستقرين في مدنهم وقراهم ، ولقطان البادية القريبة من الحواضر ، المطيفة بها – من أن يأخِذوا بنصيب متفاوت من مظاهر الحضارة التي كانت تعرفها الأمم المجاورة لهم .

#### ۲

ومن هنا كان حديثنا في الباب الأول من بحثنا عن أهم مظهر من مظاهر هذه الحضارة ، وهو الكتابة والتدوين . فاستقريبنا في الفصل الأول النقوش الجاهلية الشالية ، وانتهينا إلى أن هذا الخط العربي — الذي عرف الإسلام بالخط الكوفي قد كان معروفاً في الجاهلية منذ مطلع القرن الرابع الميلادي على أقل تقدير ، وأن عرب الجاهلية قد كتبوا بهذا الخط الذي كان المسلمون يستطيعون قراءته في يُستر ، ونستطيع نحن الآن أن نقرأه بعد شيء من المرانة والدربة — ثلاثة قرون قبل الإسلام أو تزيد ، ثم جمعنا قدراً صالحاً من النصوص والروايات — بعضها يكاد يكون قاطع الدلالة — وخلصنا مها إلى ترجيح معرفة عرب الجاهلية بالنقيط والإعجام . ثم عرضنا آراء بعض القدماء الذين عموا الحكم على عرب الجاهلية فوصموهم بالجهل والأمية ، ورددنا هذه الأحكام ردًا اطمئننا إلى صوابه ، وزاد فوصموهم بالجهل والأمية ، ورددنا هذه الأحكام ردًا اطمئننا إلى صوابه ، وزاد اطمئناننا حين جمعنا بعض أسماء المعلمين في الجاهلية ، وبعض النصوص والأخبار التي تشير إلى قيام مدارس لتعليم الكتابة في الجاهلية في الجاهلية نفسها ، وزدنا على ذلك أن بعض عرب الجاهلية لم يكونوا يكتفون بتعليم الكتابة العربية وردنا على ذلك أن بعض عرب الجاهلية لم يكونوا يكتفون بتعليم الكتابة العربية وحدها ، وإنما كانوا يتعلمون أيضاً لغات الأم التي تربطهم بهم روابط كثيرة ، وحدها ، وإنما كانوا يتعلمون أيضاً لغات الأم التي تربطهم بهم روابط كثيرة ،

فكان من العرب من يكتب العربية والسريانية والعبرية والفارسية ، وكان فى بلاد فارس وفى بلاط النجاشي مترجمون من العرب يكتبون بالعربية حين يحتاج الأمر إلى أن يترجموا إليها ويكتبوا بها .

واستوفينا فى الفصل الثانى بحث هذا الموضوع حين تحدثنا عن الموضوعات التى كان يكتبها عرب الجاهلية ، والمواد والأدوات التى كانوا يستخدمونها فى كتابتهم ، فجمعنا من النصوص والروايات ما يشير إلى أن عرب الجاهلية كانوا لا يكادون يتركون شأناً من شئون حياتهم الحاصة والعامة إلا سبلوه وقيده ، ولم يتركوا مادة ولا أداة عرفها العالم من حولم آنذاك إلا استخدموها فى كتابتهم . فكانوا يدونون كتبهم الدينية بالعربية وبالعبرية والسريانية ، وكانوا يكتبون عهودهم ومواثيقهم وأحلافهم ، ويسجلون فى الصكوك حساب تجاربهم وحقوقهم ويكتبون رسائلهم فى جليل أه ورهم وصغيرها ، بل كانوا يكتبون مكاتبات رقيقهم وينقشون خواتمهم وشواهد قبورهم .

واستخدموا في كتابهم الجلد: من رق وأديم وقضيم ؛ والقماش المصنوع من القطن الأبيض يصقلونه ويُعد ونه للكتابة ويسمونه المهارق ؛ وأنواع النبات وخاصة العُسُب ، والحشب ؛ واستخدموا العظام بأنواعها المختلفة. ثم تحدثنا عن الورق حديثاً مفصلاً انهينا منه إلى ترجيح استخدام عرب الجاهلية لورق البردي في الكتابة.

وكان ختام هذا الباب حديثاً موجزاً عن وصف الحط والكتابة فى الجاهلية . وبذلك نكون قد رجحنا ثلاثة أمور لها قيمتها وخطرها ؛ أولها : قيداً م معرفة عرب الجاهلية بالحط العربى معرفة لا تقل عن ثلاثة قرون قبل الإسلام ؛ وثانيها : نقط الحروف وإعجامها فى الكتابة منذ الجاهلية نفسها ، وثالثها : قيام المدارس ووجود المعلمين لتعليم الحط وانتشار الكتابة بين عرب الجاهلية انتشاراً أتاح لهم أن يسجلوا بها كثيراً من شئونهم وأن يستخدموا لذلك كثيراً من الأدوات .

وكان من الطبيعى بعد ذلك أن نخصص الحديث ، فى الباب الثانى ، بكتابة الشعر الجاهلى وحده . ورأينا أن هذه الكتابة ذات صورتين مختلفتين : صورة ضيقة محدودة لا تعدو مجرَّد التسجيل على صيفة واحدة قد تزيد أو تنقص، وسميناها التقييد؛ وصورة واسعة تُشَمَّ فيها هذه الصحف إلى بعضها حتى يكون منها كتاب أو ديوان ، وسميناها : التدوين .

ثم رأينا أن بين أيدينا ضربين من الأدلَّة على تقييد الشعر الجاهلي منذ الجاهلية نفسها ؛ وهما : أدلة عقلية استنباطية ، وأدلة صريحة نصَّيَّة .

أما الأدلة العقلية الاستنباطية فأربعة : أولها استنتجناه من كل ما قدمناه في الباب الأول عن معرفة عرب الجاهلية بالكتابة ، ورأينا أن الشعر كان للقبيلة وللفرد العربي في الذروة العليا من القيمة والحطر : إذ هو ديوان أمجادهم وأحسابهم، وسجل مفاخرهم ومآثرهم . وكانت القبيلة تحرص أشد الحرص على فخر الشاعر إذا كان من غيرها ، وتخشى أشد الحشية هجاءه ، تبذل من ذات نفسها ومالها ما تطيق وفوق ما تطيق لتدفعه عن نفسها ، وكذلك كان الرجل العربي في حرصه على المدح وخوفه من الهجاء . فإذا كان العرب كان الرجل العربي في حرصه على المدح وخوفه من الهجاء . فإذا كان العرب آنذاك يقيدون عهودهم ومواثيقهم ورسائلهم وصكوك حسابهم وسواها من الموضوعات التي تتصل بشئون حيابهم ، ألا يرجع ذلك أنهم كانوا كذلك يقيدون الموضوعات التي تتصل بشئون حيابهم ، ألا يرجع ذلك أنهم كانوا كذلك يقيدون أمر الشعر بهذا الحطر للممدوحين ، فهل كان ملوك الحيرة وملوك غسان وأشراف مكة والمدينة والطائف وساداتها وأثرياؤها ، وسادات نجران واليمن ، هل كان كل مكة والمدينة والطائف وساداتها وأثرياؤها ، وسادات نجران واليمن ، هل كان كل أولئك لا يقيدون ما أيمد حون به من الشعر او بعضه مع أنهم كانوا يقيدون سائر أمورهم ؟

وثانيها: أن الشعر كان له من القيمة والخطر للشعراء أنفسهم ما كان القبيلة والممدوحين. فقد كان هذا الشعر عند غير المتكسبين بالمدح واجباً قببكياً تفرضه على الشاعر طبيعة ارتباطه بقبيلته ، أو واجباً خلقياً تمليه عليه مآثر سلفت من صاحبها لقبيلة الشاعر أو للشاعر نفسه ، وأما المتكسبون بالمدح فقد كان الشعر مورداً من موارد ارتزاقهم ، أو لعله المورد الوحيد . أليس عجيباً بعد ذلك ألا يعنى الشاعر ، وهذه قيمة الشعر عنده ، بأن تحفظ الكتابة شعرة أو بعضه ؟ ولا سيا الشعراء الذين كانوا يعرفون الكتابة ويستخدمونها ، وقد عددنا منهم في هذا الفصل طائفة ليست قليلة .

وثالث هذه الأدلة العقلية يتناول ضرباً خاصًا من الشعر الذى وصفه فى شعره: امرؤ القيس بن بكر، وكعب بنزهير، ثم وصفه الجاحظ وابن جينًى – والذى هونتاج عمل عقليً مركّب.

فإذا كنا لا ننكر أن بعض الشعراء كانوا يرتجلون الشعر ارتجالاً ، وأن بعضهم كان يندلث منهم الشعر اندلاثا هيئا سمحاً ، وأن هاتين الطائفتين أو بعض رجالهما لا تضطرهم طبيعة هذا الضرب من الشعر إلى تقييده وإثباته بعض رجالهما لا تضطرهم طبيعة هذا الضرب من الشعر إلى تقييده وإثباته بالكتابة بإذا كنا لا ننكر ذلك ، فإنه لا بد لنا من أن نتريئ قليلاً عند الفئة الأخرى من الشعراء وشعرهم ، وأن نتوقيف عن أن نسحب عليهم حكم الفرب الأولى . ويبدو لنا أنه لا بد من أن نرجيع أن الشاعر الذي كانت تمكث عنده القصيدة حولاً كاملاً أو زمناً طؤيلاً ، يردد فيها نظره ، ويجيل فيها عقله ، ويقلب فيها رأيه ، والشاعر الذي كان يعرض له في الشعر من الصبر عليه ، والملاطفة له ، والتلوم على رياضته ، وإحكام صنعته نحو مما يعرض لكثير من المولدين ، والشاعر الذي كانت تكثر عليه القوافي فيذودها عنه ذياداً ، ثم ينتقى المولدين ، وينظر إلى قوافيه وألفاظه نظرة الجوهري إلى لآلئه ، منها الجيد انتقاء ، وينظر إلى قوافيه وألفاظه نظرة الجوهري إلى لآلئه ، يعزل مرجانها جانباً ، ويأخذ المستجاد من درها ، والشاعر الذي يتنخل كلامه تنخلاً ، ويثقف ألفاظه وقوافيه حتى تلين متونها بارجيع أن هؤلاء الشعراء لم تنخلاً ، ويثقب ألفاظه وقوافيه حتى تلين متونها با رجيع أن هؤلاء الشعراء لم

يكونوا ليستطيعوا أن يقوموا بهذا العمل العقلى الذى يستغرق هذا الوقت الطويل دون أن يكون الشعر مقيداً أمامهم على صحيفة يرجعون إليها بين وقت وآخر: يزيدون عليه أو ينقصون منه ، ويستبدلون لفظة بلفظة ، وقافية بقافية .

وآخر هذه الأدلة العقلية هو ما وجدناه من شعر جاهلي يحفل بذكر الكتابة وصورها، والإشارة إلى أدواتها، وتشبيه الأطلال والرسوم ببقايا الخطوط على الرَّقُ والمهارق وسائر أنواع الصحف. ولم نذكر من هذا الشعر إلا ما فيه صُور شعرية مركبَّبة تنبيُ عن أن قائلها لا بد أن يكون عالماً بهذه الصور، وأن الجاهل بها لا يتأتَّى له ذكرها ووصفها على هذا الوجه المفصَّل.

وبعد أن استوفينا هذه الأدلة العقلية التى استنتجنا منها أن بعض شعراء الجاهلية ربما استخدموا الكتابة فى تقييد بعض شعرهم ، انتقلنا إلى ذكر الأدلة الصريحة المباشرة ، فأوردنا ما يزيد على عشرين نصاً ورواية ، لممنا نثارها ، وجمعنا متفرقها ، ونظمناها فى سلك واحد لنرى أنها واضحة صريحة فى أن بعض الشعر الجاهلي كان يقيلد ، سواء أكان الشعراء الجاهليون أنفسهم هم الذين يقيدونه بخط أيديهم ، أم كانوا يستكتبون غيرهم لتقييد شعرهم .

أما تدوين الشعر الجاهلي فقد وجدنا أننا لا تستقيم لنا طرائق بحثه إلا إذا عبد من حوله سبل الحديث عن نشأة التدوين العام وأوائل المؤلفات المدوّنة ، وذلك لأنه لا تخصيص إلا بعد تعميم، فإذا كان الأصل الكلي وهو التدوين عامة منكوراً قد منه وسبقه، عامة منكوراً قد منه وسبقه، فإن الفرع الجزئي – وهو تدوين الشعر الجاهلي بخاصة – لا يصع أن يقوم وحده معلقاً في الفضاء وحوله سحب الشك والإنكار. ومن أجل ذلك مهدنا بحديث موجز انهي بنا إلى ثلاثة أمور:

الأول: ان صحف الكتابة كانت ــ منذ ظهور الإسلام وفي القرن الأول المتجرى ــ من الكثرة والشيوع بمنزلة يتيستر معها ، لمن أراد ، أن يشترى منها ما يني بحاجته، فيستطيع أن يضم بعضها إلى بعض، ويؤلّف أجزاءها ، ويجعل من

# مجموعة هذه الصحف كتاباً أو ديواناً مؤلَّفاً .

والثانى : استيفاء للأول، وهو بيان المظهر اللغوى، أو الصورة اللغوية للتلوين فى ذلك العصر المبكر ، فجمعنا من الألفاظ الى وردت فى نصوصهم وأخبارهم والى كانوا يطلقونها ليدلوا بها على مجموعة الصحف المدونة، والى كانت تختلف من ألفاظهم الدالة على الصحيفة المفردة - جعنا من كل ذلك ما يدحم معرفتهم بالتلوين.

والثالث: أننا حرضنا من الروايات والنصوص عن تدوين الحديث والفقه ، والتفسير ، والمغازى والسيرة ، ما لا يبقى معه شك فى أن بعضها كان يدون منذ عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وعهد صحابته .

أما الشعر الجاهل نفسه فقد دون منذ هذا العهد المبكر تدويناً عاماً ضمن هذه الموضوعات التى ذكرناها للاستشهاد به ، أو الاحتجاج ، أو التمثل ، أو تفسير الألفاظ وشرح غريبها . وكان مدونو الحديث والتفسير والمغازى والسيرة هم من رواة الشعر وحفاظه . ودون فضلا عن ذلك تدويناً خاصاً مستقلاً . فجمعنا من الأخبار والروايات ما تقطع بأن الشعر الجاهل كان مدوناً فى القرن الأول المجرى ، وأن العلماء الرواة فى القرن الثانى قد وصلهم بعض هذه المدونات الشعرية واعتمدوها أصلاً من الأصول التى استقوا منها ما جمعوا من هذا الشعر . ثم أضفنا إلى هذه الأخبار والروايات الصريحة دليلاً ثانياً على أن العلماء الرواة فى القرن الثانى قد أخذوا من المدونات ، وهو ما وقعوا فيه من تصحيف ، ثم جمعنا المثلة على التصحيف الذى لا يمكن أن يكون من خطأ فى الساع ، وإنما ينشأ من خطأ فى القراءة .

وإذا كان ذلك كله ينتهى بنا إلى أن هذا الشعر الجاهلى قد كان مد ونا في القرن الأول الهجرى ، فقد قطعنا شوطاً آخر قبله ، وجمعنا من النصوص والأخبار ما يرجّع أن بعض هذا الشعر قد كان مدوناً منذ الجاهلية نفسها ، وحين استوى بين أيدينا كل ذلك زدنا عليه حديثاً موجزاً عن كتب القبائل والنسب ، وعن كتب العلم التي كانت تشتمل على بعض الحكم والأمثال وجوامع الككم ، وأن

## بعضها كان كللك يدون في الجاهلية .

ثم تساءلنا عن السبب اللى جعل علماء القرن الثاني يُغفيلون ذكر مصادرهم للموَّنة إذا كانوا قد أخلوا عن الصحف حقًّا . وقد وجدنا جواب ذلك في هذه النصوص والأخبار الكثيرة الى أوردناها ، والى تدل على أن القوم آ نذاك كانوا يضعُّفون كلٌّ من يأخذ عن صيفة أو ينقل من كتاب ، وكانوا يلمزونه ويد عونه صفياً ، فكان لا بد إذن لهذا العالم من أن يأخذ علمه من مجالس العلماء الشيوخ . وحين وصفنا هذه المجالس وضَّحنا معنى الرواية الأدبية ، وقلنا إن الرواية كانت طريقة علمية متكاملة تقوم على دعامتين : الكتاب والساع . فقد كان العالم الحق" الجدير بالثقة هو الذي يتصل بالعلماء من ذوى السن ، فيحضر مجالسهم ويلازمهم ويستمع إليهم ويأخذ عهم ، والكتاب في كل ذلك، أو في أكثره ، هو الوسيلة أو الأداة : يقرأه على شيخه ، أو يستمع إلى معض من يقرأه ، وقد تكون في يده نسخة أخرى من الكتاب يتابع قراءة القارئ ، والشيخ يستمع : يصحُّح الحطأ ، ويشرح الغريب ، ويذكر من وجوه الحلاف في الألفاظ ما بلغ إليه علمه ، ويتحدَّث عما حول النص من جوَّ تاريخي ، وقد يقوده اللفظ أو الحبر إلى لفظ في بيت آخر ، أو إلى خبر في حادثة أخرى ، فيستطرد ، ثم يعود إلى حيث كان . ثم إذا بلغ هذا المتعلم من العلم مبلغاً يتبع له أن يجلس منه المتعلمون مجلسة من أولئك العلماء ، لم يذكر الصحيفة التي أخذ منها أو الكتاب، لئلا يُتوهمَّ فيه أنه صحى اكتنى بالأخذ عن الصحف\_ وإنما أسند ما يلقيه من العلم إلى شيوخه ، فيقول : حدثنا فلان ، وأخبرنا فلان ، وسمعت فلاناً يقول . وهذه الصيغ المحتلفة للتحديث 'موهـمــة" أنها كانت رواية" شفهية" ، وأن مجلس العلم كان كله حديثاً لاكتاب فيه . ولكن الأمر على غير ذلك ، فإن هذه الصيغ كلها إنما تدل على ما ذكرناه من حديث العالم الشيخ في مجلسه ، والمتعلمون والعلماء من حوله يقرأون أو يستمعون إلى ما يقرأ ، والشيخ العلم يشرح . ثم أوردنا أخباراً وروايات كثيرة تدل على أن مجالس العلم كانت

تقوم على قراءة الكتاب وحديث الشيخ معاً ، بل لقد جمعنا أخباراً أخرى تدل على أن الإسناد وصيبَغ التحديث قد تُوهم السَّماع على حين لا سماع ، وإنما هو أخذ من الصحيفة وحدها من غير قراءة على الشيخ وسماع منه .

٤

وبعد أن استوفينا – فى كل ما تقدم – الحديث عن الدعامة الأولى للرواية الأدبية : وهى الصحيفة المدوَّنة ، كان لا بد لنا من أن نتحدث عن الدعامة الثانية وهى الرواية الشفهية أو السماع . فانتهينا إلى ثلاثة أمور فصَّلناها فى ثلاثة فصول :

أولها: بحث لغوى في دلالة لفظنى: رواية وراوية ، وأطوارهما اللغوية التاريخية ؛ دخلنا منه إلى تفصيل الحديث عن التدوين والرواية في حفظ الشعر ، وذكرنا أن هذا التدوين الذي ذكرناه — على ما كان من وجوده بل من انتشاره — لم يكن له من سعة هذا الانتشار ما يتيح وجود نسخ كثيرة من الديوان الواحد تني بحاجة القارئين آنذاك . لقد كان هذا الشعر — أو بعضه — مدونا، ولكن تدوينه كان مقصوراً على نسخ معدودة — هي الأمهات أو المراجع ، ينسخها أفراد قلائل من الرواة أو الشعراء أو أبناء قبيلة الشاعر أو الممدوحين من السادة والأشراف ، ثم يحفظ هؤلاء جميعاً ، أو بعضهم ، هذا الشعر ، ويتناقلونه إنشاداً — لا قراءة " — في مجالسهم ومشاهدهم وأسواقهم ، ويرد دونه شفاهاً في سمرهم ومعافلهم ومنافراتهم ومواقف فخرهم ؛ فيشيع بين العرب ، ويتناقله الرسكبان ، عن هذا الطريق من الرواية الشفهية ، من فرد إلى فرد ، ومن جيل إلى جيل ؛ عن طريق القراءة والمدارسة من الكتاب أو الديوان .

ثم انهينا إلى الحديث عن أمر له قيمته وخطره ، وذلك هو اتصال رواية الشعر الجاهلي" من الجاهلية نفسها إلى عصر التدوين العلمي في القرن الثاني .

ومهدنا لحديثنا بقول عمر بن الحطاب : وكان الشعر علم قوم لم يكن لهم علم أصح منه ، وتعقيب محمد بنسلاً م عليه بقوله : و فجاء الإسلام ، فتشاغلت عنه العرب ، وتشاغلوا بالجهاد وغزو فارس والروم ، ولهت عن الشعر وروايته . فلما كثر الإسلام ، وجاءت الفتوح ، واطمأنت العرب بالأمصار ؛ واجعوا رواية الشعر ، فلم يؤولوا إلى ديوان مدون ولا كتاب مكتوب ، وألفوا ذلك وقد هلك من العرب من هلك بالموت والقتل ، فحفظوا أقل ذلك وذهب عليهم منه كثير » .

وقلنا إن كلام ابن سلام هذا ثلاثة أشطر: آخرها حق ، وموسطها باطل، وأولها يحتاج إلى فضل بيان يوضّحه . أما الحق الذى لا مرية فيه فقوله : و فحفظوا أقل ذلك ، وذهب عليهم منه كثير ، وقد فصلنا وحه الحق فيه . وأما الباطل الذى لم نعد نشك في بطلانه وفساده فهو هذا التعميم الواسع في قوله : و فلم يؤولوا إلى ديوان مدوّن ، ولا كتاب مكتوب ، ولم نكتف بالتدليل على بطلان ذلك بما أوردناه في البابين الأواين من حديث مفصل ، وإنما جمعنا من كتاب ابن سلام نفسه نصوصاً تنقض قوله هذا ، أو على الأقل – تضيق ما فيه من تعميم واسع . وأما الشطر الثالث الذي يحتاج إلى فضل بيان يوضحه فهو قوله : و فجاء الإسلام ، فتشاغلت عنه العرب ، وتشاغلوا بالجهاد وغزو فارس والروم ، ولحت عن الشعر وروايته ، فلما كثر الإسلام ، وجاءت الفتوح ، والممأنت العرب بالأمصار راجعوا رواية الشعر . . . وألفوا ذلك وقد هلك من والعرب من هلك بالموت والقتل ، وفصلنا الرد على ذلك باستقراء تاريخي تتبعنا فيه العرب من هلك بالموت والقتل ، وفصلنا الرد على ذلك باستقراء تاريخي تتبعنا فيه حياة الرواية عند القوم ، مبتدئين بالمعالم الواضحة في منتصف القرن الثاني المعجرى ، ومتدرّ جين فيها إلى الوراء حتى وصلنا إلى أقصى ما استطعنا الوصول إليه من معالم حياة الرواية الأدبية .

فجمعنا من الروايات والأخبار ما يدل على أن القوم فى القرن الأول الهجرى لم يكونوا يكتفون برواية الشعر الجاهلي وإنشاده فى المجالس والمحافل ، وإنما كانوا

كلك يعلم والمسيان تعليماً: يرووبهم إياه ويؤد بوبهم به . ثم وقفنا وقفة فيها هيء من التفصيل هند شعراء العصر الأموى – وخاصة جرير والفرزدق وسراقة المهارق وبيناً، من شعرهم ، أنهم كانوا حلقة من حلقات الرواية الأدبية المشعر الجاهل ولأخبار الجاهلية وأنسابها عامة . وانتقلنا إلى الحديث عن صدر الإسلام عصر الرسول الكريم وصابته ، وفصلنا القول في اتصال رواية الشعر الجاهلي في زميم تفصيلاً وافياً ، وحين انتقلنا إلى الجاهلية ذكرنا من الروايات والأخبار ما النهي بنا إلى أن إنشاد الشعر وروايته كانا دأب العرب في جاهليهم القريبة المتصلة بالإسلام ، حتى حين كانوا – وهم مشركون – يحاربون رسول الله . وبلك قلمنا من الشواهد والأمثلة ما بين في وضوح أن رواية الجاهلية: أشعارها وأخبارها ، لم تنقطع منذ الجاهلية ، بل لقد اتصلت في زمن رسول الله وصابته وخلفاته الراشدين ، واستمرت طوال القرن الأول حتى تسلمها العلماء الرواة من وجال القرن الثاني . ولم تكن ثمة فجوة تفصل هؤلاء الرواة العلماء عن المصر وجال القرن الثاني . ولم تكن ثمة فجوة تفصل هؤلاء الرواة العلماء عن المصر وسلسلة عكمة ، يأخلها الحلف عن السلف ، ويرويها الحيل بعد الحيل وسلسلة عكمة ، يأخلها الحلف عن السلف ، ويرويها الحيل بعد الحيل وسلسلة عكمة ، يأخلها الحلف عن السلف ، ويرويها الحيل بعد الحيل وسلسلة عكمة ، يأخلها الحلف عن السلف ، ويرويها الحيل بعد الحيل ، ويصين عليها ، معنين بها

وعقدنا الفصل الثانى من هذا الباب على طبقات الرواة ، فرأيناهم ست طبقات : الشعراء الرواة ، ورواة القبيلة ، ورواة الشاعر ، ورواة مصلحين للشعر ، ورواة وضاعين ، ورواة علماء . وفصلنا القول فى كل طبقة تفصيلا ، ووقفنا عند الطبقة الأخيرة ، وهم : الرواة العلماء ، وقلنا إنها طبقة متميزة من الطبقات السابقة ، ومدار تميزها وتفردها على أنها اتخذت من الشعر موضوعاً علمياً ، تدرسه دراسة ، بعد أن تأخذه عن شيخ أو أستاذ فى مدرسة من مدارس علم الشعر وروايته آنذاك، ونعني بها تلك المجالس والحلقات الى كانت تعقد فى المساجد أو فى منازل الشيوخ ، ويجتمع فيها التلاميذ من العلماء والمتعلمين ، يتحلقون حول شيخ شهيد له بالحفظ والرواية ومعرفة كلام العرب والإحاطة يتحلقون حول شيخ شهيد له بالحفظ والرواية ومعرفة كلام العرب والإحاطة

الواسعة بشعرهم ، وذلك بالاطلاع الواسع على ما سبق عصره من جهود الرواة في حفظ الشعر وتلوينه ، وتكون طريقة اللوس هي الرواية الأدبية بلحامتيها : الكتاب ، والسهاع . وقلنا إن هذه الطبقة من الرواة العلماء كانت تجمع ما استطاعت جمعه من الشعر الجاهلي من الشيوخ المختلفين ، ومن أفواه الرواة من الأحراب ، ومن بعض الصحف الملوثة ثم تدرسه ، وتمحصه ، وتمني معيحه من فاسله ، والثابت النسبة من المشكوك فيه ، وتنتهي من ذلك المن تسجيل ما ترجح لديها صحته في نسخة خاصة تصبح هي رواية ذلك الشيخ الراوية العالم ، ينقلها عنه تلاميله وينسبونها إليه . وذكرنا أن هذه الطبقة من الرواة العلماء سبالم التعريف الذي قلمناه والتحديد الذي قيدناها به لم تكن موجودة فيا يبلو قبل مطلع القرن الثاني الهجري ، وربما كان أول شيونها الذين مهدوا الطريق لمن تبعهم فكانوا هم الرواد السابقين : أبو عمرو بن العلاء مهدوا الطريق لمن تبعهم فكانوا هم الرواد السابقين : أبو عمرو بن العلاء مسلام و وكان أول من جع أشعار العرب وساق أحاديثها : حاد الراوية ي ، ومن هنا كان خلف الأحمر أول من أحدث السهاع بالبصرة ، وذلك أنه هنا أيضاً قالوا : وكان خلف الأحمر أول من أحدث السهاع بالبصرة ، وذلك أنه جاء إلى حاد الراوية فسمع منه » .

وخصصنا آخر فصول هذا الباب بالحديث عن الإسناد فى الرواية الأدبية ، وقابلنا بينه وبين الإسناد فى الحديث، وشرحنا سبب التزام السند فى رواية الحديث وقتحلل منه أحياناً فى رواية الشعر والأخبار . ثم عرضنا أمثلة من الأخبار المسندة التي يرتفع إسنادها إلى العصر الجاهل بل إلى الشعراء الجاهليين أنفسهم ، ونماذج أخرى يسنيد فيها العلماء الرواة من الطبقة الأولى إلى من سبقهم وكان فيهم من أعواد الجاهلية . ثم قلنا إن الإسناد فى الرواية الأدبية قد أصبح فى الغالب قاعدة عامة بعد القرن الثانى المجرى ، وأنه كان ينهى إلى شيخ من شيوخ الطبقة الأولى من العلماء الرواة ، وأما هؤلاء العلماء الرواة من الطبقة الأولى فلم يكونوا فى الغالب من العلماء الرواة ، ما مع وجود الإسناد نفسه مما مثلنا له بالشواهد والأمثلة .

ثم كان لا بد لنا أن نعرض آراء القدماء والمحدثين في صحة الشعر الجاهلي ، فهدنا لهذا الباب بحديث موجز عن و المشكلة الهومرية ، وحرضنا للوجوه الكثيرة من التشابه القريب بين الشعرين : العربي الجاهلي والهومري ، وانتهينا إلى بيان جهود الدارسين الأوربيين في ثلاثة أمور ؛ أولها : من نظم الإلياذة والأوديسة ، وصحة نسبتهما إلى هومر . وثانيها : وسيلة حفظ الشعر الهومري : أكانت الرواية الشفهية أم الكتابة . وثالثها : المدارس اللغوية القديمة التي دوست شعر هومر وقدته بعد أن جمته ودونته .

ثم تحدثنا فى الفصل الثانى عن آراء القدماء ، من علماء العرب ، فى الوضع والنحل ، وألممنا بما جاء فى كتبهم من إشارات متفرقة إلى ذلك ورتبناها ، ثم فصلنا القول فى كتاب السيرة لابن إسحق واستدراكات ابن هشام عليه ، فى كتاب طبقات فحول الشعراء لمحمد بن سلام .

وعقدنا الفصل الثالث لبيان آراء المستشرقين في صحة الشعر الجاهلي ، فعرضنا عرضاً مفصلاً آراء مرجوليوث ، وليال ، ودلاً فيدا ، وبذلنا أقصى الجهد في نقل أدلهم وبراهيهم وردودهم مفصلة واضحة .

ثم انتقلنا فى الفصل الرابع إلى الحديث عن آراء المحد ثين : فعرضنا رأى المرحوم الأستاذ مصطنى صادق الرافعى وهو أول من طرق هذا الموضوع من المحد ثين . ثم أسهبنا فى بيان رأى الدكتور طه حسين ، وردود الذين ألفوا كتبا فى الرد عليه . واستغنينا بردودهم عن التفصيل فى الرد لسببين :

أولهما : أننا التزمنا - كما نبهنا على ذلك فى مواطن متفرقة - منهجاً واضحاً في كتابة هذا البحث ، يقوم على الدراسة الحارجية لمصادر الشعر الجاهلي من غير أن نخوض فى تفصيلات الدراسة الداخلية وأجزائها ، والكثرة الغالبة من

شواهد الدكتور طه حسين إنما تعتمد على الدراسة الداخلية .

وثانيهما: أننا رتب آراء الله ين ردوً على الدكتور ترتيباً مفصلا واضحاً بحيث يقابل كل وأى من آرائه ردوه المفصل، فجاء هذا الترتيب في جملته ومجموعه معبراً عن رأينا ، فاستغنينا به عن الإعادة والتكرار.

م ختمنا هذا الباب بحديث مفصل عن توثيق الرواة وتضعيفهم وعن مدرسي البصرة والكوفة . وجعنا بعض الروايات والأخبار التي يتهم فيها القدماء بعضهم بعضاً بالكذب والنحل والوضع ، وخاصة الأخبار الكثيرة عن حاد الكوفي وخلف الأحر البصرى ، ودرسناها دراسة مفصلة انتهينا منها إلى إظهار الوضع والتلفيق في كثير من هذه الأخبار ، ثم بينا أسباب تحامل تلاميذ كل مدرسة طل تلاميذ المدرسة الواحدة أحياناً لبعض في تلاميذ المدرسة الواحدة أحياناً لبعض زملائهم . وأرجعنا كل ذلك إلى عصبيات قبلية حيناً، وسياسية حيناً آخر ، وخلافات منهجية بين مدرستين مختلفتين حيناً ثالثاً ، وخصومات شخصية حيناً .

وكان لا بد لنا من أن نفصل القول في مهجي هاتين المدرستين والمصادر التي منها علماء كل مدرسة الحديث واللغة والشعر الجاهلي ، فوجدنا أن المذهب البصرى قائم في جملته على التشدد والتضييق والميل إلى التقعيد والقياس ، وأن الكوفيين كانوا أكثر حرية وأكثر جرأة ، وأنهم قد توسعوا حين ضيتي البصريون وتوقفوا ، وأخذوا عن مصادر لم يرتضها البصريون . ومن هنا كثرت رواية الكوفيين فاتهمهم البصريون بالتزيد والوضع . وقلنا إن رواية اللغة والشعر عند الكوفيين كان فيها كثرة لا تكثر وزيادة لا تزيد ، وانتهينا إلى نني تهمة الوضع المتعمد والكذب عن هؤلاء العلماء من المدرستين معا ، ومع ذلك فإننا لم نف أن في الشعر الذي رووه ما هو موضوع منحول ، غير أنهم لم يكونوا هم الذين وضعوه ونحلوه ، وإنما رواه بعضهم كما وجده ، ثم قاسه على ما بين يديه من مقاييس نقدية تتفق مع منهجه ، فأسقط بعضه وصمتع بعضه ؛ واختلف من مقاييس نقدية تتفق مع منهجه ، فأسقط بعضه وصمتع بعضه ؛ واختلف

علماء المدرستين فيا أسقطوا وفيا صحوا لما بيناً ه من اختلاف مناهجهم واختلاف مصادرهم .

ثم وقفنا عند كلمة و منحول ، وفرقنا بينها وبين كلمة و موضوع ، وقلنا إن هؤلاء العلماء كانوا يقولون أحياناً إن هذا الشعر منحول لامرئ القيس ، ويقصدون أنه شعر قديم جاهلي لا يشكنون في قد مه وجاهليته ، ولكنهم يشكنون في نسبته إلى امرئ القيس بعينه مثلاً. وذكرنا أيضاً أن هؤلاء العلماء كانوا أحياناً يسمعون قصيدة جاهلية يرويها أحد الرواة ولكنه لا ينسبها ، لأنه نسى نسبها أو لأنه رواها من غير نسبة ، فيستمع إليها العالم الراوية ويرجن نسبها إلى شاعر جاهلي بعينه ، لأنه رآها أقرب إلى روح ذلك الشاعر وطابعه الفي لكثرة دراسته لشعره ومعرفته بخصائصه . وأوردنا لكل ذلك من الشواهد والأمثلة ما يوضحه .

٦

وبعد أن اطمأننا إلى المخاولة الى أفرغنا فيها جهدنا لمل عذه الفجوة بين الشاعر الجاهلي نفسه ، والطبقة الأولى من العلماء الرواة ، وأظهرنا أن الرواية الشفهية والتدوين كانا يسيران معا جنبا إلى جنب في حلقة متصلة من الجاهلية وعلى الأقل من صدر الإسلام – إلى القرن الثانى ، كان لا بد لنا أن نتحدث عن هذه الدواوين التى رواها هؤلاء العلماء الرواة ، ونقلها عهم تلاميذهم ، حتى وصلت إلينا .

وكان ذلك موضوع حديثنا فى الباب الحامس من هذا البحث ؛ فقسمناه إلى أربعة فصول : تحدثنا فى الفصل الأول عن الدواوين المفردة بعامة ، وديوانى امرئ القيس وزهير بخاصة ، وتحدثنا فى الفصل الثانى عن دواوين القبائل ، وأفردنا ديوان هذيل بحديث مفصل . وتحدثنا فى الفصل الثالث عن مجموعات المختارات كالمفضليات والأصمعيات وحماسة أبى تمام وجمهرة أشعار العرب . ثم

تحدثنا فى الفصل الرابع عن الشعر الجاهلي فى غير الدواوين ، فاستقرأناه فى بعض كتب التفسير والحديث ، واللغة والنحو ، والتاريخ والمغازى ، وكتب الأدب العامة .

وانهينا من هذا الباب إلى أمرين :

الأول: أن هذه الكتب التي ذكرناها في الفصل الأخير — على كثرة ما فيها من الشعر الجاهلي الصحيح — ليست مصدراً من مصادر هذا الشعر ، وذلك لأن مؤلفيها لم يقصدوا إلى أن يجعلوها مصدراً يستني منه الباحثون شعر الشاعر ، ولم يتخذوا من الشعر الجاهلي هدفاً لم : يجمعونه ويدرسونه ويصححونه ، وإنما اتخذوا هذا الشعر وسيلة يتوسلون بها إلى الاستشهاد به أو الممثل أو الاحتجاج أو تزيين ما يوردون من قصص وأخبار . وقد درسنا هذه الكتب دراسة مفصلة واستخرجنا مها مناهج مؤلفيها في إيراد الشعر الجاهلي عيث انهينا إلى هذه التتيجة.

والثانى : أن مصدر الشعر الجاهلي هو الدواوين نفسها ، وكتب المختارات الموثوق بروايتها ، ولا يعنينا من الدواوين إلا المرويئة ذات الإسناد إلى عالم راوية . وقد وجدناها على ضربين :

ضرب تستقل منه رواية مفردة قائمة بذاتها : كرواية الأصمعي وحده أو المفضل وحده .

وضرب تجتمع فيه روايات محتلفة لعلماء من مدرسة واحدة أو من المدرستين معاً ، كتلك الدواوين التي جمعها علماء الطبقة الثانية وعلماء الطبقة الثالثة ، فأوردوا فيها روايات متعددة ، ولكنهم كانوا ينصون على أن هذه القصيدة من رواية الأصمعي وأن تلك من رواية المفضل ، وأن فلاناً انفرد برواية هذا الشعر أو ذلك ، أو أنه قد دفع هذه القصيدة أو أنكر تلك . بل لقد نصوا على الاختلاف في رواية الأبيات والألفاظ . والدارس المتتبع يستطيع ببعض الجهد والعناء أن يجرد من هذه الروايات المجتمعة روايات منفردة قائمة بذاتها ترجع ، كالضرب الأول ، إلى عالم من الطبقة الأولى من الرواة ، وخاصة الأصمعي والمفضل .

وبلك نكون قد وضعنا أصول مقياس واضع المعالم لدراسة الشعر الجاهل ومعرفة صيحه ، وذلك بأن فأعط من شعر الشاعر القدر الذي اتفقت عليه المدرستان البصرية والكوفية معاً ، فنطمس إلى أن هذا القدر المشترك هو أقرب ما يكون إلى الصحة ، ثم ندرسه دراسة فنية داخلية بحيث نستشف روح الشاعر ، وطابعه وخصائصه الفنية واللغوية ، حتى إذا أقمنا هذا المقياس الداخلى ، احتكنا إليه في صحة الشعر الباقي الذي انفرد بروايته أحد الرواة الأثبات ، ثم الذي انفرد بروايته أحد الرواة الأثبات ، ثم الذي انفرد بروايته رجم على هذا المقياس الداخلى رجم عنه وضممناه إلى القدر المشترك الأول ، وما لم يستتم نفيناه وطرحناه .

أما ما حقيقه هذا البحث من جديد فأرجو أن يكون واضح المعالم بارز القسيات في ما قدمت من فصول وأبواب ، بحيث يغنيني عن إعادة الحديث فيه، ويجنبني مزالتي الإدلال به والاستكثار بذكره. مصادرا لبحث ومراجعه



## المصادر والمراجع

#### (١) المطبوعة

 الآمدى ــ أبو القامم ، الحسن بن بشر ( ــ ٣٧٠ هـ)
 المؤتلف والمختلف فى أسماء الشعراء وكناهم وألقابهم وأنسابهم وبعض شعرهم ــ تصحيح كرنكو ، القدسى سنة ١٣٥٤ هـ.

٧ ــ أحد أمين ٰ

ضحى الإسلام .

٣ - أحمد عمد الحيق

المرأة في الشعر الجاهلي ــ مطبعة نهضة مصر ، سنة ١٩٥٤ .

- الأصفهانى أبوالفرج ، على بن الحسين بن محمد الأموى ( -٣٥٦ ه )
   الأغانى ط . دار الكتب ، وبولاق ، والساسى بحسب ما يذكر في الهامش .
  - (٢) مقاتل الطالبيين ــ تحقيق السيد صقر .
  - الأصمعى أبو سعيد ، عبد الملك بن قريب ( نحو ٢١٥ ه )
     الأصمعيات ط . برلن ١٩٠٢

ط. دار المعارف ـ تحقيق الأستاذين عبد السلام هارون وأحمد عمد شاكر.

٦ ــالأعشى ــ ميمون بن قيس

ديوانه ــ شرح م . محمد حسين ، نشر مكتبة الآداب بالجماميز .

٧ ــ امرؤ القيس بن حجر الكندى

ديوانه ــ طبعة هندية سنة ١٩٠٦ .

جمع حسن السندوبي ، ط . الاستقامة .

- ۸ ابن الأنبارى \_ أبو البركات، عبد الرحن بن محمد ( ٧٥ هـ )
   نزهة الألباء في طبقات الأدباء ، نشر على يوسف .
- ۹ البطليوسي أبو محمد ، عبد الله بن محمد بن السيد ( ۷۲۱ هـ )
   الاقتضاب في شرح أدب الكتاب المطبعة الأدبية ، بيروت ۱۹۰۱
   ۱۰ البغدادي أبو بكر ، أحمد بن على بن ثابت الخطيب البغدادي

تقييد العلم ــ تحقيق بوسف العش ، دمشق ١٩٤٩ .

۱۱ ــ البغدادي ــ عبد القادر بن عمر ( ــ ۱۰۹۳ هـ)

( = £7F = )

خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب السلفية ١٣٤٧ هـ، وبولاق .

۱۷ ــ بلاشير ــ الدكتور ريجيس بلاشير تاريخ الأدب العربي ــ ترجمة الدكتور إبراهيم الكيلاني ، مطبعة

الجامعة السورية ، دمشق ١٩٥٦ . ١٣ ـــ البلاذرى ـــ أحمد بن يحيى بن جابر ( -- ٢٧٩ هـ ) فتوح البلدان ، مصر ، ١٩٠١ .

۱٤ ــ التبريزي ــ أبو زكرياء ، يحيى بن على ( - ٥٠٢ هـ )

(١) شرح القصائد العشر -- الطبعة الثانية ، المطبعة المنيرية سنة ١٣٥٢.

(٢) شرح الحماسة - تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد .

10 ـــ الجاحظ ـــ أبو عثمان ، عمرو بن بحر بن محبوب ( ـــ ٢٥٥ ﻫـ )

(١) البيان والتبيين ـ تحقيق عبد السلام هارون ، ١٩٤٨ .

(٢) الحيوان ــ تحقيق عبد السلام هارون ، ١٩٣٨ .

(٣) المحاسن والأضداد ــ الخانجي ، ١٣٢٤ .

۱۶ - ابن الجزرى - شمس الدين ، محمد بن محمد ( - ۸۳۳ هـ ) النشر في القراءات العشر - ط . دمشق ۱۳٤٥ هـ .

- 1۷ ابن جلجل أبو داود ، سليان بن حسان الأندلسي ( القرن الرابع ) طبقات الأطباء والحكماء تحقيق فؤاد سيد ، مطبعة المعهد العلمي الفرنسي سنة ١٩٥٥ .
  - ۱۸ ابن جنی أبو الفتح ، عثمان بن جنی ( ۳۹۲) ه الخصائص – ط . الهلال ۱۹۱۳ .
- ۱۹ الجهشيارى أبو عبد الله ، محمد بن عبدوس ( ۳۳۱ ه )
   كتاب الوزراء والكتاب تحقيق الأساتذة السقا والأبيارى وشلبى .
   الطبعة الأولى ، مصطفى البانى الحلمى .
  - ۲۰ جواد على

تاريخ العرب قبل الإسلام - مطبوعات المجمع العلمي العراقي .

- ۲۱ الجواليقي أبو منصور ، موهوب بن أحمد ( ـــ ۳۹ هـ ) المعرب ـــ ط . ليبزج .
  - ۲۲ ــ جورجى زيدان ( ــ ۱۹۱۶ ) العرب قبل الإسلام ــ الطبعة الثالثة سنة ۱۹۳۹ .
    - ۲۳ جولد تسيهر

المذاهب الإسلامية في تفسير القرآن ـ ترجمة: على حسن عبد القادر. ٢٤ ــ حاتم الطائي

- ديوانه ــ لندن ١٨٧٢ ، وضمن ٥ خسة دواوين العرب ٥ .
  - ۲۰ ابن أبي حاتم ، محمد بن عبد الرحمن ( ۳۲۷ هـ ) -
    - (١) آداب الشافعي ومناقبه . القاهرة ١٩٥٣ ه .
      - (٢) الجرح والتعديل ، الهند .
- ۲۹ حاجى خليفة مصطنى بن عبد الله كاتب حلبي ( ١٠٦٦ هـ) كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون - مصر ١٧٧٤ هـ.

- ۲۷ ابن حبیب أبو جعفر ، محمد بن حبیب بن أمیة ( ۲٤٥ هـ)
   المحبر طبع الهند ، ۱۹٤۲ .
- ۲۸ ــ ابن حجر ــ شهاب الدين ، أبو الفضل ، أحمد بن على العسقلانى (ــ ۲۸ هـ).
  - (١) فتح الباري بولاق.
  - (٢) الإصابة في تمييز الصحابة مطبعة السعادة ١٣٢٣ .
    - (٣) تهذيب التهذيب الهند ، ١٣٢٥ ه .

۲۹ ـــ ابن حزم ـــ أبو محمد ، على بن سعيد ( ـــ ٤٥٦ هـ )
 جمهرة أنساب العرب ـــ تحقيق وتعليق بروفنسال ط . دار المعارف
 عصر ، ١٩٤٨ .

٣٠ ـ حسان بن ثابت

ديوانه ـ ط . النيل ، ١٩٠٤ .

٣١ \_ الحطيئة

ديوانه ــ شرح أبي سعيد السكرى ، مطبعة التقدم بمصر .

٣٧ ـ حيد بن ثور

ديوانه - دار الكتب ١٩٥١ .

۳۳ ـــ أبو حنيفة الدينورى ـــ أحمد بن داود ( ـــ ۲۸۲ هـ ) الأخبار الطوال ـــ ط . السعادة سنة ۱۳۳۰ هـ .

۳٤ - خليل يحيي نامي

أصل الحط العربى وتاريخ تطوره إلى ما قبل الإسلام ــ مجلة كلية الآداب ــ جامعة القاهرة ، مايو ١٩٣٥ .

٣٥ ــ ابن أبي داود السجستاني ــ عبد الله بن سليان بن الأشعث ( - ٣١٦ هـ) كتاب المصاحف ، مصر ١٩٣٦ .

٣٦ - ابن رشيق - أبو على ، الحسن بن رشيق القير وانى ( - ٤٦٣ وقيل ١٥٥٩) العمدة في محاسن الشعر وآدابه - تحقيق محيى الدين عبد الحميد ١٩٣٤.

العمدة في محاسن الشعر وآدابه ــ تصحيح النعساني ١٩٠٧ .

٣٧ - الزبيدي - أبو بكر ، محمد بن الحسن ( - ٣٧٩ م)

طبقات النحويين واللغويين - تحقيق محمد أبو الفضل إبراهم ، ١٩٥٤.

۳۸ - الزبيرى - أبو عبد الله ، المصعب بن عبد الله بن المصعب ( - ٢٣٦ هـ) كتاب نسب قريش - تحقيق بروفنسال . ط . دار المعارف بمصر .

٣٩ – الزجاجي – أبو القاسم ، عبد الرحمن بن إسحق ( – ٣٣٧ ) هـ
 الأمالي – الحانجي ١٣٢٤ .

• ٤ - الزنخشري - جار الله محمود بن عمر ( ٥٨٣ هـ )

(١) الفائق فى غريب الحديث ــ تحقيق البجاوى وأبو الفضل إبراهيم ، القاهرة سنة ١٩٤٥ .

(٢) أساس البلاغة.

٤١ – زهير بن أبي سلمي

ديوانه ـ دار الكتب ١٩٤٤.

٤٢ – الزوزنی – أبو عبد الله ، الحسین بن أحمد ( – ٤٨٦ هـ)
 شرح المعلقات السبع – التجارية ١٩٣٨ .

۴۳ – أبو زيد القرشى – محمد بن أبى الحطاب
 جمهرة أشعار العرب – بولاق .

\$\$ - سراقة البارق

ديوانه ــ تحقيق حسين نصار ــ ١٩٤٧ .

٤٥ – السجستانی – أبو حاتم ، سهل بن محمد ( – ٢٥٥ ه )
 ٢٥٠ - تصحيح الحانجى ، ١٩٠٥ .

- 87 ـ ابن سعد ـ أبو حبد الله ، محمد بن سعد بن منيع الزهرى ( ٧٣٠ هـ) كتاب الطبقات الكبير ـ ط . بريل في ليدن سنة ١٣٢٧ .
  - 8٧ \_ ابن السكيت \_ أبو يوسف ، يعقوب بن إسمق ( -- ٢٤٤ هـ )
- (۱) إصلاح المنطق تحقيق أحمد محمد شاكر وعبد السلام هارون ، دار المعارف .
- (٢) تهذيب الألفاظ ــ تحقيق الأب شيخو ، بيروت ١٨٩٥ .
- : 8A -- ابن سلام -- عمد بن سلام الجمحى ( -- ٢٣١ هـ ) طبقات فحول الشعراء -- تحقيق محمود محمد شاكر ، ط. دار المعارف.
  - ٤٩ ـ سلامة بن جندل .
  - ديوانه تحقيق الأب شيخو ، بيروت ١٩١٠ .
    - هـ سيبويه ـ أبو بشر ، عمرو بن عثمان ( ١٨٠ ه )
       الكتاب ، المطبعة الأميرية ببولاق .
  - ١٥ ابن سيده أبو الحسن ، على بن إسماعيل ( ٤٥٨ هـ )
     الخصص المطبعة الأميرية ببولاق ١٣١٦ هـ .
  - ٧٥ ــ السيرانى ــ أبو سعيد ، الحسن بن عبد الله ( ٣٦٨ م)
     كتاب أخبار النحويين البصريين ــ تحقيق كرنكو سنة ١٩٣٦ .
    - ۲۰ السيوطي جلال الدين ، عبد الرحمن بن أبي بكر ( ۹۱۱ هـ)
- (١) المزهر في علوم اللغة وأنواعها ، عيسى البابي الحلبي ، الطبعة الثانية .
  - (٢) الأشباه والنظائر في النحو الهند، ١٣٥٩ هـ
    - (٣) شرح شواهد المغنى ، مصر ١٣٢٢ .
- ٥٤ ابن الشجرى أبو السعادات ، هبة الله بن على بن محزة ( ١٤٠ هـ) .

- (١) ختارات شعراء العرب المطبعة العامرة ١٣٠٦ ٥.
  - (۲) الحماسة الهند ، ۱۳٤٥ ه .
    - ٥٥ شوقى ضيف

الفن ومذاهبه في الشعر العربي ــ الطبعة الثانية .

٥٦ - شيخو - الأب لويس شيخو اليسوعي ( - ١٩٢٧ م )

(۱) النصرانية وآدابها بين عرب الجاهلية ، طبعة ثانية ، بيروت ۱۹۳۳ .

(٢) شعراء النصرانية ــ بيروت ١٩٢٦.

٧٠ – صاعد الأندلسي – القاضي أبو القاسم ، صاعد بن أحمد الأندلسي
 ٨٤ – صاعد الأندلسي

طبقات الأمم ــ مطبعة السعادة بمصر .

۸۰ - الصفدی - صلاح الدین ، خلیل بن أیبك ( - ۷۶۶ ه )
 نکت الهمیان ، مصر ، ۱۹۱۱ .

۹۹ – الصولى – أبو بكر ، محمد بن يحيى ( – ۳۳۲ هـ)
 أدب الكتاب – تصحيح الأثرى ، السلفية ۱۳٤١ .

٩٠ - طاش كبرى زاده - المولى أحمد بن مصطفى ( - ٩٦٨ هـ)
 مفتاح السعادة ومصباح السيادة فى موضوعات العلوم - الهند .

٦١ – الطبري – أبو جعفر ، محمد بن جرير ( – ٣١٠ هـ )

(۱) التاريخ – تاريخ الأمم والملوك، طبعة مصر – وطبعة بريل في ليدن .

(۲) جامع البيان عن تأويل آى القرآن ــ تحقيق محمود محمد شاكر ط. دار المعارف بمصر .

٦٢ - طرفة بن العبد

ديوانه ـ ط . شالون سنة ١٩٠٠ .

#### ٩٣ ـ طه حسين

- (١) في الشعر الجاهلي دار الكتب المصرية ، ١٩٢٦.
- (٢) في الأدب الجاهل الطبعة الرابعة ، دار المعارف .
- ۱۴ ابن عبد البر أبو عمر ، يوسف بن عبد البر النمرى القرطبي (-۱۳۵ م. ( ۱۳۵ م. ) القصد والأم القلسي ، ۱۳۵۰ .
  - (٢) مختصر جامع بيان العلم وفضله مصر ، ١٣٢٠ .
  - 99 ــ ابن عبد الحكم ــ أبو محمد ، عبد ألله بن عبد الحكم ( ٢١٤ هـ ) · فتوح مصر وأخبارها ــ ط . بريل ١٩٢٠
- 97 ــ ابن عبد ربه ــ أحمد بن عمد بن عبد ربه الأندلسي ( ٣٧٨ م) . العقد ــ تحقيق محمد سعيد العريان ــ ط . الاستقامة ، ١٩٤٠ .
- ٦٧ ابن العبرى أبو الفرج ، غريغوريوس بن هارون الملطى ( ٩٨٥ ه )
   عنصر الدول ط . بيروت .
  - ٦٨ عبيد بن الأبرص

ديوانه ــ دار المعارف .

٦٩ - عبيد بن شرية الجرهمي

أخبار عبيد ــ ط . الهند ، ١٣٤٧ . ٧٠ ــ أبو عبيد ــ عبد الله بن عبد العزيز البكرى الأندلسي ( ــ ٤٨٧ هـ )

- (١) معجم ما استعجم تحقيق مصطنى السقا، ط. لجنة التأليف والرجة والنشر سنة ١٩٤٥.
- ( ٢ ) اللآلي في شرح أمالي القالي ــ تحقيق عبد العزيز الميمني سنة . ١٩٣٦ .
  - ٧١ ــ أبو عبيدة ــ معمر بن المثنى ( ٢٠٨ ، ٢١٣ هـ)
  - (۱) النقائض تحقیق بیفان ، بریل ۱۹۰۰
     النقائض طبع الصاوی ۱۹۳۰ م .
    - (٢) كتاب الحيل الهند ، ١٣٥٨ .

٧٧ – ابن العربي – القاضى أبو بكر ، محمد بن عبد الله ( – ٥٤٦ ه )
 العواصم من القواصم – ط . الجزائر .

٧٣ - عرام بن الأصبغ السلمي ( القرن الثالث ؟ )

كتاب أسماء جبال تهامة وسكانها ... تحقيق عبد السلام هارون ، 1۳۷۳ .

۷٤ - ابن فارس - أبو الحسين ، أحمد بن فارس بن زكريا ( - ٣٩٥ هـ ) الصاحى في فقه اللغة - المكتبة السلفية سنة ١٩١٠ .

۷۰ - الفراء - أبو زكرياء ، يحيى بن زياد ( - ٢٠٤ ه ) معانى القرآن - ط . دار الكتب .

٧٦ - فيليب حتى

تاريخ العرب (مطوّل).

۷۷ - القالى - أبو على ، إسماعيل بن القاسم بن عيذون ( - ٣٥٦ ه ) الأمالى - دار الكتب .

٧٨ - ابن قتيبة - أبو محمد ، عبد الله بن مسلم ( - ٢٧٦ ه )

(١) مختلف الحديث - ط. مصر ١٣٢٦.

(۲) تأویل مشکل القرآن – تحقیق السید أحمد صقر – مطبعة عیسی البانی الحلی ، ۱۹۵٤ .

(٣) الشعر والشعراء - تحقيق أحمد محمد شاكر - مطبعة عيسى البابى الحلمى سنة ١٣٦٤ .

(٤) الميسر والقداح – تحقيق عب الدين الحطيب – السلفية سنة ١٣٤٣ .

المسائل والأجوبة فى الحديث واللغة – مكتبة القدسى ، سنة .
 ١٣٤٩ .

(٦) المعارف – تصحیح الصاوی ، المطبعة الرحمانیة سنة ١٩٣٥ .
 ٧٩ – القفطی – الوزیر جمال الدین ، أبو الحسن ، علی بن یوسف ( – ٣٤٦هـ)

إنباه الرواة على أنباه النحاة - تحقيق عمد أبو الفضل إبراهيم ، سنة ١٩٥٥ .

٥٠ ـ القلقشندى ـ أحمد بن على بن أحمد ( - ٨٢١ ه )

صبح الأعشى .

٨١ - قيس بن الخطيم

ديوانه – ليبزج ١٩١٤ .

۸۷ - لبيد بن ربيعة العامري

ديوانه ــ فينا ، ١٨٨٠ م .

د بریل ، ۱۸۹۱م .

٨٣ ــ المبرد ــ أبو العباس ، محمد بن يزيد ( ــ ٣٨٥ هـ )

(١) الفاضل – ط. دار الكتب (تحت الطبع).

(٢) الكامل - ط. ليبزج.

٨٤ - عمد أحد الغمراوي

النقد التحليلي لكتاب في الأدب الجاهلي ،السلفية ، ١٩٢٩ .

۸۵ - عمد حمید الله الحیدر آبادی

جموعة الوثائق السياسية ... مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ١٩٤١.

٨٦ - محمد الخضر حسين

نقض كتاب في الشعر الجاهلي .

۸۷ - عمد الخضري

محاضرات فى بيان الأخطاء العلمية التاريخية التى اشتمل عليها كتاب في الشعر الجاهل.

۸۸ - محمد فرید وجدی

نقد كتاب الشعر الجاهلي .

٨٩ - محمد لطني جمة

الثيهاب الراصد.

- ٩ المرتضى الشريف المرتضى ، على بن الحسين ( ٤٣٦ هـ)
   أمالى المرتضى (غرر الفوائد ودرر القلائد) تحقيق محداً بو الفضل إبراهم ،
   الحلى ١٩٥٤
  - ٩١ المرزباني أبو عبيد الله ، محمد بن عمران ( ٣٨٤ هـ )
  - (١) الموشح في مآخذ العلماء على الشعراء ، السلفية ١٣٤٣ .
    - (٢) معجم الشعراء ـ تصحيح كرنكو ، القلسي ١٣٥٤ .
  - ٩٢ المرزوق أبو على ، أحمد بن محمد بن الحسن ( فى القرن الحامس )
     ( ١ ) الأزمنة والأمكنة ، ط . الهند ١٣٣٧ .
- (٢) شرح ديوان الحماسة نشر أحد أمين وعبد السلام هارون ، ١٩٥١
  - ٩٣ المسعودي أبو الحسن ، على بن الحسين ( ٣٤٥ هـ )
  - (١) التنبيه والإشراف تصحيح الصاوي مصر ١٩٣٨ .
- (٢) مروج الذهب تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد –
   المكتبة التجارية ١٩٤٨ ( الطبعة الثانية ) .
  - 98 مصطنى صادق الرافعي
  - (١) تاريخ آداب العرب \_ إخراج محمد سعيد العريان .
    - (٢) تحت راية القرآن ، مصر ١٩٢٦ .
      - 90 المفضل بن محمد الضي

المفضليات - تحقيق جيمس شارل ليال .

المفضليات تحقيق أحمد محمدشاكر وعبد السلام هارون ، دار المعارف.

- ٩٦ ــ المقريزي ــ تقي الدين أحمد بن على ( ــ ٨٤٥ ـ )
- إمتاع الأسماع تصحيح محمود محمد شاكر مطبعة بلحنة التأليف والترجة والنشر ١٩٤١ .
  - ٩٧ النابغة الذيباني
- ديوانه التوضيح والبيان عن شعر نابغة ذبيان مطبعة السعادة بمصر.

- ٩٨ ابن النديم أبو الفرج أ عمد بن إسحق بن يعقوب ( ٣٨٥ ه )
   كتاب الفهرست المكتبة التجارية ، مصر .
  - 99 أبو نعيم أحمد بن عبدالله بن أحمد الأصبهاني ( 870 هـ) حلية الأولياء ، مصر ١٩٣٢ .
  - ١٠٠ ــ أبو نواس ــ الحسن بن هانئ ( ١٩٨٠ )
     ديوانه ــ الطبعة الأولى بالمطبعة العمومية بمصر ١٨٩٨ .
  - ۱۰۱ ــ الواقدی ــ أبو عبد الله ، محمد بن عمر (۲۰۷ هـ) مغازی رسول الله ــ جماعة نشر الكتب القديمة سنة ۱۹۶۸ .
    - ١٠٢ ولفنسون إسرائيل ولفنسون (أبو فؤيب)
       تاريخ اللغات السامية الطبعة الأولى ١٩٢٩ .

#### ۱۰۳ - مذیل

- (١) ديوان الهذليين ط. دار الكتب.
- (٢) شرح أشعار الهذليين ــ لندن ١٨٥٤.
- (٣) أشعار الهذليين ما بنى منها فى النسخة اللغدونية غير مطبوع –
   برلين ، ١٨٨٤ .
  - (٤) ديوان أبي ذؤيب ــ هانوفر ١٩٢٦.
  - (٥) أشعار ساعدة بن جؤية وأبي خراش \_ ليبزج سنة ١٩٣٣ .
    - ١٠٤ ابن هشام أبو محمد ، عبد الملك بن هشام ( ٢١٨ هـ)
       السمة الندرة تحقة مصطفر السقا مآخر بن مرط معمد ،

السيرة النبوية ــ تحقيق مصطنى السقا وآخرين ــ ط . مصطنى البابى الحلمي ، ١٩٣٦ .

السيرة النبوية ــ ط . بولاق .

۱۰۵ – الهمدانی – أبو محمد ، الحسن بن أحمد بن يعقوب ، المعروف بابن
 الحائك ( – ٣٣٤ هـ )

صفة جزيرة العرب ــ بريل ١٨٨٤ .

۱۰۹ - یاقوت - أبو عبد الله ، یاقوت بن عبد الله الروی الحموی ( ۱۰۹ه)
 ۱۰۹ - یاقوت - أبلدان - الحانجی .

(٢) إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب ـ الرفاعي .

۱۰۷ - يوسف هوروفتس

المغازى الأول ومؤلفوها ــ ترجمة حسين نصار ، ١٩٤٩

### (ب) المخطوطة

١٠٨ ــ امرؤ القيس

(١) شرح ديوانه: تعليقة ابن النحاس ــ معهد إحياء المخطوطات العربية بجامعة الدول العربية ميكروفيلم، رقم ١٤٣.

(۲) شرح ديوانه للطوسى ــ ميكروفيلم فى معهد إحياء المخطوطات العربية ، رقم ۸۲۰ .

(۳) شرح دیوانه للأعلم ، مخطوطتان بدار الکتب ، **٤٥٠** تیمور و ۸۱ ش .

۱۰۹ – البصرى – أبو القاسم ، على بن حمزة البصرى ( – ۳۷۰ هـ)
 التنبيهات على أغاليط الرواة – رقم ( ۲۰۰ لغة ) دار الكتب المصرية.

۱۱۰ ـ حسان بن ثابت

ديوانه ــ ميكروفيلم في معهد إحياء المخطوطات العربية ، رقم ٣٠٢ .

١١١ - حمزة بن الحسن الأصفهاني ( ــ ٣٦٠ هـ )

التنبيه على حدوث التصحيف ـ مصورة فوتوغرافية بدار الكتب المصرية ، رقم ٨٩٦ أدب تيمور .

۱۱۲ ـــ الخالدیان ـــ أبو عثمان ، سعید ( ـــ ۳۵۰ ) ؛ وأبو بکر محمد بن هاشم ( ـــ ۳۸۰ )

حماسة الحالديين ــ مخطوط في دار الكتب رقم ٥٨٧ أدب .

۱۹۳ - زهير بن أبي سلمي

شرح ديوانه لثعلب عن أبي عمرو ــ ميكروفيلم في معهد إحياء المخطوطات العربية ، رقم ٨٢٢ .

۱۱۶ – أبو الطيب اللغوى – عبد الواحد بن على ( – ۲۰۱ هـ)
 مراتب النحويين – غطوط محفوظ بمكتبة أحمد تيمور – دار الكتب.

## (ح) الإنجليزية

- Abbot, Nabia The Rise of The North Arabic Script ..., Chicago, 1939.
- Allen, Thomas W. Homer: The Origins and The Transmission, Oxford, 1924.
- 3. Bowra, C.M. Tradition and Design in The Iliad, Oxford, 1930.
- Della Vida, Giorgio Levy Pre-Islamic Arabia; The Arab Heritage, New Jersy, 1944.
- 5. Diodorus Siculus History, William Heinemann, London.
- 6. Farmer, H.G. History of Arabian Music, Luzac, London, 1929.
- 7. Geddes, W.D. The Problem of The Homeric Poems, London, 1878.
- Grohmann, Adolf From The World Of Arabic Papyri, Cairo, 1952.
- 9. Hamidullah, M. Some Inscriptions of Medinah of The Early Years of Hijrah; Islamic Culture, Vol. 13 No. 4, October 1939.
- Jebb, R.C. Homer: Introduction To The Iliad and The Odyssey, Glasgo, 1894.
- 11. Krenkow—The Use of Writing For The Preservation of Ancient Arbic Poetry; A Volume of Oriental Studies to E.G. Browne, Edited By J.W. Arnold.
- 12. Margoliouth, D.S. The Origins of Arabic Poetry; JRAS, July 1925 P. 417-449.
- 13. Miles, G.C. Farly Islamic Inscriptions Near Ta'if in The Hijaz, JNES, Vol. 7, 1948.
- 14. O'Leary, De Lacy Arabia Before Mohammad, 1927.
- 15. Olinder, Gunnar Kings of Kinda.

# الفهتارس

فهرس الأعلام فهرس الأماكن فهرس الكتب فهرس الشعر



# فهرس الأعلام

١

آدم - ۲۶، ۵۵۰، ۲۲۳، 17.16 £70 6 TV4 آشور ۔۔ ۱۲ الآمدي ۔ ٢٦٤ ، ٢٦٩ ، .020.022.024.019 000 - 001 ( 089 آبان بن تغلب ــ ۲٤٠ آبان بن عنمان ــ ۱۵۹ ، ۱۵۱ أيان العطار ــ ١٨٢ إبراهم الخليل - ٣٣٧ ، ٦١٨ إبراهيم بن عبد الله ــ ١٧٥ ، 041 . 04 . 044 إبراهيم بن متمم -- ٢٣٥ إبراهيم النخعي – ١٣٦، ١٣٦، FOY , 197 , 773 أبرهة بن الصياح - ٦٦ الأبيرد ــ ٨٠٠ أَنَّ بنخلف الجمحي - ١١٥، 177 ألى بن زيد - ١٣٠ آنی بن کعب - ۲۲،۳۴ ، ۸۵ الْأثرم — ٣٢ه أثينا ( الإلهة ) ــ ٣١١ الأثنيون ــ ٣٠٨

أجا ممنون ــ ٣١٢ الأحابن = بنو الحبناء الأحباش ــ ١٢ الأحلاف \_ ٢٥١ ، ٣٢٩ أحمد بنحاتم الباهلي (أبو نصر )\_ . 0.1 . 297 . 291 . 077 . 074 . 014 . oth . ott . ott ۲۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ أحمد بن الحارث الخراز ــ ٣٦٨ أحمد بن حنبل 🗕 ۱۶۶ ، ۱۶۳، أحمد بن عبيد بن ناصح ( أبو جعفر)-۷۲،۵۷۵،۵۷٤ أحمد بن عبيد الله بن عمار ـــ 198 أحمد بن محمد بن إسماعيل ( أبو جعفر ) - ٤٩٧ أحمد بن محمد الجراح (أبو بكر) أحمد عمدشاكر ٧٧٠٥٧٠٠ أحمد بن محمد بن شجاع ( أبو أيوب ) — ١٧٣ \_ أحمد بن محمد بن عاصم الحلواني

بنو الأزد - ١٥٣ ، ١٤٥ ، ٥٤٠ ز أبو يكر) - 340 ، أبو الأزهر ــ ٧٨ أحد بن عمد النحاس = أزواج النبي ــ ٩٠ ابن الأزور - ۲۳۰ أيو جعفر النحاس أحمد بن يحي = ثعلب أسامة ( صاحب روح بن أبي **امر بن جندل - ۱۳۰** مام) - ۲۲۳ ، ۹۰۴ ابن أحر ـ ٩٩٩ ، ٧٤ ، ٩٩٩ أسامة بن الحارث - ٧٠٠ الأحرى - 223 أبو أسامة = معاوية بن زهير بن الأحوص - 248 قيس الأخطل ــ ۲۰۶ ، ۲۷۱ ، إساق بن إبراهم الموصلي – ١٤٧ ، ٢٤٧ الأخفش ( على بن سلمان ، إسمق بن العباس الماشمي --أبو الحسن ﴾- ١٧٦ ، 303 , 483 , 200 ) است بن مرار = أبو عمرو الشيباني PV6 , 979 , 370 ابن إسمق ( محمد بن إسمق ) -- ١٥٠ الأخنس بن شهاب – ٧٧ ، · TTO · YEA · YEY الأخوص ـ ٥٨٠ · ۳44 · 744 · 444 · 481 · 48 · 6 444 أخيل ــ ۲۹۸ ، ۲۹۹ إدورد براونلش - ٤١٢ · 484 · 484 · 484 6 74 6 747 6 740 A آرخيلوخوس -- ٣٠٤ . 44 . 474 . 404 أرستارخ -- ۳۱۵ ، ۳۱۰ ، ( EVO ( EVE ( P9Y 717 . 7.1 . 7.. . 099 أرستوفان -- ٣١٤ . 1.8 . 1.4 . 1.4 أرستونيع - ٣١٥ ، ٣١٦ أرطاة بن سُهيَّة - ٢٧٣ أبو إسمق - ٣٣٣ ، ٢٠٩ أركتينوس - ٣٠٤ ابن أبي إمن الحضري - 273 أروى بنت عبد المطلب - ٣٤٢

بنه أسد - ۲۰۱، ۲۲۹، ۲۵۰، بنو أشجع ــ ٤٤٣ ، ٤٤٥ أصاب الشجرة - ٤٣٠ 107 , 774 , 784 , , 010 , 017 , 447 الأصمعي (عبدالملك بن قريب ( 0A ( 00Y ( 00Y أبوسعيد) ــ ۸۰، ۹۹، 717 . 147 . 14. . 100 بنو إسرائيل - ٧٣ 4 144 4 147 4 148 استقندیار - ۲۰ 4 YYY 4 19Y 4 1YA الإسكندريون ــ ٣١٥، ٣١٥ . YEY . YE. . YTT بنو أسلم – ۸ ، ۵۶۳ . YOY . YOY . YET أسلم بن سدرة ـ ٣٧ أسماء ـ ٣٦ ، ٣٩٥ 107 . . . . VLA . . TY7 . TY0 . TYY أسماء بن خارجة الفزاري ــ ٢٦٩ · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* أسماء بنت أبي بكر ــ ٧١٠ ، . 404 . 401 . 40. أسماء بنت مخربة - ٦٩ . 11. . 170 . 17A . 207 . 22A - 220 إسماعيل ( عليه السلام ) \_ ( 104 ( 100 ( 101 . 400 . 418 . 48 ( £X) ( £7£ - £7) 4 1AV ( 1A0 ( 1YY إسماعيل بن إسحق القاضي \_ . 190 . 197 . 189 193 - 370, 770, إسماعيل بن عبد الرحمن = السدى . off . off . ofv إسماعيل بن عبد الله السكري \_ · 014 · 017 - 040 . 077 . 077 . 000 إسماعيل بن يسار - ٤٠٦،٤٠٦ الأسود - ۲۵۰ ، ۲۵۱ ، ۳۲۹ \_070 . 077 \_ 070 الأسود بن سريع التميمي - ٢٤٦ الأسود بن يعفر ــ ٨٢ ، ٣٣٨، 744 114 , 177 , 714 الأعاجم - ١٠ ، ١٧ ، ٢٠ ، آبو۔ الأسود الدؤلي ۔۔ ٣٥ ۔۔ ٣٧، ٣٧ . الأعراب - ١٠، ٩، ٨،٥ ، ١٠، أسيد بن أبي العيص ــ ٧٦ <117 <4A <4Y</p>

الأعرج = عبد الرحن بن هرمز الأعشى (ميمون بن قيس، أبويصير ) - ۲۵، ۷۰، (144(11.V)) 4 199 4 1AV 6 1VA 4 YYE . Y1E . Y . E · 779 · 777 · 777 · · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\* · \*\* · \*\* · \*\* · \*\* · \*\* · \*\* · \*\* · \*\* · \* · \*\* · \*\* · \*\* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · \* · · 2 . . . 444 . TAV الأعشى بن زرارة بن النباش -444 الأعشان - ٢٢٩ بنو أعصر ــ ٥٤٣ ، ٥٥٣ الأعلم الشنتمري ( يوسف بن سلمان ، أبو الحجاج ) – · 0 · Y · 29Y · 291 4 010 6 0 9 6 0 V · 040 · 04. - 017 081 , 08 , 049 أعن الطبيب - ١٩١ الإغريق - ٥٩، ٦٠، ٢٨٩، TO7 ( T.7 , T.8 الأغلب - ٣٢٧ ، ٣٥٠ ، 019 6 1VV

· 100 · 184 · 17A 147 . 1VF . 107 · 101 · 1.. · 194 · 17 · 477 · 404 . TVO . TVE . TV1 · ٣٧٣ · ٣٧٢ · #17 6 278 . T40 . TV0 · \$ \$ 7 · \$ \$ · · \$ 70 ( £VV ( £7T ( ££V YX3 , TA3 , 3A3 , ( 0.4 ( 0.4 ( 0.V . 088 . 0TV . 017 4 717 4 0V9 4 00V 779 ابن الأعرابي (محمد بن زياد ، أبو عبد الله) - ۱۲۲،۱۱۳، ( 177 ( 174 ( 174 · 101 · 197 · 197 . TIN . TOT . YIN ¿ \$ \$ A . \$ \$ . . \$ TO · 297 · 298 - 29. (017 (011 (0.. 310, 510, 710, 100 170 070 ( 007 ( 0EV ( 0YV · 07 · 079 - 070 . 974 , 975 , 974

الأعرج = سلمة بن دينار

أفروديت ــ ٣١١ افلاطون - ۳۱۱ ، ۲۱۲ 170 , 770 , 370 , أفلح (مول أبي أيوب الأنصاري) 2 040 C 040 C 041 . 09V . 0V9 . 0TA الأفوه الأودى ــ ٢١٤ ، ٣٣٤، 747 امرؤ القيس بن عابس -- ٧٧٠ الأقرع بن حابس ــ ٢٢٠ امرؤ القيس بنعمرو۔ ٧٧، أكثم بن صيني – ١٩٦ 177 اکز بنوفان ــ ۳۱۱ امرؤ القيس بن مالك الحميري أكيدر بن عبد الملك السكوني \_ - 273 : 210 آل امرئ القيس - ١٤٥ الألمان ــ ۲۹۲ ، ۱۸۸ الأموى - 253 امرؤ القيس بن بكر (الذائد) الأمويون – ١٤١ ، ١٥٤ ، - P11. > YYF £ 7 4 1 1 V • امرؤ القيس بن حجر - ٦٤، أمير المؤمنين = على بن أبي 17 . 97 . YO . YY طالب . 178 . 179 . 47 أسمة \_ 210 أميمة بنت عبدالمطلب - ٣٤٢ , 777 , 7.4 , 19V الأميون - ٧ ، ١٤ ، ٥٤ . YET . YT. . YYA . YAY . Y79 . Y70 أمية بن خلف ــ ٦٧ أمية بن أبي الصلت ــ ٥١ ، . 444 . 444 . 441 . 777 . 700 . TT. (117 ( 99 (90 (VY · \*\* - \*\* · \*\* \*\* . Y12 . Y17 . 19V . TTA . TAV . TTO . 448 . 444 . 44. . TAY - TAO . TAA · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* . 27 · . 2 · 4 · 2 · V . 488 . 484 . 48. . 227 . 227 . 22. . 171 . 177 . TAV ( 140 ( 174 ( 11V 71 . . 277 . 270 \_ 194 . 197 - 100 أمية بن عبد شمس ــ ٢١٨، ( 01 · \_ £99 ( £9V 444

بنو أنف الناقة ــ ١١٠ بنو أمية ـــ ۸۹ ، ۱۹۷ ، ۱۹۷ ، أنيس ( أخو أبى ذر الغفارى) --( Y · ) ( 147 ( 147 . YTO . YYY . Y . E أهرن بن أعين القس - ١٤٢ · 27 · 777 · 720 . 14 . 10 . . 110 أمل الكتاب -٧،٥٥، ٥٥، 644 : 18 - 11 : 07 أبو أمية بن المغيرة – ٧٢ 12. 6 47 أنا كساجو راس - ٣١١ أهلوارد ــ ٤٩٤ ، ٤٩٥ ، این الأنباری ( أبو البركات ) ۲۵۷-0.0 6 0.5 ابن الأنبارى ( أبو محمد ، القاسم أوديسوس — ۲۹۷ ابن محمد ) - ۷٤ ، الأوربيون - ١١ ، ٢٨٧ ، 0V7 ( 0V0 74. ابن الأنباري (أبو بكر ، محمد بن أورفيوس – ٣٠٢ القاسم ) - ۲۵۲، ۴۳۵، أورليان 🗕 ١٣ الأوس \_ و ، ٥٠ ، ٥٠ ، . 976 , 976 ) 376 ) PVO الأنباط - ١١، ١٣، 714 أنتياخ الكلارى – ٣١٣ JT أوس - ۲۲۹ أوس بن أبي سلمي - ٥٣٤ الأندلسي - ٣٧٨ أنس بن زنيم -- ٣٣٢ أوس بن حجر - ۱۷۱ ، ۲۲۲ أنس بن سعد - ۱۳۲ أنس بن مالك - ٧٤ ، ١٤٤ ، ( { YO ( { . Y ( PYP · 111 · 184 · 180 11. الأوسة - ٢٠٦ 707 أوفى \_ ۲۲۸ ، ۲۲۸ ٦ الأنصار ــ ٦٩ ، ٩٤ ، ١٢٥ أولندر ــ ١٦٢ ( 10A ( 10V ( 17V أولبري ـــ ۱۲ بنو إياد – ٦ ، ١١٤ ، ١٣٣ ، \$ \$ 7 6 TAA 6 TE 5 -----009,000,009,177

أبو البركات = ابن الأنباري آیمن بن خریم — ۲۷۳ بروکلمان - ۳۷۶ أيوب ( النبي ) ــ ١٦٧ برونابیدس - ۳۰۲ أيوب السختياني ــ ١٣٩ أبو أيوب = أحمد بن محمد بن بسطام بن قیس - ۲۲۹ ، ۲۷۲ شجاع أبو بسطام = شعبة بن الحجاج أبو أبوب الأنصاري - ٧٣ ، ٧٤ البسوس - ٣٩٦ إيومين الثاني ــ ٣١٦ بشر بن أبي خازم - ٤٩ ، ابون - ۳۱۲ . 178 . 174 . 17. · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* 110 , V/0 , P00 , . 097 . 071 . 07. البابليون ــ ٦٠ بنو باهلة ــ ٤٣٥، ٩٧٥ بشر بن عبد الملك السكوني \_ اليامل - 270 ، 270 باورا ( سیسیل موریس ) ـــ بشر بن مروان - ۲۷۳ . T.Y . T.T . YAA بشیر بن کعب – ۱۹۸ \*\*4 . \*\*X بشير بن نهيك - ١٤٥ باوزان ــ ۳۱۲ ابن بشير – ١١٧ بجير بن زهير – ١١٥ ، ١٢٦، البصريون - ٣٧٨ ، ٤٣٣ ، 444 . 144 ' . ETT . ETO . ETE بنو بجيلة ــ ٤٣ ، ٥٤٦ ، ٥٥٧ . 207 . 227 . 277 عير - ١٣٩ . 171 . 177 . 10Y البخاري - 187 . 297 . 290 . 297 بنو بدر ــ ٤٩٥ . £91 . £9A . £9V الراء - ٩٣ ، ٩٨ البراجم \_ ۲۵۰ ، ۱۹ ، (011 (01. (0.. . 074 . 014 . 014 أبو بردة بن أبي موسى الأشعرى ـــ 741 , 040 , 041 أبو بصير = الأعشى برة بنت عبد المطلب ٣٤٢ البطحاويون = قريش البطاح برزخ بن محمد العروضي - ٢٨١

البغدادي = عبد القادر البغدادي · 477 · 444 · 447 بغیض بن عامر - ۱۱۱ ٤٧٦ بنو بلي -- ۱۵۷ ، ۲۱۷ ، ۹۶۳ ، 144 - 44 أبو بكر = أخد بن محمد الجراح ۳۵۵ ، ۸۵۵ أبو بكر = أحمد بن محمد بن عاصم بنتل - ۲۹۳ أبو بكر = ابن الأتبارى بندار الكرخي ( أبو عمرو ) – أبو بكر = ابن دريد أبو بكر = عاصم بن أيوب أبو بكر = محمد بن عبد الغني، OYE اليهاء بن النحاس - ٤٩٨ ، 111 بهاء الدين أبو العباس أحمد ـــ أبو بكر الصديق ــ ١٠٨٥، ٨٥، 194 بوزانیاس - ۳۱۰ · 114 · 111 · 114 › بولاد - ۳۷ " TE1 " TY0 " YY. بوليبيوس - ٣١٢ بيزيزتراتوس - ٣٠٢ ، ٣٠٣، أبو يكر الصهلي – ١١٧ أبو بكر بن عبد الله بن أبي سبرة ـــ سک ۔۱۵۰ ۱۸۳ أبو بكم العبدي - ٧٤ أُبُو ۚ بِكُرُّ بِنِ العربي ٣٤ ، ٣٥ ، ٣٦ أبو بكرين قيسُ الجعني - ٢٣٣ تأبط شرًا - ۲٦٨ ، ٤٥٣ ، أبو بكر الهلالي – ۲۷۰ . 27 . 204 . 201 أخو بكر ــ ٢١٧ 173 , 070 , 271 بنو بکر ۔ ۲، ۲۰، ۲۹، ۲۹، ۱۱۰ 11. · 771 · 7.7 · 171 ابن أخت تأبط شرًا - ٤٥٢ ، 6 FY 3 APT 3 A36 3 403 , 403 , 204 s 714. بكار بن محمد - ٧٤ ٤٦. التابعون ــ ۱٤۰، ۱۶۶، ۱۶۹، اللاذري ــ • ه بلال بن أبي بردة - ٢٢٦ ، 4 107 6 18A 6 18Y · 111 · TV · · T14 · YOY . YOT . 109

144 . 144 تبان أسعد \_ ٣٣٩ تبتع ــ ۲۹۰، ۱۵۳ التبريزي – ۸۰، ۸۰۸، ۵۰۸، ۵۰۸ ۲۳۵ ، ۲۸۵ ، ۸۸۵ تراجان ــ ١٣ بنو تغلب ۱۱۰، ۲۵، ۱۱۰، . 144 . 179 . 112 . YVY . YTY . YTI . 084 . 444 . 447 . 0 17 . 0 17 . 0 10 714 6 007 أبو تمام ــ ١٧٤ ، ١٥٨ ، ٨٨٠ ، 744 , 041 , 044 تمم بن أتى بن مقبل ــ ٩٤ ، 788,740,4.7.144 بنو تميم – ۱۳۱، ۱۳۳، ۱۳۶، ۱۸۸، . \* Y 7 . \* Y 0 . \* Y Y · . \* Y Y Y ٨٠٤١٢٤١١٤٥١ 071 (07 + (004 التوءم اليشكري ــ ٥٠٧ ، ٢١٥

ٹ

التوزى – ٤٩٢

بنو تیم – ۱۱۱، ۱۱۰ تیمور – ۱۰۶

ثابت قطنة ــ ۲۱۷ ثابت بن قيس بن شياس ـــ۲۱۱ بنو ثعل ــ ۲۶۳ ، ۱۸۵ ، ۲۲۰

بنو ثعلبة ــ ۲۷۳ ثعلبة بن سعد بن ذبيان ــ ۲۰۲

ثمامة بن الوليد \_ ۲۳۲ ، ۲۳۳ م

.44. . 451. 441. 154.

7.16814

بنو ٹور۔ ۲۳۰ الثوری ۔۔ ۲۳۷

ثوسیدید – ۳۱۲ ، ۳۱۲ ثیاجن الریجیوی – ۳۱۱

ح

جابر بن زید ( أبو الشعثاء ) ـــ ۱۸۰،۱۳۲ ۱۸۰،۱۳۳ جابر بن سمرة ــ ۲۰۶ الجاحظ ــ ۲۲، ۳۳،۱۱۸،۱۱۷،۱۹۹،

. 444. 444. 644. 444.

· 727 . 721 . 777 . 77. **444114444441444** 7746077 ابن الجزرى - ٣٥، ٣٦ جشمٰ بن الخزرج – ۳۲۷ ، أبو جعفر = أحمد بن عبيد بن ناصح أبو جعفر = أحمد بن محمد بن أبو جعفر = الطبرى أبو جعفر = محمد بن الليث الأصفيانى جعفرين أى جعفر المنصور - 840 جعفر بن أبي طالب - ٢٠٤ بنو جعفر ــ ۱۹۱ ، ۲۰۹ ، ۲۲۸ أبو جعفر المنصور – ٩٩٠ أبو جعفر بن النحاس ( أحمد بن المد (۱۲۰ ، ۱۲۹ مد) \$\$\$\\$\A\\$\A\\$\\\$\\ .010.011.0... 299 , 019, 01A, 01V, 017 340,040,045 الجعفرى - ١٦٠ ، ٢٢٩ بنو جعنی 🗕 ۲۳۴ ، ۴۵۰

جرير بن عطية - ١٥٥ ،

\$\$\.\£74.£0\.£0\ 47. A 47. V 47. 7 6 0 £ A 4717471147104704 حاهمة \_ ٥٥٣ حب ( المستشرق الإنجليزي) – بب ـ ۲۹۰، ۲۹۲ ، ۲۹۷ \*\*\*\*\* جبريل - ۲۱۲ جبلة بن الأيهم الغساني – ٢٦٢ .. .. .. جبیر بن مطعم – ۲۱۹ الجحاف بن حکیم السلمی – جحدر بن ضبيعة - ١٩٨ مجديس ( وليم ) – ۲۹۲،۲٤۷، 4. . . 499 بنو جديلة - ٢٣٢ بجدام - ۲٤٩ ، ۲۵۰ بنو جذيمة – ٢٠٤، ٢٠٥ جران العود - ٤٩٦ ينو جزم - ٤٣٥، ٥٥٤ الحرى – ۱۷۷ جرهم — ۲۱۷ جروت -- ۲۹۹ جرول = الحطيثة ابن جریج – ۱۸۲ ، ۱۸۳ ، ۲۰۹ ابن جرير = الطبرى جرير بن عبدالله البجلي -7.0 . 770

ابن جعل التغلي ــ ١٤٥ أبو الحويرية العبدي ــ ٣٤ه آل جفنة ـ ۱۲۸ جفينة ـ ٥٠ ابن جلجل - ١٤١ أبو حاتم السجستاني ( مهل بن جليلة بن كعب ــ ٢٣٣ المد ١٥٧ ، ٢٧ - ( عمد جليلة بنت مرة \_ ٣٦١ \*174.171.178.174 الجمحي - ۲۷۰ (11, 777, 707, 177, 181 جميل بن معمر العدري ــ ۲۲۳، (YY ) XYY ) (YY ) YYY ) . 207 . 22 . 7 . 25 . 7 0 2 3 جناد بنواصل - ۱۵۷، ۱۵۸، \$63,373,773,778, 1472 1073 4783 14.63 ................. آبو جندب ـ ٥٦٦ ، ٨٦٥ آم جندب – ۱۰ه 044 جندل بن المثني الطهوى ــ ١٣٨ حاتم الطائي ــ ٧٨ ، ١٠١ ، ابن جنی ( أبو الفتح ، عثمان ) \_ . 747 . 74. . 7.1 . 678, 677, 677, 179, 777.074 حاجب بن زُرارہ ۔ ٤٣٧ ، الحهشياري - ٥٢ 019 أبو جهل – ۲۷ ، ۹۹ ، ۳٤١ الحارث الأعور ــ ١٣٥ آبو جهم بن حذیفة ــ ۲۲۰ الحارث بن البرصاء - ٥٥٠ ينو جهينة - ٢ ، ٧ ، ٢٥ ، ١٥٥ الحارث بن بكر الذبياني - • • • الجواليقي – ۲۳۹ ، ۲۶۰ ، الحارث بن حلزة ــ ٩٥ ، ٨١، 376 , 276 . TYA . 1VV . 1V1 حوته ـــ ۲۱۹ 777 , 647 , 4PT جولدئسيهر ــ ٥٦٠ الحارث بن خالد بن العاصي \_ جودفری کوزجارتن ــ ۵۶۳ 107 جورجيوليني دلافيدا-٣٧٤، ٣٠٠ الحارث بن أبي شمر الغساني ــ جویدی - ۳۸٤ 777 . 177 . YY جويرية - ٢٦٤ ، ٢٦٥ الحارث بن ظالم - ٧٧ ، ٩٤٠

الحجازيون - ٤٣٢ حجر ــ ٥٢٥ بنو حجر بن عمرو - ٧٥٠ حجل ـ ۸۰۰ حجية بن المضرب الكندى --حذيفة بن بدر-٢٢٧ ، ١٩٠ حرب بن أمية - ٢٢٠ أبو الحر ــ ٢٦٤ بنو الحر - ٥٤٦ حرمل - ۱۳۲ حرملة بن سعد - ١١٤ حرملة بن عسلة -- ٥٤٥ ، ٥٥٠ حريز بن نشبة العدوى – ٦١٢ أبو حزام العكلي ــ ٣٢٧ بنو حزم -- ١٦٥ حزن بن رزاح – ۷۲ حسان بن ثابت - ٤٩ ، ٩٠ ، · Y.0 (10A(170(4) \*\*\*\*\*\*\*\* 4447440 CALVEL 1004 ( £47 ( £4 ) ( TYA أبو الحسن = الأخفش أبو الحسن = الطوسى أبو الحسن = على بن عيسى الرماني، الحسن البصرى - ٩٠ ، ١٣٦، · 14 · · 18 · 187 24. 6 4.5

الحارث بن عباد - ٣٢٦ الحارث بن عمرو – ۲۶۲ ، 071 . 07 . . 0 . V الحارث بن كلدة - ١٣٢ الحارث بن مارية - ٧٢ ، ١٢٩ الحارث بن مطرف - ۵۸۰ الحارث بن معاذ - ١٢٦، ١٢٦٠ الحارث بن هشام ــ ٣٤١ ، بنو الحارث - ۱۲۲ ، ۲۳۳ ، 130 ) 730 ) 730 ) 001 . 00. حارثة بن بدر الغداني ــ ٣٣٠ حارثة بن عبيد الكلى - ٢٣٤ الحارثي - ۲۳۰ حاطب بن أبي بلتعة ــ ٧١ ينو الحيناء ( الأحابن ) - ٢١٧ ابن حبيب = محمد بن حبيب حبيب الأعلم -- ٥٦٦ حبيب بن أبي ثابت -- ٤٣٠ حبیب بن شوذب – ۸۰ه حبيب بنعبد الله المذلى ٢١٣ ابن أبي حبيبة = ٢٤٩ أبو 'الحجاج = الأعلم الشنتمري أبو الحجاج = يوسفُ بن فضالة الحجاج بن ذي الرقيبة ٥٣٦ الحجاج بن يوسف - ٣٨،٣٧، (19A ( 19V ( 17A ( 0. YVY . 144

حزة بن عبد المطلب - ٣٤١ حمل بن بدر ــ ٥٤٩ -حاد الراوية ـ ١١٧ ، ١٥٥ ـ ٨٠١ ، ١٦١ ، ١٢١ ، 4 1V1 - 179 4 178 . YOA . YOY . YE . . YY7 - £77 . £7A . £7Y <277, 20V, 207, 201 £444£74£44 . or. . o. 1 - o. V (000,010,040,047 ( 009 ( 00A ( 00V 777 : 779 حماد بن بشر النسابة ـ ۲۱۷ حماد بن ربيعة بن النمر ــ ٢٣٦ حماد بن سلمة - ٢٥٦ حاد بن أبي سليان ــ ٢٥٦ حمد الأرفط \_ 711 حمید بن ثور ـــ ۱۸۹،۱۰۰ ، الحميدي - 376 ، 790 حير ــ ۱۱، ۲۲،۹۶۲، ۳۸٤، . 217, 217, 2.9, 499.

حزة بن الحسن الأصفهاني \_

144

الحسن بن الحسين = السكرى الحسن بن على - ٣٢٤ الحسين ( راوية جرير ) ـــ YTA ( 141 الحسين بن أحمد الفزاري ( أبو عبدالله ) - ٥٥٦ حسين الحادم - ٣٦٩، ٤٣٥، الله الحصاء - ٥٢٥ حصن بن بدر ـ ٥٤٩ حصن بن حذیفة ــ ۱۹۹ ، حطان بن عوف 🗕 ۷۸ الحطيئة (أبومليكة، جرول)-11. 6 44 6 84 6 84 17761746111 **PAISTORS** Y7V: Y77: YF. : YY4 £ • Y . W £ 9 . MY 0 . Y V • 1330 4330 4330 473 773,0000,370,770 أبو حفص = عمر بن لجأ حفصة بنت عمر - ٥٦ ، ٩٠ الحكم بن عبدل - ٨٤ أم حكيم البيضاء بنت عبد المطلب الحلواني =أحمد بن عمد بن عاصم

بنو الحماس - ۱۲۶ ، ۲۳۰

حران (مولى عبان بن عفان) ــ ١٥

خ

حدة - ۲۷۳

خالد بن عبد العزى – ٣٣٩ خالد بن عبد الله القسرى – خالد بن عرفطة – ٥٠، ٢٠ خالد بن كلثوم – ٢٠٣، ١٥٥، ٤٣٧ خالد بن معدان – ١٣٩ خالد بن الحياج – ١٥٠، ٢٧، خالد بن الوليد – ١٠، ٢٧، خالد بن يزيد بن معاوية – ١٤١ الحالديان – ٢٠٠ خبيب بن عدى – ٣٤٢ بنو خثع – ٣٤٠

خراش - ٢٣٤ خراش بن إسماعيل - ٢٣٢ أبو خراش الهذلي - ٣٣٨، ٧٠٠، أبو خراشة = خفاف بن ندبة بنو خزاعة - ٨، ٦٦، ١٧١، ، الخزرج - ٥، ١٥، ٦٦، ٦٦، ، خزز بن لوذان - ٦٤، ، ٦٢، ، أبو الحطاب الأخفش - ٩٣٠، ،

الحطاب بن نفيل - ٢١٩، ٢٢٠ الحطني = حذيفة بن بدر الحطيب البغدادي-١٤٣،٥٨ خفاف بن عبد قيس البرجي-

خفاف بن ندبة – ۲۱۱ خلف الأحمر ( أبو محرز ) – ۲۲۲،۱۸۱،۱۷۷،۱۷٤

707 : X07 : X77 : Y77 : X77 :

-149 · 144 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 · 149 ·

. 277. 270. 272. 271

٠٨٠ ، ٢٢٦ ، ١٣٢

الحلفاء الراشدون - ۲۰۶،۳۲،

44.

.078.0.0.0.... 975 دريد بن الصمة - ٤٩٩ دعد -- ۲۳۲ دغفل النسابة-١٦٠ ، ١٦٢، **417 : 414 : 414** دماذ (رفيع بن سلمة) -- ٢٦٤ ابن دؤاد - ۱۰۳ أبو دؤاد الإيادي - ٢٠٠ ، ٢٠٠، •10 (£0V(£00(£0Y دیدم - ۳۱۵ ، ۳۱۸ دی سلان ـ ۲۰۵ دی فوج – ۲۷ درکارت - ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ديودور الصقلي - ٩ ، ٣٠٢ ، 414 دیونیس – ۳۰۲

ذ

الذائد = امرؤ القيس بن بكر الكندى بنو ذبيان - ٢٠١ أبو ذر الغفارى - ٤٩ ذكوان ( أبو عمرو بن أمية) -بنو ذهل - ٣١٣ ، ٣٢٢ ذو الإصبع العدواني - ٢٠٠ ،

د

داحس (اسم فرس) - ۲۶۸ بنو دارم - ۲۲۸ ، ۲۲۵ ، ۱۹۰ دانیال - ۵۰ ، ۲۲ ، ۲۳ ، ۱۹۰ ، ۱۰۰ داود (النبی ) - ۹۷ ابن داود بن متمم - ۲۳۲ ، ۳۵۷ آبو داود = عبد الرحمن بن هرمز آبو داود = عبد الرحمن بن هرمز درهم بن زید الأوسی - ۲۳ ابن درید (أبو بکر ، محمد بن درید (أبو بکر ، محمد بن الحسن ) - ۲۷۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ،

۲۰۳ ، ۲۳۳ ، ۲۲۳ ، ۲۲۳ ، ۲۲۳ ، ۲۲۳ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۳ ، ۲۲۳ ، ۲۲۸ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۰ ، ۲۲۲ ، ۲۲۲ ، ۲۲۲ ، ۲۲۲ ، ۲۲۲ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ،

•

الراعي ٢٢٦ ، ٢٣٤

أبو رافع – ٨٤ رافع بن خديج – ٧٨ بنو الرباب – ١٩١، ٢٥٠، ٣٤٠، ٩٤٥ ربعی بن خراش – ٣٤٩ الربعيون – ٣٩٨، ٤٠٠ ربيع – ٣٧٠ الربيع بن أبى الحقيق – ١٥١ الربيع بن خثيم – ٣٣٠ الربيع بن زياد العبسى – ١٦٥،

017 C 0.V

آخو ربیعة = دغفل النسابة
بنو ربیعة - ۲۹۰، ۲۹۰، ۲۹۹،
بنو ربیعة بن حنظلة – ۲۳۸، ۲۳۸،
بنو ربیعة بن ذهل – ۳۵۰، ۲۰۰
بنو ربیعة بن مالك (ربیعة الجوع) –
الربیع بنت معوذ – ۲۹
أبو رجاء العطاردی – ۲۷۷
رسم السندید – ۲۷
ابن رشیق – ۵۸۰، ۲۸۹، ۸۸۰
ابن رشیق – ۵۸۰، ۲۸۹، ۸۸۰
دماذ

الرمانی – علی بن عیسی رؤیة بن العجاج – ۲۰۶ ، ۲۲۰ ، ۲۲۲ ، ۲۰۵ روح بن عبادة – ۲۳۰ روح بن أبی همام – ۳۳۳ ،

< 227 ( 24 · 6 27 £ **\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** . £97 . £V0 . £0£ . 674 . 676 . 242 177 · 177 · 07 · PFT · 0V1 6 0V. < YAV < YA 0 < YVY < YV .</p> · 044 - 017 . 0.4 الزياء -- ٢٠١ · 011 · 071 - 070 الزبرقان بن بدر ــ ٧٣ ، 744 , 054 الزوزني ـــ ۸۱ < 117 6 111 6 44 زیاد – ۱۱۷ 711 , 7.7 , 119 أبو زبيد الطائي ــ ٢٠٠ زیاد بن أبیه - ۲۰۱ ، ۲۰۶ آل الزبير ــ ٤٠٦ زياد الأعجم – ٢١٧ الزبير بن بكار ـ ٢٦٢ زياد بن علاقة التغلبي ــ ٢٦٩ الزبير بن عبد المطلب - ٤٥٦، الزيادي -- ٤٩٢ زيد بن أخزم ١٠٣٠ 473 الزجاج - ٤٩٨ ، ١٦٥ زید بن ثابت - ۳۴ ، ۳۷ ، زرارة - 230 (14 ( 10 ( 17 ( 00 زر بن حبیش - ۱۵۶ TTT . 109 أبو زرعة ــ ١٨٠ زید بن عمرو بن نفیل - ۲۱۰، الزنخشري (أبوعمر) ٢٦،٣٥، زيد بن الكيس النسابة - ٢١٧ £40.177.49.A.689 زید بی ملال = زید بن زمعة بن الأسود ــ ٣٤٣ الكيس النسابة أبو الزناد ـــ ١٥١ ابن أبي الزناد ( عبد الرحمن ) ــ ١٥٤، أبو زيد = عمر بن شبة أبو زيد الأنصاري = ۲۵۸،۱۷۷، 754 6 747 6 184 الزهري = ابن شهاب الزهري · ۲۲ ، ۲۲۸ ، ۲۲۰ زهير بن جناب ــ ۲۲۳ ، ۲۳۳ 173 3 373 3 073 s زهیر بن آبی سلمی ــ ۷۹،۷۹، . 171 . 104 . 117 <174.147.114 440</p> (10) 770 , 770 , 371 3 VA/ 3 7.7 -

04V 6 0TV

أبو زيد القرشي (محمد بن أبي الخطاب) - ۹۲ ، ۸۹ه زیداء بنت جریر - ۲۲۷ زینب - ۹۰ زينودوت - ٣١٤ ، ٣١٥ زيوس - ۲۸۹ ، ۳۱۱

ساعدة بن جؤية – ۲۲۶ ، ۷۰۰ ساعدة بن العجلان - ٥٦٦ ساکسو جراماتیکس ۔ ۳۷۰ سالم - ۱۹۸ سالم بن عبد الله بن عمر -- ٤٣٢ سالم بن وابصة - ٦١٢ سامة بن لؤى - ٢٠٢ الساميون -- ١٣ 🗀 السائب بن ذكوان 🗕 ۲۳۸ سایس -- ۱۱ سيأ - ١١ ، ١٣ ، ١٤ ، EV0 6 219 بنو سبيع – ٥٣٣ سبيعة بنت الأحب - ٣٤٤ ستاسینوس 🗕 ۳۰۶ 🕝 سترابو ــ ۳۱۲ سياح - ٣٧٧ ، ٣٥٠ معیم بن وثیل -- ۸۰ النَّا من السَّاء ، عد الرحن أبو سعيد = الأصمعي

ابن أبي كريمة ) - ١٤٨ السدري \_ ٥٧٥ ابن السراج - ٥٦٤ سراقة البارق – ٢٣٠ ، ٢٢٨ سرکیس - ۸۷۷ السريان -- ١٦٧ سعاد ــ ۲۵ أبو السعادات = ابن الشجرى ابن سعد ــ ۲۲، ۴۹، ۵۰، ۷۸، YYY 4 12V سعد بن سعد بن مالك - ٨٣ سعد بن سیل - ۲۰۵ سعد بن مالك - ١١٤ بنو سعد ــ ٥٤٣ ، ٥٥٣ ، ٥٩٥ سعد بنأبی وقاص – ۰۵۰ 781 . TYY سعدان بن المضرّب -- ۲۱۰ ۔ سعید بن أوس = أبو زید

الأنصاري سعید بن جبیر ۔ ۸۰ ، ۸۳ ، · 184 . 187 . 44 117 6 101

سعید بن زراره - ۲۹۱ سعيد بن سلم الباهلي - ٤٦٣ سعيد بن العاص-٢٠١،٧٩

سعید بن عمرو بن سعید-۲۶۹ سعيد بن المسيب - ١٨٠ ، 707 , 719

أبو سعيد = الحسن البصري 14. ( ).) (44 أبو سعيد = السكري سلكان بن سلامة (أبو نائلة) أبو سعيد الضرير - ١٨٥ ابن سلام الحمحي (محمد) -بنو سعيد ــ ١٤٥ سعية بن غريض -- ٢٣٥ ، <1A.</17</171</109 777 - 198 ( ) 184 ( ) 184 سفیان - ۱۰۳ < YY7< YY1< Y • 7< 147</p> سفيان الثوري ــ ١٨٠ ALY YOY YOY AFF سفيان بن عيينة ــ ٣٧ < 45 V < 45 0 < 44 7 < 44 0 آبو سفیان بن الحارث ــ ۳۳۹ ، ( TVA ( TO) - TE9 7.1.40.4484.480 آبو سفیان بن حرب – ۷۱، ۷۲، <211,547,514,515</p> 31,24, 011, 711, (10Y(119(11A(111 Y12 6 129 < 17 < 17 < 107 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < 100 < آبی سفیان ۔ ۸۶ - £YY ( £Y) ( £7A سقراط ــ ٣١٢. (7.1(7..(0£)(£V0 السكرى (أبو سعيد ، الحسن 74. . 744 . 744 سلمة بن دينار (الأعرج) ــ ابن الحسين ) ــ ١٧٠ ، 147 , 141 (11A(Y71(Y0Y)19T Tل سلمة \_ ٥٨٩ ، ٥٩١ (190(191(197(1)0 أبو سلمة \_ ٢٠٥ (010(011(0.0(897 أم سلمة (أم المؤمنين) --٧٧ - VYO , PTO , 030) سلمي ــ ٤٩٠ ، ١٨٥ ، ٢٢٥ ، ( 07A ( 007 ( 01V -· 079 · 070 · 07. ( 07V ( 070 - 07Y 170-140 140 7.2 ( 09. ابن السكيت (يعقوب بن إسحق) ــ أبو سلمي (والدزهير) ــ ١٢٧، 74. . 114 ( 197 ( 100 ( 178 ( 17 بنو سلول 🗕 ۹۷۵ 097,077,077,292 السكون ــ ١٤٥، ١٥٥ سليط بن سعد بن معدان ــ سلامة بن جندل - ۹۵،۸۲، 779

۱۹۲، ۱۹۰، ۱۹۰، ۱۹۳ سویداس – ۲۹۳ ۲۹۳ سیبویه – ۲۹۰ ، ۹۹۰ بنو السید السید البطلیوسی – ۲۹۰ ، ۳۹، ۳۹، ۱۰۰ السیرافی – ۱۰۳ ، ۱۰۳ ، ۱۰۳ ، ۱۰۳ ، ۱۰۳ سیمونید السیوسی – ۲۱۱ سیناثیوس – ۲۰۸ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ ،

ش

شأس بن زهير – ٢٦٩ أبو شأس – ١٨٨ الشافعي – ١٨٦ ، ١٧٣ ، ٢٩٧ ١٦٥ ، ٣٦٥ شبة بن عقال – ٢٢٨ شتيم بن خويلد – ٢٨ ، ٩٩ ابن الشجري (أبوالسعادات) – ١٤٥ شراحيل بن عبد العزى – ١٢٩ شرحبيل بن الحارث – ٢٢٨ شريح بن أوس – ٣٣٣، ١١٦

سليم بن أسود ( أبو الشعثاء ) — سلم بن قيس الملالي - ١٤٦ بنو سلّم 🗕 ۸ ، ۵۶۳ ، ۲۰۰ سلّمان ( النبي ) – ٧٣ سلیان بن یسار - ۱۸۰ سلیمی -- ۱۰ سماك بن حرب – ۲۶۰ ، ۲۲۳ . YV. سماك العكري – ٢١٦ أبو سمال الأسدى - ٢٤٩ سمُرَة - ١٨٠ السمسمي (أبو الحسن ، على ابن عبيد الله – ) ٢٤ ، السموءل بن عادياء - ٦٤ ، **447 . 440 . 44** سمير بن أبي خازم - ٤٩ بنو سنان -- ۲۲۵ أم سنبلة الأسلمية - ٨ سناد - ۱۲۹ سنیکا ۔ ۳۰۰ مهل بن رزاح - ۷۲ مهل بن محمد = أبو حاتم أبو سهل بن يونس بن أحمد الحراني

سهیل بن عمرو — ۷۱ سوادة بن أبی خازم — ۶۹ سوید بن الصامت — ۹۲ ،

بنو شيبة - ٢١١ شيخو (الأب لويس) ــ 771 . 77. الشيعة ــ ١٤٦ أبو صالح ــ ٢١٦ صبح (غلام حويطب بن عبد العزى ) - ٧٤ صبيح = صبح الصحابة \_ ٣٥ ، ٤٢ ، ٤٤، 73 - A3 , A0 , eV, . . 12 . . 141 . 44 . 44 . 14A . 147 . 14T < \7, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \10, \6 \1 3.17.41.47.017.8 317, 777, 527, 507, 177 > 774 > 234 > 254 > **『『**】、人人人、・マミ、・マミ、 773,375,875 صحار بن عياش العبدي – ١٦٨ صخر الغي الهذلي ــ ٥٦٧ ، ٦٨٠ صدام ( اسم فرس ) - ٧٠ صرمة بن أبي أنس الأنصاري -صعصعة بن محمود ــ ١٣٠ صعصعة بن معاوية السعدي ــ

44.

شريح بن هانئ - ۲۷۳، ۲۷۳ الشريد بن سويد الثقني ــ٧١٣ الشريف المرتضى - ٧٧١ أم شربك - ٢٣٧ شرية بن عبد ٢٣٣ شعبة بن الحجاج ــ ١٣٩ ، 101 , 37 , POY , 944 . 44. . 41. الشعى ــ ١٩٩ ، ٣٤٩،٢٠٣ أبو الشعثاء = جابر بن زيد أبو الشعثاء = سليم بن أسود الشعوبية ــ تا٣٩ ، ٤٠٦ ، 7.7 6 277 الشفاء بنت عبد الله ـ ٥٦ شكيب أرسلان ــ ٤٠٣ شملة بن مغيث ـــ ۲۳۶ الشماخ بن ضرار - ۱۰۲ ، 097 ( 21. شمویل – ۱۲۹ الشنفري – ۱۷۳، ۲۵۲، ۵۵۵، 171 , 17. , 20% شنین ــ ۲۳۰ شهاب ــ ۲۰ ابن شهاب الزهري - ۸۰ ، ۹۳ ، ( 10. ( 1TA ( 1TY 301 , 071 , 077 , 7 . . . 099 . 247 بنو شیبان - ۲۱۷، ۵۶۵، ۶۹۵، 007 , 007 , 00.

4 177 ( 171 ( 154 ) 141 , 673 , 733 ابن الطرامة – ٢٣١ طرفة بن العبد - ٣٩ ، ٧٧ ، · TEV . YOT . YYV · ٣٩٨ ، ٣٨٥ ، ٣٨١ . 0 . 7 . 2 7 . 2 2 7 090 , 090 , 000 ابن آبي طرفة الهذلي ٢٦٨، ٢٧٥، 9YY (9Y ) (079 (070 الطرماح بن جهم السنبسى -الطرماح بن حكيم -- ٢٢٥ طریف بن مالك - ٥٢٠ طسم – ۲٤۷ طفيل الغنوى ( المحبر ) - ١٢٠ أبو طفيلة ــ ٢٦٨ ، ٢٧٢ طلحة بن عبيد الله بن عمّان -17. 6 177 طلحة بن عبيد الله بن كريز الخزاعي – ۲۳۳ أبو الطمحان القيني – ١٣١،٩٨، طه حسین ــ ۲۲۲ ، ۲۹۲ ، · ٣٨٤ · ٣٨١ - ٣٧٩ أبو طالب ( عم رسول الله )—١٥٩ ٣٥٠ ، ٣٤٠ · ٣٩0 · ٣٨٩ - ٣٨٦ - 2.4 . 2.0 - 2.4 أبو طالب = المفضل بن سلمة - 214 , 214 , 213 -الطبري ( ابن جرير ) - 20 ، 444 , 244 , 248 , · 18A · 01 · 0.

صعوداء (محمدبن هبيرة الأسدى) - FY0 , YY0 صفوان بن أمية - ٧١ صفوان بن عاصم -- ٢٦٩ صفية بنت عبد المطلب-٣٤٢ أبو الصلت بن أبي ربيعة - ٣٣٧، 140 . 141 . TE . صولون ــ ۳۰۸ الصولي ــ ۷۷، ۱۳۸، ۲۷۹، ٤٦٠ بنو الصيداء - ٧٢٥ الصينيون - ۸۸ ، ۸۹ بنو الضباب – ٥٤٦ ابن ضبة - ١٦٠ بنو ضبة - ١٤٤ ، ١٤٥ نو ضبیعة - ۱۳۲، ۵٤٤، ۵۵۳ الضحاك بن مزاحم - ١٤١ ضرار بن الحطاب -- ۱۵۸، 134 , 600

270 , 270 , 670 عاصم بن عبد الله ــ ٢٦٩ عافية بن شبب - ٥٧٥ أبو العالية الأنطاكي ــ ٥٧٥ عامر \_ ۱۷۶ بنو عامر ــ ۲۵۰ ، ۷۷۵ عامر التغلبي – ۱۹۸ عامر بن جدرة - ۳۷ بنو عامر بن صعصعة ٤٤٥ عامر بن الظرب - ٢٠٣،١٦٥، **YV1** عامر بن عبد الملك المسمعي -777 . 14V عامر بن العجلان - 270 بنو عامر بن عقیل - ۱۳۱ عامر بن عمران = أبو عكرمة الضي ابنة العامري ــ ٣٢٦ ، ٣٢٩ عاملة \_ ٢٤٩ عائشة بنت أبى بكر (أم المؤمنين ) ــ ٨ ، ١٤٥ ، . YT1 . Y1Y . Y1. 214 , 470 , 478 ابن عائشة ــ ۲۷۸ العائشي ــ ٢٠٦ العباديون - ٢٣٩ ، ٢٦٣ ، عباد بن بشر ــ ۲٤۸ العباس بن بكار - ١٧٥ ، ٩٠٠ العباس بن عبد المطلب - ٧١ ، ٧٧

بنو طهية - ٤٤٥ ، ٣٥٥ الطوسي (أبو الحسن ، علي بن عبد الله بن سنان ) -عبد الله بن سنان ) -٤٩٠ ، ٤٩٧ ، ٤٩٥ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٥٠٥ - ٠٠٥ ، ٥٠٥ - ٥٢٥ ، ٥٢٥ ، ٥٢٥ ، ٥٢٥ ، ٧٢٥ ، ٧٤٥ ، ٢٣٥ ، ٢٣٢ ، ٤٤٥ ، ٢٣٥ ، ٤٣٥ ، ٤٣٥ ، ٤٣٥ ، ٤٣٥ ، ٤٣٥ ، ٤٣٤ ، ٤٤١ ، ٤٤٠ ، ٤٣٥ ، ١١٥ ، ٤٣٤ ، ٤٤١ ، ٤٤٠ ، ٤٣٤ ، ٤٤١ ، ٤٤٠ ، ٤٣٤ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤١ ، ٤٤٠ . ١١٥

> ظ الظواهر = قريش الظواهر

> > ع

عاتكة بنت عبد المطلب ٢٣٠، ٢٣٧ عاد -- ١٥ ، ١٥ ، ١٣٣ ، ١٣٣٠ عاد -- ١٣٣٦، ٢٤٨، ٢٤٧٠ عاصم الأحول -- ٢٥٦ عاصم بن أيوب (الوزير أبو عاصم بن أيوب (الوزير أبو بكر) -- ٧٩ ، ٥٨٥ ،

عبد الرحن بن محمد بن الأشعث أبو العباس بن الفرات – ۲۷۸ العباس بن الفرج = الرياشي عبد الرحمن بن هرمز – ۱۸۲ العباس بن مرداس - ۷۸ ، ابن عبدربه - ٥٢ ، ٤٥٢ · 274 · 724 · 724 عبد السلام هارون ــ ٧٧٠ ، 311 6 7.8 أبو العباس = ثعلب عبد العزيز بن امرئ القيس-أبو العباس= المبرد أبو العباس الأحول - ٤٨٥ عبد العزيز بن مروان ــ ١٤٥، أبو العباس الأعمى - ٤٠٦، ٤٢٦ بنو العباس ــ ٣٩٢ عبد القادر البغدادي - ٤٣ ، عبد الأعلى بن عامر الثعلبي – 297 . 097 . 097 عبد الجبار بن عباس -- ٤٣٠ عبد الحارث بن عبد العزى – بنو عبد القيس -- ٢، ٥٥، ٦٢، (200(207(17)(74 130 , 430 - 630 ) عبد الحكم بن عمرو – ١٤١ 111 عبد الحميد بن عبد الواحد \_ عبد الله بن إبراهيم الجمحي -6 07V ( 077 ( 070 عبد الحديد بن أبي عبس ٠٧٠ ، ١٩٥ ، ١٩٥ الأنصارى - ٢٣٣ عبد الله بن ألى بكر بن حزم-Tل عبد الدار – ۲۱۱ عبد الرحن ( ابن أخي الأصمعي) عبدالله بن جحش-۳۰۳، ۲۰۶، عبد الرحمن بن أبي بكر - ٨٥، عبد الله بنجعفر بن إلى طالب Y . Y \_ عبد الله بنجنح النكرى-٠٨٠ عبد الرحمن بن أى بكرة - ٢٦٦ عبدالرحن بن حسان ١٢٥٠ ، ٢٣٠ عبد الله بن الحارث السهمى -عبد الرحمن بن أبي الزناد = ابن عبد الله بن حنش - ٩٣ -1A - 1V عبد الرحمن بن عوف - ٦٧

عبد الله بن محمد بن عمارة – عبد الله بن مرداس - ۱۳۶ عبد الله بن مسعود ۲۵۰، ۹۳، . 144 . 1 . . . 78 24. , 108 , 184 عبد الله بن مسلم البكائي - ٧٧١ أبو عبد الله = ابن الأعرابي أبو عبد الله = ابن سلام أبو عبد الله = المصعب الزيري أبو عبد الله = المزيدي عبد الحيد عابدين - ١٦٧ عبد المسيح بن عسلة ٥٤٥ ، ٥٥٠ عبد المطلب بن هاشم - ٦٦ ، AF , PF , (VI ) AIY , **277,779,777,773** بنو عبد المطلب - ٦٧ عبد الملك بنقريب=الأصمعي عبد الملك بن مروان = ٣٤ ، . 184 . 18A . 117 · 14 · 104 · 10A - 144 . 184 . 184 740 . 747 . 7 . 5 . 7 . 1 00X . TYT . TEO . TTY عبد الملك بن هشام = ابن هشام آل عبد مناف - ۲۱۱ عبد الواحد بن عاصم - ٢٦٩ بنو عبد ود – ٤٦٥ عبد يغوث بن وقاص الحارثي ــ ovo ( 11.

**عبد الله** بن ألى ربيعة ــ ٦٩ عبد الله بن رواحة ــ ١١٥ ، **عبد الله بن الزبعري – ۱۵۸ ،** . TET . TE1 . TTA 004 : 118 عبد الله بن الزبير ـــ ۲۰۰ ، عبد الله بن زيد ( أبو قلابة ) عبد الله بن سعد أبي سرح ... عبد الله بن طاهر ــ ۸۸۵ ، عبد الله بن عامر - ٩٠ ، ٩١ عبد الله بن عباس ــ ۳۷، ۲۵، . 16 . 17 . 14 . 31. - ( ) 22 ( ) 79 ( 97 6 18A 6 18V 6 187 . 7.4 . 104 . 104 ( 1.0 ( Y.) ( Y.V 241 عبد الله بن عمر ــ ۸۳ ، ۸۵، F31 , 773 عبد الله بن عمرو بن العاص ـــ 73 00 0 731 0 **\*\*\*** ' 14. عبد الله بن عنمة ــ ٩٩ بنو عبد الله بن غطفان ــ ٥٣٣ ، 011 6 047

454.454.454.454 207:227:221:20 £V. ( £7 V ( £7 £ ( £0 £ £44, \$40, \$4, \$44 29762906298683 017.011.0.7.0.. -074.07.019.018 021,079,070,077 944,000,054 العتبي – ٤٦١ ، ٢٦٤ عتاب بن هرمی - ۵۸۰ العتابي ــ ٢٤٥ ، ٢٩٥ ابن أبي عتيق - ٢٠٢ ، ٢٠٢ عُمَان بن جني = ابن جني عيان بنأبي العاصى - ١٥٣ عيان بن عبيدالله بن أبي رافع -١٨٢ عيان بن عفان - ٣٢ ، ٣٤ ، (0) (0, (77, 40 ۲۰ ، ۲۷ ، ۲۵ ، ۲۰ 279 6 Y.0 أبو عنمان = الجاحظ العجاج – ۲۰۶ بنو عجل – ٦ ، ١٤٤ ، ١٤٥ ، 001 6 007 العجلاني = تميم بنأبيّ بن مقبل العجم - ٢٠٥ ، ٣٩٣ عدنان ـ ۲٤، ۲٤٨، ٢٨٤،

1 £ . V . T97 . TA7

عبدة بن الطبيب - ٢٠٧ العبدي -- ٦١٠ العبرانيون - ١٢ ابن العبرى – ١٠ بنو عبس - ١٤٥ عبلة – ٣٢٨ عبيد ( راوية الأعشى ) - ٢٣٨ 777 · 777 · 781 -عسد ( راوية الفرزدق )-٢٣٨ عبيد بن الأبرص – ٩٥ ، · 779 . 777 . 7.7 ۳۲۲ ، ۳۲۳ ، ۳۷۲ ، بنو عتاب – ۲۳۲ · 444 · 447 · 444 › 044 6 240 عبيد الله بن أبي رافع -- ٨٤ عبيد بن شرية - ١٩٨، ١٩٨ 7 . . . 099 عبيد الله بن فرج الطوطالقي ـــ عبيدة بن الحارث بن المطلب – عبيدة بنعمروالسلمانى --١٣٩ أبو عبيدة (معمر بن المثني) – 6 177:11-69-689 194614461446148 797:79:477:47 779: 778: 778: 707 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

141 : 144 : 114 ¿ Y•9 ‹ Y•7 - 199 العدنانيون ( القبائل العدنانية )\_ - 414 . 717 . 710 . 2.A . TAO . T97 - YYY . YYO . YYY £14 , £1A , £17 720.721.777.779 آل عدوان ـ ١٦٥ 737 . . . . Yey ينو حدوان ـ ۲۰۳ ، ١٤٥ ، ٢٤٥ 30Y - FOY , PFY ) ينو عدى - ١٣٨ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ١٤٥ عدى بن حاتم الطائى ــ ٢٣٥ **\*07,701,727,76.** عدى بن رثاث الإيادى ــ ٢١٦ 77. (709 (707 (700 عدى بن أنى الزغباء ــ ٢١٢ < TY1 < T74 - T7Y عدى بن زيد ــ ۱ه ، ۱ه ، · ٣٨٧ · ٣٨٥ - ٣٧٤ 699 69A 690 6 V. · ٣٩٧ · ٣٩٤ - ٤٨٩ 31134713 9713 9713 1.46106211649 7 · 7 › 73 Y › X3 Y › YPY 6 £10 - £17 6 £+A بنو عذرة ـ ٤٤٥ ، ٥٥٤ 413,913,373,073 عرار 🗕 ۲۳۷ - £٣٣ , £٣ , £YV العراقبون - ١٦٧ - ££ , £ \$ , £ \$ 7 العرب - ۱ ، ۲ - ۲ ، ۹ -: ££V — ££0 : ££T 17 01 - 11 0 77 100(104(10.(119 - 27 ' 77 ' 77 ' 78 171,171,10A,10V -04 ( \$4 - \$7 ( \$\$ 17 . 17 . 11 . OA - 011 , 0.7 , 0.5 (A4 - AV ( A ( VY · 00 ) / 00 / 00 · 1 / 00 · - 7.5 , 09V , 0AV 49.463 A.1. 6.1. · 771 - 717 · 7.7 (111 - 711) 127.12.6179.111 77. · 777 - 777 - 104 ( 100 - 101 العرب البائدة ــ ٢٠١ ، ٢٠١ . 177 . 171 . 109 العرب العارية - ٧٤ ، ٣٨٤ 411 - 141 - 178 العرب المستعربة ــ ٣٨٤ عرام بن الأصبغ - ٨ 6 19V - 194 6 191

0 . Y . 1 . A علقمة بن علاثة العامري ــ ٢١٤ علقمة بن قيس - ١٣٨،١٣٦، 244 عل بن حمزة البصري - ١٧٨ على بن سلمان = الأخفش على بن أبي طالب - ١٣٥، (104 (10 · (127 (177 271 6 274 على بن عبدالله بن سنان الطوسي على بن عبد الله بن عباس -124 6 122 على بن عبيد الله = السمسمى على بن عيسى الرماني (أبو الحسن) - ١٩٤ ، ٢٩٠ أبو على الأسواري -- ٢٤٦ أبو على القالي 🗕 ٣٩ ، ١٧٧ . 207 . 774 . 771 103 , 463 , 4.0 2 9VV ( 9V8 ( 8+8 عمارة بن أبي طرفة = ابن أبي طرفة الهذلي عمر بن إبراهيم – ٦٦ عمر بن الحطاب – ٤٠، ٥٠، 17 . TT . 07 . 00 . 0T (1 · · · 4 · · A · · V4

<177.170.110c1.Y

عرام بن المنذر بن زبيد ــ ٢٧٣ العرجي - ٦١٢ عروة بن الزير ـ ١٤٧،١٤٥، . 121.14.14.141.1 044 ( 440 ( 41. عروة بيزالورد - ۲۰۲،۱۷۶ 777 C 7 . 2 184-5, 2 العزى ( صنم ) - ١٢٧ ١٢٧ العسكري ــ ١٧٨ عصم - ٥٢٥ عطاء بن دينار - ١٤٨ ، ١٨٣ ، 14. . 707 عطاء بن مصعب الملط-٣٣١ ابنة عفزر = ماوية بنت عفزر عقبة المفهرب ابن كعب-٣٦٥ عقبة بن أبي معيط - ٢١٨ عقيل بن أبي طالب-٢١٩، ٢١٩ بنو عقيل ــ ٤٤٠ ، ٥٥١ ، ٥٥٥ عكرمة ــ ١٤٧ ، ١٥٣ عكرمة بن أبي جهل - ٧١ عكرمة بن خالد - ١٥٦ أبو عكرمة الضي (عامربن عمران) -340,040,040,048-عكرمة بن عامر بن هاشم - ٣٣٩ عك بن عدنان ــ ٤٧٤، ٤٧٤ علاقة بن كريم الكلابي ١٦٨ علباء بن أرقم - ٦٩ ، ٩٤ علقمة بن عبدة (الفحل) -

(10A(10Y(11. (1TA . 444 . 404 . 407 . 400 . 669 . 647 . 24 . 444 . عمر بن أبي ربيعة - ٨٦ عمر بن شبة ـ ۲۰۸ ، ۲۲۹ عمر بن عبد العزيز ــ ١٤٢ ، 777 عمر بن بلخاً – ۱۹۱ ، ۲۲۸ أبو عمر = الزمخشري أبو عمر الجري – ٥٩٢ ، ٥٩٣ ، أبو عمر بن أبي الحباب ــ ٥٠٥ عمران بن حصين - ١٦٨ ، Y04 . Y.O . 179 آبو عمران ــ ٤٨٨ ، ٤٨٩ ، ٤٩٩ عرة - ۱۲۳ ، ۱۲۱ عمرو بن أحر - ٩٦ ، ٢٧٣ عمرو بن الأسود ــ ٧٩٠. عمرو بن أمية الضمري ــ ١٤٥ عمرو بن بحر = الجاحظ عمرو التغلبي ــ ۱۹۸ عمروبن ثعلبة ــ ٣٣١ عمرو بن الحارث ــ ۳۶۰ عمرو بن حبير - ٢٦٦ عمرو بن حممة الدوسي ــ ٢٠٣

عمرو بن دینار – ۱۵۲ عمرو بن زرارة - ٥٠ عمرو بن شأس ــ ۲۳۷ عمرو بن شعيب 🗕 ١٤٤ ، 777 . 1A. عمرو بن الصامت ٢٦٩\_٢٧٠ عمرو بن العاص ١٥٣، ٢٣٧، 717 . Y10 عمرو بن عبد الله بن جدعانـــ عمرو بن أبي عمرو الشيباني ــ عمرو بن قميئة ــ ٧٥،٣٩٧ عمرو بن كركرة الأعرابي = أبو مالك عمرو بن كلثوم ١١٣،١١٠، **447** , 444 , 444 عمرو بن المرادة البلوي - ٢١٧ عمرو بن معد يكرب ــ ٣٤٣ عمرو بن ميمون الأودى -٦٣ عمرو بن نافع ــ ۹۰ ــ ۱۳۶ عمرو بن هند ــ ۷۵ أبو عمرو بن أمية - ٢١٨ ، ٣٢٢ آبو عمروالشيباني (إسحق بن مرار) ــ · 178 · 177 · 17. <147 <14A < 14A

> العمری – ۲۳۳ عملیق – ۲۶۷ أبو العمیثل – ۸۹

عير بن الحباب -- ۲۷۲ عيرة بن جعل -- ۱۸۸ عيلة بن الأعزل (أبو سيارة) --١٠٥ عنرة -- ٢١٣ ، ٢٦٩ ، ٣٦٧ ، ٣٦٨ ، ٣٨١ ، ٣٦٣ ، ٣٨١ ، ١٠٥ عنزة -- ٣٨٥ ، ٤٥٥ ، ٤٥٥ أبو العواذل -- ٩٨٥ عوف -- ٢٠٢ عوف بن عطية التيمي -- ٢٥٠،

بنو عوف ــ ٥١٩ ، ٤٤٥ العوام بن عقبة ــ ٥٣٦ أبو العيال الهذلى ــ ٦١٣ عيسى بن إسماعيل ــ ٤٥٤ عيسى بن عمر ــ ٤٣٦،٤٣٤،

أبو العيناء – ٤٦١، ٤٦٠ عيينة – ١٨٨ عينية بن حصن – ٤٩٠٢١١

0VY ( 101

غ

غالب بن صعصعة ــ ۲۰۵ ، ۲۲۸ غريض ــ ۲۲۲

أبو غزنة ٢٩٢ **Y79** -الغساسنة ـ ٦٤ ، ١٨ ، ٢٦ ، فرتنی – ۱۹۰ أبو الفرجالاصبهاني ١٦٥،١٨٣٠ 777 : 178 : 178 غستان ــ ۲۱۶ ، ۳۹۳ أبو غسان = دماذ **45.45** بنو غطفان ــ ۲۰۱، ۲۰۸، ۲۰۱ 143,433,663,343 . TYT . TYT . YOT 011 ( 0YA ( YO. فرجيل - ۲۸۸ بنو غفيلة – ١٣٢ فردريك أوغست ولف = ولف الغمراوى =عمد أحمد الغمراوي الفراء - ۲۷، ۲۷ ، ۵۰۰ الغنوى ــ ۲۰۹ OYV بنو غنی 🗕 ۱۹۵ الفرزدق ــ ١٥٥ ، ١٦٠ ، الغوث بن مر ــ ۲۰۲ Y • £ < 19 Y < 19 1 < 17 Y أبو الغول الأكبر ــ ٢٦٩ 444.444.444.644 أبو الغول النهشلي ــ ٢٦٩ ، ٥٥٠ 747, 747, 747, 747 غیلان بن سلمة - ۵۰ ، ۳۳۲ \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* AYF الفرس ــ ۱۲ ، ۱۲ ، ۸۱ ، فارس — ۱۹۲،۱۹۲،۲۲۱، £12, 747, 777, 313 177 . 17 . 114 الفرنسيون – ٤٠٣ ابن فارس - ٤٧ ، ٤٨ ، ٢٠٠ ، ابن الفريعة = حسان بن ثابت 772 الفارسي 🗕 ٦٤٥ بنو فزارة - ۱۹۸ ، ۱۹۵ ، ۱۹۰ 007 ( 001 فارمر ۔ ۱۳ فاطمة \_ 20 الفزاري - ٦١٢ الفضل بن الحباب = أبو خليفة الفتح بن خاقان ـ ٢٠٩ أبو الفضل الكناني - ٧٩٥ أبو الفتح = ابن جيي فراتَ بن زيد الليثي ــ ٧٥٥ ، فلهاو زن - 370 ينو الفند - ٥٤٦ فراس بن خندق ( أبو المختار ) بنو فهم - ١٤٤ ، ١٤٥

64.4414141206128 الفيروزيادي - ٨٥ الفينقيون \_ ٦٠ ، ٣٠٣ 117 - 117 · AIT : 4741474747474 ق · 44 · \_ 444 · 441 · 444 القارظ العنزى - ٣٣٤ القاسم بن محمد - ١٤٠ 61.A62.762.6497 القاسم بن محمد = ابن الأنبارى · 177 - 171 · 110 القالي = أبو على القالي 1001100A100Y10.A القبط \_ ٣٣ 314 ( 314 ( 315 قتادة بن دعامة السدوسي \_ قريش البطاح - ٦ قريش الظواهر - ٦ YOT . 19A . 19Y ن قريظة ـ ١٦٥ ، ١٤٥ القنبي ـ ٧٩ قتسة - ۱۹۸ بنو قريع – ١١٠ قسآمة بن زيد - ٢٥٦ ابن قتسة - ٤٣ ، ٤٤ ، ٩٧ ، قس بنساعدة ــ ١٦٦ ٤٢٣٠ P . 1 . AV 1 . . 3 Y . PV Y . ۳۷۸،۳۳٤،۳۳۱،۲۹۱ أبو قشع – ۱۹۸ بنو قشير ــ ١٤٤ 019 , 014 , 104 قصی بن کلاب ــ ۱۲۸،۷۲ قتىلة \_ ١٧٦ قضاعة - ۲۲۹، ۲۲۹ ، ۷۷۶ ابن أبي قحافة = أبو بكر الصديق قحطان (القحطانيون)-٣٨٤، القطامي - ۲۱۷ أبو قلابة = عبد الله بن زيد . 1.V . TA7 . TA0 القلقشندي \_ ۹۷ £08 . £17 . £17 قنص بن معد - ۲۱۹ القدار العنزى - ٢٣٤ قیس بن بحربن طریف -۹۰۶ قدامة بن موسى ــ ٣٥٠ قيس بن الخطيم - ٦٦ ، ٩٤، قراد بن حنش ــ ۳۲۳، ۳۰۰، 777 . YIY . Y.Y 170 ) /30 ) 730 قيس عيلان - ٩٩٧ ابن قرّة – ٦٣ ، ١٣٩ قيس بن غالب - ١٩٨ قریش ۔ ٦ ، ٥٠ – ٥٣ ، قيس بن معديكرب-۲٦٤، ٣٢٤ .17V.9T.VT.V1.77 أخو بني قيس (طرفة) -- ٢٢٩ (10)(10)(159(15)

آل کسری - ۱۹۲ كعب بن الأشرف ــ ١١٥ ، 411 . YEA . Y10 کعب بن جعیل ۔ ٥٩٦ **کعب بن ربیعة ــ ۲۷۳** كعب بن رداة النخعي ــ ٧٣٤. کعب بن زهیر ۱۱۹،۱۱۰، (047,017,15,7,440) 774 .077 .078 .074 کعب بن سعد ۔۔ ۸۰ كعب بن مالك-110، ١٢٧، 444 . 418 . 41. أم كعب - 250 بنو کعب - ۱۹۱ بنو کلاب ـ ۱۹۱ ، ۶۶ه بنو کلب - ۲۷۲،۲۳۳ ، ۱۵۶، P30 , 700 الكلى ــ ١٤٧ ، ٢٦٩ ابن الكلي -۲۲۲،۲۱۲،۲۲۲، · 771.779.700.777 017 , 010 , 179 , 117 کلیب بن ربیعة ۲۲۷، ۳۹۲ بنو کلیب ـ ۲۷۳ الكميت بن زيد ١٨٨، ٢٠٤، 747 ' 140 أبو الكناس الكندي ــ ٢١٦ بنو كنانة ــ ١٤٥،٥٤٤ ، ٥٥٠ بنو كندة ــ ١٣١، ٢١٦، ٣٨٥، 444

أبو قيس بن الأسلت ــ ٢٠٧ ، أبو قيس بن عبد مناف - ٦٦ ، بنو قیس ــ ۲۰۰، ۲۲۹، ۳۸۵، 173 , 6Y3 بنو قیس بن ثعلبة ــ ۱۹۹، ۲۹۹، 011 , TTA قیسبة بن کلثوم ــ ۱۳۱،۹۸ قیصر ۔ ۲۱۶ بنو القين ( بلقين ) ــ ١٦٥ - ١٤٤٠ بنو قينقاع ــ ١٦٥ ك کالسثین 🗕 ۳۱۲ کالینوس ــ ۳۱۰ أبو كبير الهذلي ــ ١٥٢ کثیر عزة – ۲۲۲ ، ۲۳۸ كثير بن مرة الحضرى ــ ١٤٥ کرایست - ۳۰۲ أبو كرب = تبان أسعد كردين - مسمع بن عبد الملك الكرماني \_ ٦٦ کریب -- ۱۳۹ ، ۱۶۶ ، ۱۶۷ کریتس 🗕 ۳۱۶ کزینوفون ــ ۳۰۷ الكسائى ــ ٤٣٤ ، ٣٥٠ ، 733,773,773,APO کسری -- ۱۸ ، ۵۵ ، ۵۹ ، 144 . 14. . 118

لقيط بن يعمر الإيادي-٥٠٠ 177.177.112.92 ابن لقم العبسى - ٢٠٤ لميس - ٩٥ ليال (شارلس جيمس) -011,044,047,444 77. C 0AY لتان - ۲۷ الليث -- ١٥٤ ليث بن أبي سليم - ٦٠٢ ليني ۔ ٣٧٥ ليل ـ ٧٤ ، ٨٧ ، ٩٤ ، 978 , 778 أبو ليلي = النابغة الجعدى لينوس - ٣٠٢ ماثيو أرنولد - ٢٩٠ بنو مازن – ۱۱۱ المازني ــ ۲۶۳، ۲۸۱، ۴۳۵،

ماثيو أرنولد - ٢٩٠ بنو مازن - ١١١ المازني -- ١٢٣، ٢٨١، ٤٣٥، ٣٦ ماسرجويه -- ١٤١ مالك بن أنس- ١٤٨، ٤٣٢، مالك بن الحارث -- ٣٤١، ٣٤١ مالك بن الدخشم -- ٣٤١ مالك بن دينار -- ٣٤١ ابن الكوفى ــ ٥٥٥ الكوفيون ــ ٢٧٨ ، ٣٧٨ - ٤٣٤ -الكوفيون ــ ٢٧٨ ، ٤٣١ -٢٠٤، ٢٤٤، ٢٤٤، ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٤ / ٢٤٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ / ٢٠٥ /

. 1

لقيط بن زرارة ــ ۲۵۰ ، ۶۹،

المأمون ــ ٦٨ ، ٢٧٤ 6046046 £A6 £06 £ £ ماوية ــ ۱۲ه ، ۱۷ه ، ۱۸ه 4747760A607600 ماویة بنت عفزر ــ ۲۰۱ (VY - V) ( 7A ( 77 المبرد (محمد بن يزيد) ــ \_AT ( A . \_ VA ( Ve 6 17 4 YYY 6 148 < 9</p>
< 4</p>
< 6</p>
< 6</p>
< 7</p>
< 7</p>
< 6</p>
< 7</p>
< 8</p>
< 7</p>
< 8</p>
< 8</p> . 201 . 270 . 704 < 177< 110< 1 • 7 • 4 A</p> 273 3 AP3 3 0P0 < 12. ( 171 ( 17V ابن متويه (راوية الفرزدق) ... < 104 < 101 - 18T 171 3 277 124, 124, 124, 124 مترودور اللمساوي - ٣١١ - Y.9 . Y.0 . Y.E المتكلمون ــ ٣٧٨ 747.44.419.410 المتلمس ــ ۷۰، ۷۰، ۲۰۳، **137,507,707,767** 74A 6 711 . YYY . YTY . YTI -متیم بن نویرهٔ ــ ۳٤۷،۲۳۹، - TY1 , YVX , YVY 455,440,444,415 المتنخل ــ ٥٧٠ ، ٦١١ . TOO \_ TOT . TO. أبو المثلم – ٦٧٥ . TTE - TTT . TO9 مجاشع ــ ۲۷۳ عامد - ۱۸۰ ، ۱۶۷ ، ۸۶ · ٣٩ - ٣٨٨ · ٣٧٩ بنو محارب ـ ٤٤،٥٤٤،٥٥٥، £77,£77,£17,£.1 007 778,011,841,84. المحبر = طفيل الغنوى 🗸 AYF أبو محجن الثقني – ٢٣٦ JT عمد -- ۱۲۶ محرز بن المكعبر العنبري -١١١ محمد أحمد الغمراوي - ٤٠٣ ، أبو محرز = خلف الأحم . 118 . 217 . 217 محل -- ۱۳۲ £ 71 6 £ 7 . المحلق \_ ۱۷۷ محمد بن إسحق = ابن إسحق محمد ، صلى الله عليه وسلم محمد الأمين - ٤٧٢ ( أحمد ، رسول الله، النبي ) محمد بن أيوب العزيزي -٨٦٥ · 40 - 47 . 17 . A محمد بن حبيب - ١٧١ ،

عمد بن عبد الغني بن عمر بن فندلة (أبوبكر) ــ • • • محمد بن على بن إبراهيم بن زبرج العتابي ــ ٦٤٠ عمد بن عمر = الواقدى عمد فرید وجدی - ۲۰۲ عمد بن القاسم - ابن الأتبارى عمد بن كعب الفرظي - ٢٠٢ عمد لطني جعة-٢٠٤٠٢، 313 , 413 , 473 , 473 , 573 , 473 عمد بن الليث الأصفهاني (أبوجعفر)--٥٧٦،٥٧٥ عمدعمود بنالتلاميدالشنقيطي evi . ev . ... محمد بن منصور بن مسلم – عمد بن المنكدر - ۱۸۹ عمد بن هبيرة الأسدى = صعوداء محمد بن يزيد = المبرد أبو محمد الأعرابي -- ٤٥٨ محمود بن عمرو ( والد صعصعة) مخارق بن شهاب - ۱۱۱ المخبل السعدى - ٧٥ المختار بن أبي عبيد – ١٦١ أبو المختار = فراس بن خندق

YOY , AFY , A33 , 6.89 : 899 : 8A8.3 . 027 . 0 . . . 297 ٨٤٥ ، ٢٥٥ ، ٥٢٥ ، ٠٧٠ ، ١٩٥ ، ١٩٥ محمد بن الحسن = ابن دريد محمد بن الحسن الأحول -070 , 079 , 070 عمد بن الحسن الشيباني-٤٧٣ عمد حميد الله - ٣٢ ، ٣٣ عمد الخضر حسين - ٤٠٢ ، ( 113 , 213 , 213 ) . 274 . 271 . 210 277 . 273 . 273 عمدالخضرى - ۲۰۱۹،۱۹،۱ 273 , 373 , 773 محمد بن أبي الحطاب=أبو زيد القرشي محمد بن خلف = وكيم محمد بن رستم (أبو عبد الله) محمد بن زياد = ابن الأعرابي عمد بن زياد الكلي - ٢٣٣ عمد بن السائب الكلي -٢٣٣ عمدين سعيد بن المسب-٣٤٢ محمد بن سلام = ابن سلام عمد بن سهل - ۲۲۸ ، ۲۲۸ محمد بن العباس = اليزيدي محمد بن عبد الرحمن الأنصارى Y79 -

مساور بن هند – ۲۹۸ المستشرقين - ٢٣ ، ٢٤ ، ٣٣ ، . TOY . TOY . 177 77. ( 777 ( 777 مسحل بن أثاثة ــ ٢٦٥، ٢٦٤ مسحل بن زیداء - ۲۲۷ مسروق بن عبد الرحن - ١٩٦٦ مسعر بن کدام - ۲۷۲، ۲۷۲ مسعود بن بشر - ۲۷۸ المسعودي - ٥٢ ، ٥٣ مسكين الداري ــ ٢١٧ مسلم الخزاعي - ٢١٣ مسمع بن عبد الملك - ٣٢٦ مسيلمة الكذاب-٣٥٠،٢٦٥ المسيب بن عسلة ١٥٠،٥٥٠ المسيب بن علس - ٢٢٤ ، ۹۹۰ ، ۲۳۲ المشركون - ٤٧ ، ٣٢٣ المريون - ١٦ ، ١٦ ، ٦٠ مصطنى صادق الرافعي ٢٧٧٠، 74. 6 5.4 6 464 مصعب بن الزبير - ١٩٩ المصعب بن عبد الله الزبيري -EVE . YO. . Y10 بنو مضر – ۲۹۹، ۳۹۸، ۳۹۹، . 2 . 4 . 2 . 1 . 2 . . £41 . £4. مطر الوراق - ۹۰ ، ۱۳۲ مطرف ــ ۲۰۹،۲۰۲ ، ۲۰۹،۲۰۹ المطلب - 200

مخرمة بن نوفل - ۲۲۹ ، ۲۲۰ آل غرمة بن المطلب ٢٠٠،٣٣٦ بنو غزوم ــ ٤٧ -أبو محنف - ۲۳۳ المدائي ـ ٨٤٤ ، ٢٧٤ منحج ــ ٢٤٩ ، ٢٧٤ مرامو بن مرة - ٣٧ مرجليوث - ۲۹۲ ، ۳۵۲ ، . 47. . 400 . 40£ . 404 < 477</p>
< 74.1814.817 مرداس بن صبیح – ۳۳۱ المرار الأسدى - 97 مرّة - ٢٣ بنو مرة بن عوف - ١٩٤٤ ، ٥٥٠ المرزباني - ١٦٤ ، ٢٧٨ ، المرزوق - ٥٨٣ ، ٨٨٥ المرقش الأصغر - ٢٧٤ المرقش الأكبر ـ ٣٩ ، ٧٨ ، 4X . PP . 311 . 771 . TYY & TYE آل مروان ــ ٤٠٦ بنو مروان - ۱۲۱ ، ۱۹۰ ، 78067.867.1619 مزرد بن ضرار ۲۲۵،۳۲۱، ۲۲۰، بنو مزينة ٧٠،٥٤٧،٥٤٧،٥٥٥ مسافع بن عبد مناف ــ ٣٤٢

المفضل بن عبد الله - ٤٨٦ ، بنو المطلب – ٦٦ ، ١٧١ مطيع بن إياس - 8 ٤٥ أبو المفضل العنبري - ١١٧ معاذين العلاء ــ ١٥٦ المفضل بن محمد الضبي -معاوية بن زهير ــ ٣٤٥ . 1 V . 1 V £ . 1 V Y . 1 V · معاویة بن أبی سفیان ــ ٤٠ ، < YOY < YOY < YEE < YY7</pre> · 104 · 140 · 4. 447147744Y 6 1V1 6 17A 6 109 **1273,477,977,4723** · Y · 1 · Y · · · 14V · 11 - 177 . 171 4 Y 14 4 Y 1A 4 Y 18 . 720 . 777 . 770 .1AV.1A7.1VV.1V0 . TTY . YEV . TE7 PA3 - TP3 > 0P3 > 7 . . . 044 . 004 معاویة بن شکل ــ ۸۰ه - 01. (0.7 (0.7 معاوية بن مالك ــ ١٠١ .......... معبد بن زرارة - ۲۵۰ (010,0T0,0TY,0T. - 007 ( 000 المعتزلة ــ ٣٧٨ ، ٣٩١ 04 · ( 0A4 ( 0AV ( 0YV بنو معد بن عدنان -۲۱۹،۲۱۳، 174 . 041 040 . EVE . TY1 مقاس العائذي - ٩٦٠ معدیکرب - ۲۰۹ ابن مقلة ــ ١٠٠ المعقرين أوس - ۲۲۰، ۲۳۰ المقوقس - ٣٣ معقل بن خويلد - ٧٧، ١٢٤، مکرز بن حفص - ۳٤۱ 777 . 77. . 177 المكسن \_ ٣٦٤ المل - ۲۰ ملاعب الأسنة الحارثي - ٥٥٠ معبر - ۹۳ ملتون ــ ۲۰۸ ، ۲۰۸ معرب بن المثنى = أبو عبيدة أبو مليكة = الحطيثة المغيرة بن عبد الرحن - ١٥٠

المفضل بن سلمة - ۲۹۱

ابن أبي ملكية - ٨٤

ميمون بن قيس = الأعشى این مناذر ــ ۱۷۶ ، ۱۱ه المناذرة ــ ١٦ ، ١٨ ، ١٦١ ميمونة بنت عبد الله - ٣٤١ ی - ۲۲۰ المنخل بن عامر اليشكري ــ مة ـ و٧٧ المندر الأكبر - ٧٧ المنفر بن ساوی ــ ٣٣ ن أبو المنذر - هشام بن عروة المنصور ( الحليفة العباسي ) ــ النابغة الجعدي-٢٢٩، ٢٦٧، 041,220,777,777 277.270.72.472 ابن منظور ـــ ۱۹۶ النابغة الدساني - ٤٩ ، ٦٤ ، المنقع بن الحصين ـــ ٣٢٢ 4 1 YA 6 1 10 6 A 6 6 V 9 المهآجرون ــ ۲۰۶ ، ۲۰۲ ، 144614861446114 337 3 AAY المهدى ( الحليفة العباسي ) -**\*\*\*\*** £44.544.44.4414 0.4.554.404 نافع - 323 040,504,550,554 نافع بن الأزرق ــ ٤٠٥ 091 609 6047 ناثل (حفید العباسالسلمی)۔ الميلب -- ۹۰ ، ۱۳۲ مهلهل -- ۲۲۰،۲۲۹،۳۲۶ أبو ناثلة = سلكان بن سلامة . 400 . 444 . 444 444 . 447 النجاشي - ۲۰،۲۰۱۲۰،۲۲) بنت مهلهل - ۲۳۲ ابن نجدة - ٣٢٥ الموالي - ۳۹۰، ۳۹۳، ۲۹۶، أبو النجم العجلى – ١١٧ ، ٢٧٩ النجيري ــ ٥٩٠ مؤرج - ۲٤٠ ، ۲۷٤ ابن النحاس = أبو جعفر بن موسى بنسيار الأسواري-٢٤٦ النحاس موسى بن عقبة - ١٣٩، ١٤٤، النخاربن أوس - ۲۱۲،۲۰۰ 10. ( 184 أبو موسى الأشعرى ــ ١٠٠، ٣٤٩، 710 6 Y1V

144,443,461

النخار بن العقار ــ ۲۷۷۳

بنو النخع – ١٣٦ أبو الندى ــ ٤٥٩ 17V . YE. نفطر بة ــ ۲۷۷ ابن النديم - ٨٧ ، ٧٦ ، ٨٧ -نفيل بن عبد العزي - ۲۲۰ النفاء - ١١٥ ، ١٢٧ 4511447 · 4414 · 144 الغرين تولب - ٢٣٦ .027.297.297.200 بنو الغربن قاسط - ۳۲۹،۸۰۳۱ (07400000570050 7V4 . 40 - YA النمري ( أحد شراح الحماسة )-808 ابنا نزار ـ ٤٥٤ ينو نزار -- ۲۲۲ الفرى = ربيعة بن جشم النصاري - ۷ ، ۲۱ ، ۲۳ ، بنو نمیر – ۱۹۱ بنو نهد – ۷، ۷۲، ۹۶۶ · 47. . 18. . 44 1 54 3 454 3 PX4 3 بنو نهشل ــ ٤٤٥،٧٤٥ ، ٥٥٠ 714 : 272 : 777 أبو نواس – ۱۸۹ ، 888 أبو نصر = أحمد بن حاتم الباهلي نوح ــ ۲۰۸، ۲۶۸، ۲۳۲۰ أبو نصر الأعرابي - ٢٧٠ 777 . 777 . 729 . 477 آل نصر بن ربیعة - ۱۹۱ ، ابن نوح العطاردي -۲۳۶،۲۳۹ 177 نصران - ٢٦٠ نوفل بن مساحق - ۱۳۸ نصیب -- ۲۳۸ ، ۲۳۸ أبو نوفلَ بن أبي عقرب – ١٥٦ ، النضر بن الحارث - ٥٢ النضر بن طاهر - ۱۸۹ بنو نوفل - ۲۷ه بنو النضير -- ٦٠٤،٣٤٣، ٢٠٥ ابن نوفيل - ١٢٩ ابن النطاح ــ ٥٥٨ نيتش...۲۹۸، ۲۹۹، ۳۱۹، ۳۱۹ نیکانور ۔ ۳۱۵، ۳۱۸ النعامة ( اسم ناقة ) ــ ٣٢٧ النعمان بن المنذر - ٦٧ ، ٧٠، · 117 · Vo · VY بنو هاجر – ۲۷۳ «14. 144. 14V. 110 هاجر بن عبد العزى -- ٢٣٣ < 1906 1776 1776 171

هاشم بن حرملة ـ ٦٠٥ مکتور ۔ ۳۰۹ أخو ملال -زيدبن الكيس النسابة بنو هاشم – ٦٦ ، ١٧١ ، ٢١٩، بنو هلال ــ ۲۱۷ هانی \_ ۸۵ همام بن غالب = الفريدق هبل (صنم) - ٧٦ ، ٨٤ همام بن منبه ــ ۱٤۲ ، ۱٤۳ مند ـ ۱۲ ، ۱۹ ، ۲۰ ، ۲۰ هبيرة بن عبد الرهن -- ١٤٥ هند بنت آثاثة - ٣٤١ بنو الهجيم ــ ١٤٤، ١٥٥ هدبة بن خشرم – ۲۲۳ هند بنت عتبة ــ ٣٤٢ هند بنت معاوية ــ ٩٠. بنو هذیل ــ ۷، ۸، ۵۰، ۵۳، الهنود - ۲۲ ، ۱۲ ، ۳۵۸ 101,111,111,111,377 ابن أبي هنيدة - ١٤٧ .088.87.6809.781 بنو هوازن - ۲۷۱ ، ۳٤٤ (000:00):021:02 هومر -- ۲۸۷ -- ۲۹۲،۲۹۰ .074.074.071.007 777 6 71A **(T)0 - T)7(T).** ( TY7 ( T19 - T1Y هرم بن سنان 🗕 ۲۰۸، ۳۶۹، هومل 🗕 ۱۱ هرمان - ۲۹۷ ، ۲۹۸ هريرة - ٢٦٥ الهيم بن عدى-۲۶۶،۲۱۸، أبو هريرة - ١٨٢، ١٤٦، ١٨٢٠ هيرا - ٣١١ هسيود - ٣١١. هشام بن عبد الملك - ٢٧٩، هير ودوت ــ ٣٠٤ ، ٣١١ هشام بن عروة -- ۱۸۲،۱۶۵، هیرودیان ــ ۳۱۹ ، ۳۱۳ ميلانة - ٣١٢ هشام بن محمدالكلبي = ابن الكلبي ابن هشام ــ ۱٤٧، ۲٤٧، ۲٤٨، الواقدي (محمد بن عمر) ــ . ٣٤٣ . ٣٤ 7 . ٣٤ • . ٣٣٩ . 744. 144. 144.0. 337,037,107,787 **\$V. ( £7** \ \ Y **£9** ( Y **£** \ بنو وائل – ٣٢٧ 

يمي بن سعيد القطان -£77 . 1A. يمي بن المبارك - اليزيدي یحی بن می - ۲۲۹،۲۳۹، 777 . 751 يميي بن مِمين - ١٨٠ يمي بن المهدى الحسيني -يحيي بن يعمر – ٨٩ اللَّمِي \_ ٢٣١ بنو پربوع – ۱۱۱ ، ۱۹۹۰ ۱۹۹ يزيد بن الصعق - ٧٩ - ٨٠ يزيد بن عمرو الحنفي – ٣٣٠ الوليد بن عبد الله الجعنى - ٢٣٤ أبو يزيد = قيس بن الحطيم أبو يزيد ( الخبل السعدى ) - ٢٢٩ الن يدي (أبه عبد الله ، محمد ابن العباس ) - ٤٨٨ ، 078.00.649.684 اليزيدي (أبو محمد ، يحيي بن الميارك) - ٤٧٢،٤٧١، 177 یسار – ۷۲۷ ، ۹۹۰ بنو یشکر - ۱، ۵۱۷ ، ۵۱۷ ، ۵۱۰ يشكر بن واثل اليشكرى -170 . YTE يعرب بن قحطان-٢٤٧، ٥٠٠ يعقوب (النبي ) – ٦٤ يعقوب بن إسمق-ابن السكيت

يعلى بن الأشدق -- ٢٦٧

أبو اليقظان - ٢٦٤ ، ٥٥٠

الوثنيون ــ ٣٥٨ أبو وداعة - ٢١١ وردان بن مخرمة – ۱۱۱ ورقة بن نوفل ـــ ٥٠ ، ٦٦٠، YYY . Y1. بو الوفاء بن سلمة -- ١٧٥ ، ٨٩ ، وكيع (محمد بن خلف) ــ 414 · 141 ولف (فردريك أوغست) ــ · 747.747.740.747 ``T•T`T•T`T•\`\ `T17. T. V. T. O. T. E **414.414.41** الوليد بن عبد الملك - ١٤٧ ، الوليد بن عقبة ــ ١١٦ الوليد بن المغيرة - ٤٨ الوليد بن الوليد بن المغيرة - ٧٢ الوليد بن يزيد ــ ١٥٤، ١٥٧ ، 1007104.01761104 001 ولیم بن الورد — ۷۸۰ ونگلر — ۱۱ وهب بن منبه - ۱۹۲ ، ۱۵۰

ي

یاقوت ــ ۵۱، ۱۹۹، ۱۹۹، 143 : 484 : 181

یوسف بن الماجشون ۱۳۰۰ م ۲۹۰ یوسف مل – ۲۹۰ م ۲۰۰ یوسیفوس – ۲۰۱ ، ۲۰۹ الیونان ( الیونانیون ) – ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ،

العانيون (العنيون) - ٣٩٩، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٤٠٠، ١٩٦٠، ١٩٦٠، ١٩٦٠، ١٩٦٠، ١٩٦٠، ١٩٦٠، ١٩٦٠، ١٩٦٠، ١٩٠٠، ١٤٠٠، ١٩٠٠، ١٩٠٠، ١٩٠٠، ١٩٠٠، ١٩٠٠، ١٩٠٠، ١٩٠٠،

## فهرس الأماكن

مارق - ۲۲۸ باریس - ۵۰۲ ، ۵۰۶ آشور – ۱۳۷ شرا سر ۱۱ ، ۱۳ الأعد - ٢٢٠ الحر الأحر - ١ ، ١٣ أثنا ـ ٣٠٨ **کر فارس – ۱** أحد - ٢٦ ، ٨٤ ، ١١٥ ، ١٢٧، البحر الهندي - ١ 720 , 727 البحرين - ٦ ، ٩٤٥ أرجوس -- ٣١٣ بدر ـ ٥٣ ، ٨٣ ، ١٤٩ ، ٢١٢، الإسكندرية ــ ۲۹۱ ، ۳۱۳ ، . TET . TET . TIO . TIE 417 . 410 . 412 24. ( 544 , 450 الاسكوريال - ٤٩٧ برجامس (برجام ) - ۳۱۳،۲۹۱، أصبان -891 ، ۸۹ ه 717 أعشاش \_ ۲۷۹ 74. - (2) أكسفورد -- ٣٠٧ برقة العبرات ــ ١٦٥ ألمانيا ــ و٢٩، ٣٠٠، ٣١٩ ،٢٩٥ برلن ــ ۵۹۳ ، ۵۹۴ أم الجمال -- ٢٧ البصرة ــ ١٨٩ ، ١٩١ ، ٢٠٥ ، الأنبار ـ ٢٤ ، ٣٧ ، ١٥ ، ٥٠ ، . Y £ 7 . Y Y 7 . Y Y 7 . Y Y 7 717 ( 1.7 ( 1.4 , YOY , YOT , YOY , YOY إنحليرا \_ ٣٢٠ . TEV . TTY . TTI . TOT الأندلس - ٤٩٢ . 272 . 277 . 27 . . 279 . 729 أوريا -- ٨٨ ، ١٨٣ ، ١٢٥ · 117 · 111 · 177 · 171 › إبونيا -- ٣١٣ . 119 . 11A . 11V . 117 ( 101 ( 107 ( 10) ( 10. . 171 . 177 . 171 . 100 . 1V0 . 1VY . 1V1 . 17V

· 017 . 297 . 291 . 210 .

باب بنی شیبة – ۲۱۱ بابل – ۲۲ ، ۲۲۷ ، ۲۳۹ ، ۲۲۳

ته - ۲۲، ۲۰۲، ۲۲۲ بطحاء مكة ـ ٦ بطن قو ــ ٥١٥ بغداد ــ ۲۵۲ ، ۲۳٤ ، ۲۵۵ ، Yes . Tes . Yes . APs . الثقل ــ ٢٨٥ البكرات - ١٦٥ ح بلاد الإغريق ــ ٣٥٦ جبل الدروز - ٢٩ بلاد الروم – ۱۷ جبل رضوی = رضوی بلاد العرب (جزيرة العرب) - ٦، جبل سلع -- ۳۲ ، ۳۳ . 17 . 11 . 1 . . 4 . V جبل عزور = عزور . 47 . 41 . 17 . 17 . 14 جبل ورقان = ورقان . 1.V . A4 . 7. . TT جيلًا القدسين = القدسان V71 : 704 : 707 : 17V جيلا نسان = نسان . TVO . TVE . TTO . TTE الجرع - ۱۳۳ . 444 . 441 . 4XE . 4V7 الحزيرة (جزيرة الفرات) – ١٢،٦ . 717 . £17 . £10 . £17 311 , 177 , 118 114 الحناب - ٩٥ ، ٢٨٥ بلاد فارس - ۱۷ ، ۵۵ جند يسابور -- ١٦٧ بلاد هذيل ــ ٥٩٩ الحواء - ۳۲۸ ، ۵۶۰ الندقية \_ ٣١٦ ، ٢٩٣ جوتنجن -- ۳۰۱ سلاق - ١٨٥ ۲

تونس ــ ۵۰۳

الحائل – ۱۸۰ الحبس – ۱۰۰، ۸۱ الحبشة – ۱۷، ۱۸، ۳۳، ۱٤۹، ۱۲۷، ۲۸۷

تركيا ــ ٥٠١ ، ٥٠٣ ، ٣٣٥ التعانيق ــ ٣٨٥

تثلیث ۔۔ ۱۳۱ تدمہ ۔۔۔ ۱۳

حوان - ٣٧ حوان اللجا - ٢٩ الحرق - ١٤٥ الحرتان - ٣٣٤ الحرم - ٦ الحساء - ٤٠ حضرموت - ٣٦٤ ، ٣٦٤ حوران - ٣٧ ، ٣٢

حومانة الدراج ــ ٥٣٨ حومل ــ ٢٣٠ ، ٥١٥ الحيرة ــ ٢٦ ، ٢٤ ، ٥٠ ، ٥٢٥ ،

خ

الخيف - ١٢٩ حيف سلام - ٨

٥

دار الآثار العربية – ٣٢ دار الكتب المصرية – ٣٠،٥٠٥، ٥٧٥ ، ٧٧٥ دار الندوة – ١٢٧ الدانيمرك – ٣٧٥ الدثينة – ٧٨ دجلة – ١ الدخول – ٢٣٠ ، ١٥٥ دمشق – ١ ، ١٤٦

> دومة الجندل - • • الديار المصرية -- ٤٩٧ دينور -- ٨٩•

ذ

ذات الدبر – ۱۷۳ ذات الدبر = ذات الدبر ذات عرق – ۲۹۳ الذنوب – ۳٤۷ ذو طوی – ۲۱۵ ذو قار – ۲۲۷ ، ۲۲۹ ، ۷۷۹ ذو الحجاز – ۸۱

> راذان ــ ۸۰ رامة ــ ٤١

رحرحان ـ ۲۵۰ ، ۲۲۹ سورية ــ ٩ رخان ــ ٤٥٩ السوس ــ ٥٥ الرس – ۸۷ سيل العرم -- ٤٧٥ الرميس - ۸۷ ، ۲۴۵ سينوب - ٣١٣ رضوی -- ۲ ، ۷ الرقة - ۱۷۷ ، ۲٤٥ الرمل -- ۱۸ هـ الشام ــ ١٦ ، ١٨ ، ٢٣ ، ١٩ ، رملة عالج ــ ٢٩٥ . 144 . 144 . 1.4 . 44 الرجا ــ ١٩٧ . 177 . 177 . 107 . 189 رهاط \_٧ 241 . 214 الشجرة ــ ١٣٨ ، ٢٣٠ شعب جيلة \_ ٢٠١ زبد - ۲۹ شعب الخيف - ٨٦ زبدان ـ ۲٤ م شام – ۲۰ زمزم -- ۲۰۳ زيونيا ــ ۲۹٤ الصفراء 🕳 🗸 الصُّليب - ٨٢ ، ٩٠ سامرا ــ ٤٣٥ الصين ــ ۸۸ ، ۸۹ سمام ــ ۱۸ه السذير - ٣٣٨ ض سلم ــ ۲۰ ، ۲۷ ، ۲۹ ، ۲۰۳ ، ضرعاء – ٧ 17. ( 104 ( 10A ضفوی - ۲۳۹ سمرقند ــ ۸۸ سندار \_ ۳۳۸ السبب - ١٨٥ السواد - ٤٣٤ ، ٤٤٦ الطائف \_ 7 ، ٥٠ ، ٥٠ ، ٢٠ ، السوارقية 🗕 ۸ 771 (718 (718 (717 (717 (717

عين تمر \_ ١٥

طروادة ــ ۲۹۷ ، ۲۹۸ ، ۲۹۹ ، T17 . T.1 الغيط - ٢٧٣ الطور - ۷۸ ، ۳۵۷ غسان (ماء) - ۱۱۲ ، ۲۲۱ طورسینا ۔ ۲۰ ، ۲۷ الغور ــ ٥٣٩ طسة \_ ٣٠٤ فارس ــ ۲۰، ۸۹، ۱۱۴ الفرات - ۱ ، ۲۹ الفرع 🗕 ٧ عارمة ــ ١٦٥ فغانة ـ ٨٨ عاقل ــ ۸۷ ، ۱۸ ه فرنسا . ۳۲۰ عالج ( رملة عالج ) - ٣٩ه العراق – ٥١، ٨١ ، ١٦١ ، ١٦٧ ، ق . TTT . TO. . 19V . 1V0 القاهرة - ٣٢ ، ٥٠٣ P/3 , 473 , 173 , 773 , قيرص - ٣١٣ 0A4 6 0Y . القدسان ـ ٧ العربية السعيدة - ٩ قصر السلامة - ٤٤٣ عرعر ۔ ١٥٥ القطبيات - ٣٤٧ عُسرَ يتنات ــ ۲۶۲ قطربيل -- ٤٧٢ عزور - ۲ ، ۷ القنان ـ ٩٦ عسعس ــ ۱۷ه قنسرین - ۲۹ العقنقل \_ ٢١٤ قو (بطن قو) – ١٥٥ عكاظ ــ ٦٨ القوادم ــ ٥٤٠ العلا \_ ٣٢ عمان ـ ٦ ، ١٩٢ ، ٢٠ ، ٥٩٠ . 4 عمامتان ــ ۱۸ ه كاظمة - ١٨٥ عیساباذ ـ ۳۲۹ ، ۳۷۰ ، ۶۳۸ ، الكعبة ــ ٢٦ ، ٨٧ ، ٨٧ ، ١٦٩ ، 224

3.4 . 44. . 141 . 14.

الكونة - ٣٠ ، ٢١١ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠ . ١٩٠

۱

لعلع ـــ ۱۳۱ لندن ــ ۱۳۵ ، ۲۰۰ ، ۶۲۰ ليبزج ــ ۳۳۰ ، ۷۰۰ ليدن ــ ۱۹۶ ، ۲۰۰

م بين الهرين – ٦ ، ١٢ مأوب – ٤٧٥ مأوب – ٤٧٥ ملائع – ٣٨ مدافع الريان – ٨٧ مدائن صالع – ٢٧ ، ٣٣ المدرسة النظامية – ٢٥٧ مدين – ٨٠ المدينة المنورة (وانظر : يثرب) – المدينة المنورة (وانظر : يثرب) –

مسجد موسى بن سيار ــ ٢٤٦ مصر ــ ١٧ ، ١٨ ، ٣٣ ، ٥٦ ، ١٦ ، ١٩٢ ، ٣٠٥ ، ١١٨ مطبعة هندية ــ ٣٠٥ مطرق ــ ٨٢ ، ٩٥ معهد إحياء المخطوطات العربية ــ محهد إحياء المخطوطات العربية ــ ٥٨٦،٥٣،٥،١،٤٩٦

معین ـــ ۱۱ معین ـــ ۱۱ مکتبة غوطة ـــ ۰۶ مکتبة فیض الله ــ ۰۳ مکتبة کوبریلی ــ ۰۸۵ مکتبة لا له لی ــ ۰۱۱ مکتبة نور عثمانیة ــ ۳۳ ، ۳۳۵ ، ۳۳۵ ،

۱۳۵۰ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱۶۵ ، ۱

YY , YY , TA , Y · I , YY I , هانوفر ــ ۷۰ه · YTE . 1VT . 101 . 189 هجر -- ۱۹۹ هضب ذو إقدام - ١٨٠ مذان ـ ۲۸۹ ، ۲۹۱ المند - ۸۹ ، ۲۰۰ ميدلبرج - ١٥٠ وادی فران – ۲۰ وادى المكتب - ٢٠ و رقان 🗕 ٧ وزل صنعا - ٦٨ ی يثرب (وانظر: المدينة المنورة) -· \*\*\* · 199 · 98 · £9 714 717 : 084 : 870 : 7 - 26 من ـ - ١٥٠ اليمن ــ ۲ ، ۲ ، ۲ ، ۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، < 177 < 117 < Y1 < 74

. TA. . TE. . YTE . 17A

. 799 . 797 . TAE . TAY

. 117 . 2 . 4 . 2 . 3 . 5 . 5 . .

771 . 089

ينبع - ۲ ، ۷

. TOV . TOE . TEE . YEV \* 714 . 717 . £17 . 7/4 771 ملحوب - 287 منبج – ۲۳۰ ميجارا ـ ۲۰۸ میسیا -- ۳۱۶ ن نجد ـ ۸ ، ۲۲ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ 0A+ ( 019 ( 17) ( 1+V نجران ـ ۷۱ ، ۱۱۲ ، ۱۲۲ ، 771 4 7.7 4 770 النحالت - 239 النحيت - ٢٤٧ ، ٢٤٧ نخل ـ ۳۲۳ النسارــ ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۳۲۹ نے ۔۔۔ ۲۷۳ نعاف صارة -- ٩٦ الغا ــ ۲۷۳ الفارة - ۲۷ نمل – ۱۰۱ نميل – ۱۰۲ سیان - ۷ نهر الحيرة ـ ٧٠ النيل ـ ١ ، ١٢٩

## فهرست الكتب

أشعار ضبه ــ ٥٤٦ أشعار الطائبين ــ ٥٥٢ أشعار طئ -250 أشعار بني عامر بن صعصعة ــ ١٤٤ أشعار بني عبد ود - ٥٤٦ أشعار بني عدوان ــ ٢٤٥ أشعار بني عدى ــ ٥٤٦ أشعار بني عوف بن همام ــ 880 أشعار ببي فزارة ــ ٦٤٥ أشعار الفند – ٤٦٥ أشعار فهم ــ ١٤٤ ، ١٤٥ أشعار كلب - 890 أشعار كنانة ــ ٥٤٦ أشعار بني محارب -- ١٤٧ - ٥٥٦ أشعار بنی مخزوم – ۱۹۷ أشعار مزينة ــ ٧٤٥ أشعار بني نهشل -- ١٤٥ أشعار الهذليين ما بني منها في النسخة اللغدونية غير مطبوع ــ ٥٦٣ أشعار هذريل ــ ٧٤٥ أشعار بني يربوع ــ ٧٤٥ أشعار بنی یشکر – ۵٤۷ إصلاح المنطق -٩٨،٥٩٧،٥٩٢

أخبار الشعراء لابن النحاس ــ ٤٩٨، أخبار عبيد بن شرية -- ٢٤٧ ، أدب الكتاب \_ ٢٧٩ أشعار الأزد ــ ٥٤٣ ، ٥٤٥ أشعار بني أسد \_ ٥٤٥ \_ ٢٥٥ أشعار أشجع ــ ٥٤٦ أشعار بجيلة – ٥٤٦ أشعار بني تغلب ــ ٥٤٣ ، ٥٤٤ ، 007 (017(010 أشعار بني تمم ــ ٥٤٦ أشعار بني الخارث ــ ٥٤٦ أشعار حمير ـــ ٤٦٩ ــ ٥٤٣ أشعار بني حنيفة ــ ٥٤٦ أشعار بني ذُهل ــ ٥٤٦ أشعار الرباب ــ ٥٤٣ ، ٥٤٥ أشعار بني ربيعة ــ ٥٤٦ أشعار الستة الجاهليين ــ ٥٠٥ آشعار بنی سلم 🗕 ۲۰۰ أشعار بني شيبان ــ ٥٤٥ ، ٥٤٦ ، أشعار الضباب - 830 الأصمعيات - ٧٧٥ ، ٨٧٥ ، ٨٠ ، ٨١ ، ٨١ ، ٨٨٠ ، ٨٨٠ ، ١٩٠ ، ٣٣٢

الأصنام - ٤١٢ . الكتان - سدوروي، ١٠٠٠

الأغاني ٰــــ ۱۸۳، ۲۲۱، ۲۹۱، ۴۰۹، ۴۰۹، قائية رولاند ـــ ۳۰۷

الإليادة ــ ۲۸۸ م ۱۹۲ ، ۲۹۲ ،

444 · 344 · 444 · 444

. ٣١٠ . ٣٠٩ . ٣٠٨ . ٣٠٧

77. 414.417.410.411

أمالى القالى ــ ١٧٧ ، ٧٧٥

الأمثال لصحار العبدى – ١٦٨ الأمثال لعبيدَ بن شرية – ١٦٨

الأناجيل - ٣٦١

الإنجيل -- ١٤، ، ٦٤، ، ١٤٠ الإنصاف في مسائل الخلاف --٢٥٧ الإنبادة -- ٢٨٨

الأوديسة ــ ٢٨٨ ، ٢٩١ ، ٢٩٢ ،

. 797 . 797 . 790 . 797

إيون لافلاطون -- ٣١٢

74.

ب

البارع -- ۲۷۹ بلاد العرب قبل محمد - ۱۲

البيان والنبيين – ٦٠٦ ، ٦٠٧ ، ٦١٢ ، ٦١١ بيوولف – ٣٠٧

ت

تاریخ آداب العرب الرافعی – ۳۷۷ تاریخ الطبری – ۱۶۹ ، ۱۸۲ تاریخ الیونان لکالسٹین – ۳۱۲ تأویل مشکل القرآن – ۲۷۹ ، ۳۷۸ تحت رایة القرآن – ۴۰۶ التصحیف والتحریف للعسکری – ۱۷۸ التعلیقة لابن النحاس (شرح دیوان امرئ القیس ) – ۲۹۷ ، ۴۹۸ تفسیر الحسن البصری – ۱۶۸ ، ۴۹۸

تفسیر الحسن البصری – ۱٤۸ تفسیر السدی – ۱٤۸ تفسیر سعید بن جبیر – ۱٤۸ ، ۱۸۳ ، ۱۸۸ تفسیر الطبری – ۱٤۸ ، ۲۵۹

تفسير العبرى - ١٤٩،١٤٧ تفسير عروة بن الزبير - ١٤٩،١٤٧ تقييد العلم - ٥٨ ، ١٤٣ التنبيه على حدوث التصحيف للأصفهاني - ١٧٨

التنبيهات على أغاليط الرواة للبصرى - ۱۷۸

تهذیب الألفاظ ــ ۹۲ ، ۹۷ ، ۹۹۰ ،

التوراة – ٦١ ، ٦٤ ، ١٤٠ ، ٣٦٢

ح

ح

حاسة أبي تمام ــ ١٧٤ ، ١٧٥ ، ١٧٥ ، ٨٥٤ ، ٨٥٤ ، ٣٨٥ ، ٣٨٥ ، ٨٨٥ ، ٨٨٥ ، ٢٣٢ الميوان ــ ٢٣٣ ، ٢٣٣ ، ٢٢٣ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢

خ

۵

۱۹۲۰ ، ۱۹۲۰ ، ۱۹۲۰ ، ۱۹۲۰ ، ۱۹۳۰ ، ۱۹۳۰ ، ۱۹۳۰ دیوان جران العود – ۱۹۹۱ دیوان حسان بن ثابت – ۱۹۹۱ دیوان الحطیثة – ۱۹۹۱ ، ۱۹۹۱ دیوان خلف الأحمر – ۱۹۹۱ دیوان درید بن الصمة – ۱۹۹۱ دیوان آبی ذویب – ۱۹۳۰ ، ۱۹۰۰ ، ۱۹۰۰ ، ۱۹۰۰ ، ۱۹۰۰

دیوان زهیر بن آبی سلمی – 8۸۰ ، ۱۹۰۰ ، ۹۲۰ ، ۹۲۷ ، ۹۲۰ ، ۹۳۰ ، ۱۹۳۰ ، ۹۳۵ ، ۹۳۵ ، ۹۳۲ ، ۹۳۲ دواوین الشعراء الستة – ۹۸۵ ، ۹۸۵

ديوان طرفة - ٩٢ ، ٥٠٠ ديوان طرفة - ٩٢ ، ٥٠٠ ديوان عبيد بن الأبرص - ٣٧٣ ديوان علقمة - ٥٠٠ ديوان عبيرة - ٥٠٠ ديوان كعب بن زهير - ٣٣٠ ديوان النابغة الذبياني - ٧٩ ، ٧٠٠ ديوان هذيل - ٨٤٥ ، ٥٩٥ ، ٥٠٥ ، ديوان هذيل - ٨٤٥ ، ٥٩٥ ، ٥٩٥ ، ٥٩٥ ، ٥٩٥ ، ٥٩٥ ، ٥٩٥ ، ٥٩٥ ، ٥٩٥ ،

,

الرامایانا – ۲۸۷ رسائل الحواریین – ۳۲۱ الرواسم (کتب جاهلیة) – ۷۹

ز

الزبور ـــ ۲۶ ، ۸۳ ، ۹۹ ، ۱۹۰ ۲۳۰

ď

صفر أيوب - ١٩٧ السيرة النبوية لابن إسمق ( تهذيب ابن هشام ) - ١٤٧، ١٥٠، ٢٤٨ ٢٤٨ ، ٣٣٥ ، ٣٣٦ ، ٣٣٧ ، ٣٣٩ ، ٣٤٩ ، ٣٤٩ ، ٣٥٩ ، ٣٠٩ ، ٣٨٩ ، ٤٢٤ ، ٩٩٥ ،

ش

شرح أشعار الهذليين للسكرى - 970 ، 970 شرح ديوان الأعشى للآمدى - 778 شرح ديوان امرئ القيس - 897 شرح ديوان الحطيئة للسكرى - 850 شرح المفضليات لابن النحاس - 897 شعر الأنصار - 807 ، 900 ، 900 شعر عبد القيس - 850 ، 900 شعر عبد القيس - 850 ،

شعر بنى عقيل - ٥٠٢ شعر فزارة - ٥٠١ شعر هذيل - ٥٤٤ ، ٥٦١ شعر بنى يشكر - ٥٤٤ ، ٥٠٥ الشعر والشعراء لابن قتيبة - ٣٣٤ شعراء النصرانية لشيخو - ٣٦١ الشهاب الراصد - ٤٠٢

ص

الصادقة ( صيفة عبد الله بن عمرو ) 187 ، 188 معيفة جابر – 187 معيفة دغفل فى النسب – 177 الصحيحة ( محيفة همام بن منبه ) – 187 معيفة قريش – 187 ، 171 معيفة المتلمس – 187 ، 171 ،

ط

طبقات ابن سعد -- ۱۹۷، ۱۹۷، طبقات فحول الشعراء-- ۱۹۵، ۱۹۵، ۳۷۳، ۳۷۳، ۳۷۸، ۳۹۰، ۱۹۹، ۱۹۹، ۱۹۹، ۱۹۹، ۱۹۷، ۲۳۰، ۲۲۷

ع

العقد الثمين في دواوين الشعراء الستة الجاهليين – ٤٩٤ ، ٠٤٠

العمدة لابن رشيق — ٥٨٥ ، ٥٨٨ ا العواصم من القواصم — ٣٤ العين للخليل — ١٨٠

ݖ

الفاضل للمبرد ــ ۲۷۸ الفردوس المفقود لملتون ــ ۲۰۸،۲۸۸ الفهرست لابن الندیم ــ ۳۷۰،۵۸۵، ۲۹۲ ، ۳۶۰ ، ۵۰۰ فهرست ابن خیر ــ ۵۰۰ فی الشعر الجاهلی ــ ۲۰۲ ، ۲۰۶ ،

ق

\* FT , FF , FFT , YFT , YFT , YFT , 3FT , 6FT , FFT , VFT ,

ك

کتاب بنی ضبة - 880 کتاب بنی ضبیعة – ۱۹۵ ، ۵۵۳ کتاب بنی طهیة – ۱۹۶۰ ، ۵۰۰ کتاب طئ ۔ 3٤٥ – ٥٥٢ كتاب ابن عباس في أحكام القرآن ــ كتاب ابن عباس في التفسير - ١٤٧ كتاب ابن عباس فى نزول القرآن – کتاب بی عبدالله بن غطفان ـــ کتاب بی عبس - ۵۶۶ كتاب بني عجل-٤٤٥،٢٥٥، ٥٥٤ كتاب عدوان ــ ٤٤٥ كتاب بني عذرة - ١٤٥ ، ١٥٥ کتاب بنی عقیل – ۱۹۵، ۱۵۵، كتاب عنزة - 330 ، 300 کتاب غیی ۔ 386 كتاب فزارة - ٤٤٥، ٥٥١، ٥٠١٥ کتاب قریش 🗕 ۱۵۷ ، ۱۹۴ ، ۵۰۸ ، ۵۰۸ کتاب بنی قریظة – ۶۶۵ کتاب بنی قشیر 🗕 ۱۹۵ کتاب بنی قیس بن ثعلبة ــ 884 كتاب بىي القين 🗕 ٤ 🏻 کتاب بی کلاب – ۱۹۰ کتاب کلب - ۱۱۶ ، ۵۱۳ کتاب کنانة \_ 336 ، ٥٥٠ کتاب بنی محارب - ۱۹۹ ، ۵۵۰

مما أغفله أبو سعيد الحسن بن الحسن السكرى -- 370 کتاب بنی تمیم – ۱۹۳ ، ۱۹۴ ، كتاب ثقيف-٧٥٠٨،١٦٤،١٥٧، کتاب جرم – ۵۶۳ ، ۵۵۴ کتاب ببی جعبی – ۵۶۳ کتاب جهینة - ۵۱۳ ، ۵۵۹ كتاب بني الحارث - ٥٤٣، ٥٥٠، کتاب بی حنیفة – ۵۶۳ کتاب خثعم ــ ٥٤٣ كتاب خزاعة ـ ٥٤٣ ، ٥٥٢ کتاب دانیال ـ ۵۵، ۲۲، ۲۳، 18. 6 1 .. كتاب داود ( الزبرر ) - ٩٧ کتاب بنی ذُ هل بن ثعلبة ــ ٥٤٣ ، کتاب بنی ربیعة بن ذهل ــ ۵٤۳، كتاب الزهري عن مشاهد الرسول ــ کتاب بنی سعد ــ ۵۶۳ ، ۵۵۳ کتاب بی سعید – ۵۶۳ كتاب السكون ــ ١٤٤ ، ٥٥٤ کتاب بی سلم ۔ ۵۵۲ كتاب سلم بن قيس – ١٤٦ كتاب بني شيبان ــ ١٤٥، ٥٥٠،

محاضرات في بيان الأخطاء العلمية التاريخية الني اشتمل عليها كتاب في الشعر الجاهل ــ ٤٠٣ و محمد ۽ لمرجوليوث ــ ٣٦٨ المختصر في علم اللغة العربية الجنوبية القديمة \_ 3٨٣ المزهر للسيوطي ــ ١٧٨ ، ٨٥٥ مسند أحمد بن حنبل - ١٤٤ ، ١٤٦ معجم المطبوعات ــ ٨٧٥ المعرَّاب للجواليقي – ٢٣٩ معلمة الدين والأخلاق ــ ٣٦٨ المعمرين من العرب للسجستاني ـــ المغازي لوهب بن منبه ــ ١٥٠ مغازی رسول الله للواقدی ــ ۲٤۸ المفضليات ــ ٣٦٨ ، ٣٧٠، ٤٤٥، ( 040 ( 048 ( 044 ( 01 . , 9AY , 9A , 6AC , 7AC , 7AC 744 . OAT المقدمة لولف ــ ۲۹۲ ، ۲۹۰ ، . 4.4 . 4.4 . 4.4 . 444 719 . TIX . TIZ المقرب لبهاء بن النحاس ــ ٤٩٧ ، 191 مقطعات الأعراب ـ 850 الملاهي وأسماؤها ــ ٢٩١ المهاجاريا ــ ۲۸۷ ، ۲۹۶ المؤتلف والمختلف للآمدي ــ ٥٤٣ ، 130 1 100 الميسر والقداح - ٢٩١

كتاب بني مرة بن حوف - 380 ، 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 000 . 0

ل لسان العرب ـــ ١٦٤

٢

المثالب ــ ۲۱۸ ، ۳۲۲ الحجاز لأبي عبيدة ــ ۲۹۶ مجلة الثقافة الإسلامية ــ ۳۳ مجلة الجمعية الملكية الآسيوية ــ ۲۰۳ ، ۳۵۳ ، ۳۲۸ ، ۲۰۰ مجلة لقمان ــ ۲۲ ، ۳۳ ، ۱۶۰ ، ۱۹۹ مجلة المجمع العلمي بدمشق ــ ۱۶۹ مجموعة أشعار المذليين ــ ۷۰

ن

نزهة ذرى الكيس وتحفة الأدباء في قصائد امرى القيس – ١٠٥ نسب قريش – ١٦٥ ، ٢٦٥ التقائض – ٢٦٦ ، ٣٧٦ النقد التحليلي لكتاب الأدب الجاهلي – ٢٠٥ ، ٢٠٩

نقد كتاب الشعر الجاهل - ٤٠٧ نقض كتاب ف الشعر الجاهل -٤٠٧ نوادر أبي زيد - ١٧٧

الوحشيات لأبي تمام ــ ١٧٥ ، ٨٩٠

## فهرس الشعر

| 141      | جواو                   | کلایا                    |        | الممزة           | ٠            |
|----------|------------------------|--------------------------|--------|------------------|--------------|
| 777      | أوس بن حجر             | طنبا                     | 7.7    | زمیر بن آبی سلس  | و<br>جلاه    |
| 771      | ہشر بن أبي عازم        | ųT                       | • \$ • | _                | فاعساء       |
| 0496017  | امرو القيس             | احبا                     | 144    | الحارث بن حلزة   | N.Y.         |
|          |                        |                          | 144    | <b>,-</b> -      | الطباء       |
| 7.6      | النابئة                | المواقب                  | A1670  | •                | والكفلاء     |
| ٧٩       | أمرق القيس             | قرهب                     | 777    | -                | الأشقياء     |
| EAV      | -                      | ربرب                     |        |                  |              |
| •1•      |                        | الممذب                   |        | پ                |              |
| •1V      | -                      | وبالثراب                 | Y•A    | النابنة الذبياني | ملحب         |
| 4.       | حسان بن ثابت           | القشيب                   | 44.    | أبو دواد الإيادى | والحوب       |
| 4.       | مبيد بن الأبرس         | كالكتاب                  | 779    | أمرؤ القيس       | مطلوب        |
| لقيس ١٢٩ | مبدالعزی بن امرئ ا     | ذنب                      | • * •  |                  | يصابوا       |
| 711      | قيس بن الخطيم          | را کب                    | 177    | الحارث بن كلدة   | ر.<br>العتاب |
| 777      | •                      | المذاهب                  | \v_A   | الأخنس بن ثبهاب  | كاتب         |
| **       | ملقمة بن مبدة          | مذنب                     | '''    | معقل بن عويلد    | الكاتب       |
| ***      | بشر بن أبي خازم        | الكوكب                   | 177.   | 174 6 77         | ·            |
|          |                        |                          | 7.7    | عبيد بن الأبرس   | الأريب       |
|          | ت                      |                          | 727    | <b>—</b> *       | فالذنوب      |
| 771      | مرداس بن صبيح          | ء<br>شتات                | 777    |                  | عنيب         |
| 173      | عروبان بن حبيج         | شواته                    | ۸۲۵    | زمير             | فيذهب        |
|          |                        |                          | 144    | عميرة بن جمل     | مذاهبه       |
| 7.8      | السموط                 | والتابوت                 | 0.44   | أبو تمام         | طالبه        |
| ٧٠       | •                      | و-بود<br><b>ا</b> لومرات |        | ,                |              |
| 198      | الفرزدق                | برواة<br>الرواة          | 1.1    | معاوية بن جعفر   | الركابا      |
| 7.4      | الفرون<br>الفنوى       | مزود<br>فزلت             | 111.   | الأمثى           | ملحبا        |
| •17      | اسری<br>امرو القیس     | ترب<br>البيرات           | 1 17   | الحطيثة          | ųl           |
|          | .مرو اسهس<br>زهیر ۸۴۳۲ | بنیرات<br><b>آ</b> ضلت   | 1      | -                | ألألها       |
| -211/    | נשיר וווייי            |                          | Į '    |                  | •            |

| • 7 •                                   | _                                       | #<br>444           | 1            |                             |                 |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------|--------------|-----------------------------|-----------------|
| **44.                                   | موف بن عطية                             | واد                |              | ج                           |                 |
| TT4.701                                 | موف بن مطية                             | الأسود             |              |                             | و               |
| 1444118                                 | لقيط بن يمسر                            | إياد               | 777          | الحارث بن حلزة              | الشاحج          |
| 47                                      | طرفة                                    | يب<br>پجرد         |              |                             | •               |
| *1*                                     | _                                       | يات<br>تزود        |              | ۲                           |                 |
| بزيدى ٢٧٤                               | يحيي بن المبارك ال                      | ناد                | 718          | أمية بن أبي الصلت           | جحاجع           |
| 779                                     | خالد بن عبد العزو                       | مفسد               |              |                             |                 |
| 777                                     | الأعثى                                  | وتفتدى             | 1796118      | عرو بن كلثوم                | و<br>قارح       |
| بنيمفر ٢٣٨                              | الأعشى أو الأسود                        | سنداد              | 194          | ابن مقبل                    | متمنع           |
| **                                      | النابغة الذبياني                        | مز ود              |              |                             |                 |
| نصيب ٢٣٦                                | النمر بن ثولب أو                        | بعدى               | 770          | السمو <i>ول</i><br><b>ه</b> |                 |
| 44.                                     | الطرماح                                 | القصائد            | 411          | عبيد بن الأبرص<br>          | وتصفاح          |
| 107                                     | تبع                                     | حرمد               | 140          | عبيد بن الأبرص              | بالراح          |
|                                         |                                         |                    | [            |                             |                 |
|                                         | _                                       |                    |              | د                           |                 |
|                                         | ,                                       |                    | . 7 .        | امرؤ القيس                  | فجد             |
|                                         |                                         |                    |              | Q-2-135                     |                 |
| ŧ Y                                     | الحطيئة                                 | بواكر              | یدی ۲۷۳      | يحيى بن المبارك اليز        | ميد             |
| 171                                     |                                         | تامر               | 071          | زهير                        | قمدوا           |
| • * * • * * * * * * * * * * * * * * * * | أمرؤ القيس                              | أفر                | 44           | عبد الله بن عنمة            | مدادها          |
| ***                                     | -                                       | منتشر              |              | _                           |                 |
| 0 Y 1 C 0 · Y                           | -                                       | وتدر<br>۱۰         | A1470        | الأعشى                      | أنشدا           |
| • * 1 ( • • ٧                           | -                                       | يأتمر              |              | امرؤ القيس بن               | جرادا           |
| • \                                     | =                                       | بقر                |              | الحارث الكندى               |                 |
|                                         | =<br>سبيعة بنت الأح                     | والخصر<br>ااس      |              | امرؤ القيس بن -             | متضودا          |
| ب ۱۴۴                                   | سبيعه بنت ٦١٦                           | الكبير             | 0 7 0        | =                           | الحريدا         |
| <b>TT1</b>                              | عمرو بن ثعلبة                           | وازودار            |              |                             |                 |
|                                         | مرو بن لسب<br>عمرو بن أحم <del>وه</del> | ,                  |              | زهير بن أبي سلمي            | مسرد_<br>المخلد |
|                                         | امية بن أبي الصد<br>امية بن أبي الصد    | ز بر<br>والز بر    | * • •        | <b>=</b>                    | احدد<br>مخلد    |
| 11                                      | -, <i>U</i> , <del>T</del>              | ا والربر<br>المزبر | 077          | _                           | •               |
| 174                                     |                                         | السفاسير           |              | =<br>عباس بن مرداس          | مواد<br>سا د    |
|                                         | جندل بن المثنى                          | الدفتر             | 077          | عباس بن مرداس<br>امرؤ القيس | مطرد<br>ت تا    |
|                                         | <u> </u>                                | J-4.               | <b>~</b> 1 1 | امرو الميس                  | ترقد            |

| •14   | امرؤ القيس                     | تثره               | 144    | حید بن ثور                                  | ذاجر                 |
|-------|--------------------------------|--------------------|--------|---------------------------------------------|----------------------|
| 747   | امرؤ القيس                     | ستره               | 7.7    | عروة بن الورد                               | الفقير               |
|       | •                              |                    | 009617 | بشر بن أبي خازم ١٣                          | المعار               |
|       | س                              | _                  | 178    | • ,                                         | المعار               |
| 141   |                                | والجاجس            | 7.7    | عدی بن زید                                  | مستنير               |
|       |                                | * ***<br>*         | 011    | امرؤ القيس                                  | غدروا                |
| 717   | امرؤ القيس                     | أنفسا              | 074    |                                             | تدو ر                |
| • 1 ٧ | -                              | أخرسا              | • * *  | زهير                                        | الخبر                |
| •14   | <ul> <li>امرؤ القيس</li> </ul> | فأنكسا             | • 44   | -                                           | تدو ر                |
| ٧٠    |                                | المرجس             | 01.    | . =                                         | يسار                 |
| •17   |                                | نیاس               | • 21   | -                                           | أكثر                 |
| •14   | _                              | نياس               | 774    | الفر زدق                                    | وقصبور ها            |
| A1    | الحارث بن حلزة                 | الفرس              |        |                                             |                      |
| ١     | مید بن ثور<br>حمید بن ثور      | رن<br>بالنقس       | ٧٠     | عدی بن زید                                  | أوصاراً              |
|       |                                | •                  | 1.7    | الثماخ                                      | أسطرا                |
|       | . من                           | ·                  | 717    | ذو الرمة                                    | قفرا                 |
| • * * | امرؤ القيس                     | و<br>تبوص          | 777    | النابغة الجمدى                              | مظهرا                |
|       | 01. 35.                        | 0-5.               | 448    | الأعثى                                      | تزارا                |
|       |                                |                    | 010    | امرؤ القيس                                  | فعرعرا               |
|       | <b>ض</b> .                     |                    | 671    | -                                           | نوارا                |
| • 1 • | امرؤ القيس                     | بيض                | 077    | زمير                                        | أصغرا                |
| 7 • 7 | ذو الأصبع العدواني             | الأرض              |        |                                             |                      |
| 777   | -                              | والنقض             | 177    | حسان بن ثابت                                |                      |
|       |                                |                    | 711    | حصال بن قابت                                | الجاخير<br>عبد الدار |
|       | ع                              |                    | 773    | متمم بن نويرة                               | لبد المار<br>الأزور  |
| ٧٩    | النابغة الذبياني               | ال. ا:<br>ال. ا:   | 7 8 4  | •                                           |                      |
| 40    |                                | الصوانع ً<br>ت ت:  | l      | عباد بن بشر                                 | <b>قص</b> ر<br>تىزر  |
| 177   | عدی بن زید<br>کمب بن مالک      | ترتفع<br>داة       | 719    |                                             | نبر ر<br>أخبار       |
| 718   | بنب بن مات                     | واقع<br>متوت       | 444    |                                             | .حبار<br>السمر       |
| 171   | _                              | متتعتع<br>فاصطنعوا | 1      | جریر<br>زهیر بن أبی سلمی ۹                  |                      |
| 7     | ذو الإصبع                      | المراتع            |        | رسر ہی ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | دعر<br>فعر<br>شهو    |
| 711   | المباس بن مرداس                | الضبع              |        | =                                           | رس<br>شد             |
|       | القيطبن يعمر الإيادي •         | ِ مسبع<br>معا      | • 8 7  | -                                           | منار<br>مزار         |
|       | - 17 3-30,-20                  |                    | 1      |                                             | <i>J</i> .           |

| ***   | أبو محجن الثقن              | خلق                  | 1 1 7 7 | لقيط بن يعمر               | وألوجما           |
|-------|-----------------------------|----------------------|---------|----------------------------|-------------------|
| 771   | مزرد بن ضرار                | الممزق               | 14.     | سلامة بن جندل              | صعصما             |
| • • • | أمرؤ القيس                  | فاصدق                | • * •   | امرؤ القيس                 | مروعا             |
| •••   | طرفة                        | يصدق                 | 7.0     | أبو قيس بن الأسلت          | والماع            |
|       |                             |                      | 04.     | المسيب                     | بوداع             |
|       | 쇠                           |                      |         |                            |                   |
|       |                             |                      |         | ٺ                          |                   |
| • 1 • | زهير                        | سلكوا                | 110     | أبو النجم                  | <b>كال</b> رف     |
| 177   | کعب بن زمیر                 | لكا                  | 141     | أبو نواس                   | المبحث            |
|       |                             |                      | 11      | درهم بن زيد الأوسى         | والصحف            |
|       | J                           |                      | 11      | قيس بن الخطيم              | والمبحث           |
| 4.    | عدی بن زید                  | الأحول"              | 7.7     | · -                        | تضن               |
| 144   | لبيد                        | بالوحل               | 17.     | أبی بن زید                 | ضعيف              |
| 777   |                             | أضل                  |         |                            |                   |
| * 1 * | عدى بن أبي الزغباء          | الفحل*               | 141     | أبو نواس                   | الألف             |
| • * * | أمرؤ القيس                  | بالحبل               | 711     |                            | <b>جد</b> مناًف ِ |
| • 44  | -                           | عمل<br>و             | 1       |                            |                   |
| 111   | کمب بن زمیر                 | جر ول <sup>و</sup>   |         | ق                          |                   |
| 177   | حسان بن ثابت                | قليل                 | ٧٠      | الأعشى                     | و يأفق ً          |
| 171   | قیسبة بن کلئوم              | الجهال               | AT      | -                          | سملق              |
| 17.   | الفر زدق                    | دغفل                 | 144     | _                          | تفهق              |
| 779   | -                           | وجر ول               | 777     | أبو محجن الثقنى            | عر وقها           |
| 440   | -                           | ينحل                 | 414     | أمية بن أبي الصلت          | ذالقها            |
| 144   |                             | غول<br>الدوا         |         |                            | شملقا             |
| 144   | الأعثى                      | المثل<br>            | 144     |                            | ساقا              |
| 770   | =<br>أبو شأس                | ز <b>جل</b><br>ا ا ا | 7.1     | أبو دواد                   | ساق<br>واثقا      |
| 1 4 4 | أبو شاس<br>الكميت           | الحمل<br>المبسل      | 0 7 7   | امر <b>و الق</b> يس<br>:د. | ورت<br>نمقا       |
| 1 4 4 | الحيث<br>عبدة بن الطبيب     | ،مبس<br>وتأميل       | 6 7 A   | زهير<br>،                  | ملقا              |
| 7.7   | عبده بن العبيب<br>القطام    | وەمىن<br>دغفل        | 079.07  | , –                        |                   |
| 7.17  | , C                         | ىت<br>صقىل           | A¥      | سلامة بن جندل              | الأخلاق           |
| 777   | غیلان بن سلمة               | السحل                | 10647   | <b>-</b>                   | فمطرق             |
| 777   | عیرن بن سبه<br>لبید         | الحاصل<br>المحاصل    | 1.4     |                            | اق                |
| 101   | بب <del>یه</del><br>الشنفری | بحاص<br>لأميل        | 717     | عرو بن المرادة             | بل<br>العوارق     |

|                |                  |                | ,              | e e                     | <b>Y</b> \•   |
|----------------|------------------|----------------|----------------|-------------------------|---------------|
| <b>.</b>       | تأبطشراً ٢٠١     | £7+ C £ 0 A G  | ملال           | ثابت تطنة               | * 1 Y         |
| مِل            | خلف الأحر        | 471            | دغفل           | زياد الأمجم             | *17           |
| كميشال         | امرو القيس       | • * *          | مهلهل          | سراقة البارق            | **•           |
| يطلوا          | زهير             | • 44           | خال            | الأعثى                  | 779           |
| خضل            | -                | • * *          | اتنحل          | مزرد                    | <b>7</b> 70   |
| `غالفتل        | -                | OTA            | حيالي          | الحارث بن عباد          | TTV           |
|                |                  | '              | للأرامل        | أبو طالب                | T             |
| AP.            | الربيع بن زياد   | AYI            | J              | جليلة بنت مرة           | <b>731</b>    |
| الأباطيلا      | النمان بن المنذر | 174            | الأول          | يحيى بن المبارك اليزيد: | بنی ۲۷        |
| كلملا          | مرقش             | 177            | مغلول          | زمير                    | • • •         |
| الرجلا         | الأعشى           | ****           | بالمابل        | -                       | • T t         |
| <b>He</b>      |                  | 771            | التقالى        | -                       | • t Y         |
| أبرالا         | أبو السلت بن أ   | <u>ل</u> رہیمة |                |                         |               |
|                |                  | £74.74.        | نوافله         | الخبل السعدى            | Y •           |
| باطلا          | أمرق القيس       |                | فعاقله         | زهیر بن آبی سلسی        | AY            |
|                |                  |                | ورواحله        | •                       |               |
| مضلل           | المتلمس          | ٧١             | عأذله          | جرير                    | T & Y         |
| الشواكل        |                  | 144            | و إيغالها      | الأعشى                  | 144           |
| <b>عو</b> رامل | أبو طالب         | 109            | جرياطا         | •                       | *** • * * * * |
| غايل           | امراق القيس      | 7706147        |                |                         |               |
| واغل           |                  | 7376787        |                | r                       |               |
| مغزل           | -                | 740            |                | '                       |               |
| البال          | -                | 790            | قل             | المرقش                  | VA 4 T 4      |
| ظلغل           | -                | 0 · A          | بدائم          | خزز بن لوذان            | 31            |
| وحوبل          | •                | 010            |                | علباء بن أرقم           | -34           |
| الرواحل        | . 🖚              | 017            | ظلم<br>التماثم | ' <b>-</b>              | 177           |
| ائلال          | <u> </u>         | 013            | ختم '          | الأعشى                  | ¥3            |
| ماقل           | -                | 0 \ A          | كالقلم         | عدی بن زید              | 4.4           |
| <b>ال</b> نامل | -                | ۵۱۸            | بالقل          | -                       | 44            |
| عاقل           | •                | 0 \ A          | علم            | •                       | 17.           |
| الحبل          | -                | 976            | العنم          | عرو بن شأس              | TTV           |
| مال            | -                | 0 7 0          | •              |                         |               |
| المأكل         | عنترة            | 414            | والقلم         | أمية بن أبي العسلت      | • 1           |
| الشيال         | مسكين الدرام     | Y 1,V          | ميم            | ذو الرمة                | 117           |

| AY     | لبيد                            | سلامها          | 1416177      | لبيد              | والمختوم |
|--------|---------------------------------|-----------------|--------------|-------------------|----------|
| 41     | _                               | أقلامها         | 177          | بجير بن زهير      | أحزم     |
|        |                                 |                 | 144          |                   | سالم     |
|        |                                 |                 | 7.7          | أبو دواد الإيادى  | الإعدام  |
|        | ن                               |                 | 784          | أبو سمال الأسدى   | علموا    |
|        | J                               |                 | 01.          | زهير              | والديم   |
| 1.4    | أبوكبير الهذل                   | السفن           | 0 2 1        | -                 | قديم     |
| Y•A    | بو تبير بطق<br>النابغة الذبياني | الشعن<br>الظنون |              |                   |          |
|        | المنية الديون                   | العنون<br>يخون  | 11           | حسان بن ثابت      | دما      |
| • 8 1  |                                 | يحون<br>الظنون  | VA.          | حاتم الطائى       | منمنها   |
| ••1    | زهير                            | الطبون          | ٨٢           | شتيم بن خويلد     | القلما   |
| 11     | تميم بن أبي بن مقبل             | تمنينا          | 177          | أوس بن حجر        | الأحزما  |
| 717    | أمية بن أبي العملت              | ۔<br>ومسانا     | 197          | جرير              | الدما    |
| *1*    | سماك العكر <i>ي</i>             | اليقينا         | 7.7          | المتلمس           | ليعلما   |
| 117    | مدی بن زید<br>مدی بن زید        | مصلتينا         | مية ۲۱۲ [    | السموول أو ابنه س | ثما      |
| • * *  | امر <b>و الق</b> يس             | الذاهبينا       | 771          | النابغة الجمدى    | ظلما     |
|        |                                 |                 | <b>₹</b> ¥ • | =                 | العرما   |
| 47678  | أمرؤ القيس                      | رهبان           | 019          | امرؤ القيس        | دارما    |
| 47688  | -                               | اليمانى         | 0 7 0        | =                 | عصما     |
| •17    | -                               | عدوان_          |              | _                 |          |
| 710    | · <del>-</del>                  | مان             | , ۹۰         | زهير بن أبي سلمي  | فينتم    |
| 110    | =                               | أزمان           | 0776771      | <b>를</b>          | يام      |
| • 7 •  | =                               | عمان            | £+7          | =                 | بسلم     |
| AY     | الأسود بن يعفر                  | مدين            | 948          | =                 | كالوشم   |
| 1.1.44 | لبيد                            | و بان           | • 47         | =                 | فالمتثلم |
| 47     | =                               | يمان            |              | الزبرقان بن بدر   | بأقلام - |
| **     |                                 | سبعين           | i            | الربيع بن أبي الح | مغرم     |
| 1 4 4  | النابغة الذبيانى                | عی              | 441.11.      | _                 | كلثوم    |
| 777    | ***                             | المبن           | 777          | عنثرة             | توهم     |
| 717    | سوید بن عامر                    | المانى          | 777          | **                | واسلمى   |
| ***    | صمصمة بن معاوية                 | الطين           | 777          |                   | مظلم     |
| • .    |                                 | الحرون          | • ۱ ۸        | امرؤ القيس        | إقدام    |
|        |                                 | . •             | • * •        | -                 | شیام •   |
| 174    |                                 | وعوبها          | VV. 44       | طرفة              | يشبه     |

| • 7 8             | أمرؤ القيس                               | العصى                              |                                               |                        |
|-------------------|------------------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------|
| 111<br>YA1<br>PY• | عبد يغوث<br>زهير بن أبي سلمي<br><u>-</u> | لسانیا<br>المتالیا<br>لیا<br>ناجیا | ی<br>آبو ذؤیب الحفلل ۲۹<br>۱۲۳،۹۳،۲۹۹<br>- ۹۱ | الحدى<br>الحسيرى<br>عى |